
Ich glaube 

Verunsicherung und Neugewinnung des christlichen Glaubens 

Friedrich Wulf SJ, München 

Wir beobachten gegenwärtig im (katholischen) Christentum, vor allem in 
den traditionell christlichen Ländern, ein merkwürdiges Phänomen: Auf 
der einen Seite sind viele Christen in ihrem Glauben in einem Maße ver- 
unsichert, daß sie von einer geheimen oder offenen Skepsis bedroht sind, 
die bis an die Wurzeln ihrer christlichen Existenz geht1. Als Folge davon 
ist eine große Glaubensmüdigkeit festzustellen, eine zunehmende Gleich- 
gültigkeit und Resignation, oder auch eine Unruhe bis zur Angst, und als 
Reaktion darauf Abwehr und Protest gegen Neuerer und Zerstörer der 
überlieferten Wahrheit. Auf der anderen Seite ist aber ganz offensichtlich 
das Thema •Glaube", vor allem in seinen Grundfragen, in der Frage nach 
Gott und nach Jesus Christus, plötzlich, ohne manipuliert zu sein, im Be- 
wußtsein unserer Generation fast an die erste Stelle gerückt; es liegt am 
Grunde der geistigen Auseinandersetzungen unserer Zeit und taucht hin- 
ter der fundamentalen Krise der modernen Gesellschaft in einer das Hu- 
mane zunehmend einengenden und damit den Sinn des Lebens bedrohen- 
den technisierten und verwalteten Welt immer dringlicher auf. Und was 
den engeren Raum der Kirche betrifft, so haben sich in der neueren Ge- 
schichte kaum je so viele Christen mit solchem Ernst und solcher Leiden- 
schaft, wie wir sie heute erleben, am innerkirchlichen Glaubensgespräch 
beteiligt. Wie soll man dieses Phänomen erklären, diese Widersprüchlich- 
keit, einerseits einer wachsenden Glaubensunsicherheit und -ermüdung, 
anderseits eines neuen und engagierten Glaubensinteresses, um nicht zu 
sagen -Optimismus, dort der Rückzug des Menschen auf sich selbst, hier die 
aus Glaubensimpulsen gesetzten Initiativen zur Erneuerung der Kirche 
und der menschlichen Gesellschaft? Erleben wir eine Zeit des Glaubens- 
niedergangs oder aber des Durchbruchs zu einem erneuerten, lebendigeren 
Glauben? 

1 Der Prozentsatz derer, die in der Fragebogenaktion zur Vorbereitung auf die Pastoral- 
synode der Bistümer der deutschen Bundesrepublik die Frage der Glaubensnot für wichtig 
halten, liegt nach der bisherigen Auswertung sehr hoch. 



Friedrich Wulf 162 

Sinn und Vorgeschichte der heutigen Glaubenskrise 

Wir haben uns mit diesem Phänomen auseinanderzusetzen, müssen ihm 
nachgehen, haben seine Gründe und Wurzeln zu erforschen, nicht um Ur- 
teile auszusprechen und Zensuren zu erteilen, sondern um über den Vor- 
gang, der uns als miterlebende und mitbeteiligte Zeugen anfordert und 
stellt, nachzudenken und unsere eigene Glaubensposition zu überprüfen. 
Denn wir alle, ob wir hier oder dort stehen, sind in den augenblicklichen 
Wandlungsprozeß des christlichen und kirchlichen Glaubens miteinbezo- 
gen; wir alle werden gewandelt, auch dann, wenn wir das alte Wahre fest- 
zuhalten meinen: wer starr und unreflektiert an dem festhält, was einmal 
seinen Glauben ausdrückte und trug, kann unversehens den Glauben ver- 
lieren und nur noch leere Hülsen in Händen haben, einem Formalismus 
verfallen, der die Sache des Glaubens verfehlt. In einem gewissen Sinn 
muß der Glaube in uns allen immer wieder verunsichert werden. Denn 
christlicher Glaube, der Glaube an den in Jesus Christus sichtbar geworde- 
nen Gott, an sein Wort und seine Verheißung, seine Liebe und sein Ge- 
richt, ist dynamischer Natur: er hat einen geschichtlichen Ursprung und 
bleibt von seinem Wesen her in die ständig sich wandelnde Geschichte ein- 
gebunden. Die Einmaligkeit des Christusereignisses, in dem alles geschicht- 
liche Heilshandeln Gottes am Menschen zur Vollendung gekommen und 
aufgehoben ist, muß je von neuem, im Gang und Wandel der Geschichte, 
vom geschichtlich sich wandelnden Menschen persönlich angeeignet und 
inkarniert werden, um so Wort und Tat Gottes hier und heute zu sein. Nur 
eine heilsame, von der fortwährenden Wandlung und der Notwendigkeit 
des Sich-Wandeins ausgelöste Verunsicherung bewahrt den Glauben vor 
Täuschung und Erstarrung, erhält ihn lebendig. 

Ist aber die heutige Glaubensverunsicherung, die, von außen gesehen, 
einer Existenzkrise der Kirche zu gleichen scheint, heilsam? Man kann die 
Frage so nicht stellen. Man kann nur sagen: sie war unausweichlich; sie 
wurde nicht mutwillig provoziert, auch nicht in erster Linie von außen, 
durch den Liberalismus oder Atheismus, uns aufgezwungen, sondern war 
geschichtlich fällig. Ihre Ursachen liegen in der Entwicklung der modernen 
Welt und Gesellschaft. Im Maße die Welt in allen Bereichen und mit im- 
mer wirksameren Mitteln, zutiefst der Mensch selbst, durchleuchtet und 
erschlossen wurde, wandelte sich das Bewußtsein des Menschen, wandte 
sich sein Denken und Wollen immer intensiver der Welt zu, nahm sie als 
Wort und Möglichkeit seiner Entfaltung und Erfüllung, aber auch seiner 
Verantwortung immer stärker sein Interesse und seine Bemühungen in 
Anspruch, wurde er immer mehr der homo faber, wie wir ihn kennen. Der 
Christ war von dieser Entwicklung genauso betroffen wie der Nicht-Christ. 



Ich glaube 163 

Audi er unterlag dem unaufhaltsamen und immer schneller voranschreiten- 
den Säkularisierungsprozeß. Zwar schien sein Glaube zunächst davon un- 
berührt. Gott behielt trotz wachsender Aufklärung und Antikirchlichkeit, 
die diesen Prozeß begleiteten, im öffentlichen Bewußtsein seinen Platz. Die 
alten Grundworte des Glaubens von der Erwählung und der Erlösung, von 
der übernatürlichen Erhebung und Heiligung, von der Begnadung und 
Rechtfertigung, der Wiedergeburt, der Kindschaft Gottes und der Anteil- 
nahme am göttlichen Leben, aber auch vom Kreuz, von der Weltentsagung 
und vom Letzten Gericht blieben weiter in Geltung; der Gläubige über- 
nahm sie unreflektiert als heilige Worte einer geheimnisvollen, göttlichen, 
unaussprechlichen, von Gott verheißenen und garantierten Wirklichkeit 
und verband mit ihnen seine persönlichen religiösen Vorstellungen und 
Erfahrungen. Die wachsende Unstimmigkeit zwischen der überlieferten 
Glaubenswelt und dem von den positiven Wissenschaften sowie der mo- 
dernen Gesellschaftsstruktur geprägten Bewußtsein wurde vorerst nur 
wenigen deutlich; die Glaubenskrise blieb auf einen kleinen Kreis, meist 
von Gebildeten, beschränkt. Erst allmählich wurde das anders. Die Auf- 
lehnung der Arbeiterwelt gegen die überkommene soziale Ordnung und 
deren göttliche Sanktionierung durch die Kirche, die Anteilnahme einer 
immer größeren Zahl der Bevölkerung am allgemeinen Bildungsgut, die 
Technisierung der Welt und die Urbanisierung der Gesellschaft und 
schließlich das Zusammenrücken der großen Kulturen und Religionen 
haben das kritische Bewußtsein geschärft und die Entfremdung vom über- 
lieferten Glauben und seinem Absolutheitsanspruch beschleunigt. Der 
schleichende Exodus so vieler aus der Kirche wurde mit Besorgnis verfolgt, 
aber mehr der Schuld der Menschen und der Diesseitskultur der modernen 
Welt zugeschrieben, als in der Kirche selbst, in der Unangemessenheit 
ihrer Verkündigung, in der Unangepaßtheit ihrer Strukturen und Institu- 
tionen gesucht2. Die gegenteiligen Stimmen waren vereinzelt und setzten 
sich nicht durch3. Erst die letzten Jahre haben hier eine grundlegende 
Wende gebracht. Was viele dachten oder auch aussprachen, wurde - durch 
Papst Johannes kräftig angestoßen - zum Grundproblem des II. Vatikani- 
schen Konzils und damit in das öffentliche Bewußtsein der Kirche gehoben. 
Die Kirche selbst hat sich, ihren Glauben und ihre Glaubensverkündigung, 
vom Evangelium her in die •Krisis", ins Gericht, in die Unterscheidung 
und Entscheidung gestellt. Damit ist einer ganzen christlichen Generation 

2 Wieweit die Unangepaßtheit kirchlicher Strukturen und Institutionen mit der allgemei- 
nen Glaubensverunsicherung zusammenhängt, kann hier außer Acht bleiben. 
3 Die Enzyklika •Humani generis" Pius' XII. reagierte äußerst scharf gegen die (nicht 
immer glücklichen) Versuche einer Neuaussage des Glaubens. 



Friedrich Wulf 164 

die Glaubensfrage neu gestellt. Sie hat ihren Glauben neu zu bedenken 
und sich von neuem für ihn zu entscheiden. Das ist unsere Situation. 

Die Glaubenskrise als Chance für die Verlebendigung des Glaubens 

Hier drängt sich nun eine wichtige Frage auf: Auch dort, wo man sich 
über die gegenwärtige Glaubenskrise Rechenschaft gibt, vermögen nur die 
wenigsten aus Eigenem diese Krise zu reflektieren und zu einer Verleben- 
digung, einer Vertiefung ihres Glaubens zu nutzen. Die Hilfen aber, die 
ihnen dafür angeboten werden, scheinen in Wirklichkeit wenig hilfreich 
zu sein. Der Stimmen sind zu viele und die Fronten stoßen hart aufeinan- 
der. Die einen sehen ihre erste und wichtigste Aufgabe im Festhalten und 
Bewahren, die anderen in einer Neudeutung und Neuaussage der evange- 
lischen Botschaft. Hier wie dort besteht die Gefahr der Verfälschung oder 
Verkürzung des Evangeliums, weil es entweder nicht genügend in unsere 
Zeit übersetzt, zum Wort Gottes hier und heute gemacht wird, das den 
Menschen in seiner Situation trifft, Glauben weckt, ihn trägt und vertieft, 
oder aber zu unbekümmert um die theologische Tradition und das kirch- 
liche Lehramt, um den Glauben der Gesamtkirche, einseitig, aus der sub- 
jektiven Erfahrung der Gegenwart heraus, auf deren Aufgaben und Not- 
stände hin, ausgelegt wird, so daß die Identität des Gotteswortes verloren- 
zugehen droht. So kommt es, daß viele, gerade auch engagierte Christen im 
theologischen Disput stecken bleiben oder sich in der Kritik an der konkre- 
ten Kirche verzehren, statt die Glaubensnot zum Anlaß der Besinnung auf 
die tieferen und tragenden Gründe des eigenen Glaubens zu nehmen, über 
alle Tagesfragen hinaus. Man darf sich darum nicht wundern, wenn die 
Zahl derer wächst, die, müde geworden durch das jahrelang in aller 
Öffentlichkeit geführte Theologengespräch, das vielfach nur Fachleuten 
zugänglich ist, und abgestoßen durch die dauernde Beschäftigung der Kir- 
che mit sich selbst, eben dieser Kirche den Rücken kehren und ihren eigenen 
Weg gehen. Nicht für alle bedeutet das Glaubensverlust, ein Absinken in 
positivistisches und säkularistisches Denken. Viele dringen auf der Suche 
nach einem lebendigeren Glaubensverständnis tiefer in Wort und Geist 
des Evangeliums, in Gestalt und Sendung Christi ein, als es ihnen in der 
augenblicklichen Situation der Kirche möglich schien. 

Was soll der verwirrte und verunsicherte Christ in der gegenwärtigen 
Unruhe der Kirche also tun, wenn weder das bloß formale Festhalten am 
•Kirchenglauben" noch die Glaubensdiskussion, auf die eine Glaubensun- 
terweisung heute oft hinauskommt, allein genügen, um die Glaubenskrise 
zu jener heilsamen Krise im Sinn des Evangeliums zu machen, die mit 
Hoffnung und Zuversicht erfüllt, daß sie zum Heil gereicht? Er muß sich 



Ich glaube *"5 

selbst, hier wie dort, auf den Grund seines Glaubens einlassen und ihn neu 
bedenken, so gut er es vermag. Er wird sich ganz schlicht fragen müssen: 
Was heißt eigentlich glauben, glauben an Gott? - das ist das Erste und 
Grundlegende und Umfassende und zugleich das Dunkelste, das sich allem 
Zugriff entzieht. Gott läßt sich nicht vorstellen, nicht einmal als Chiffre, 
noch begegnen, wie man sonst jemandem begegnet, noch benennen, als 
wüßte man damit, wer er sei. Er ist der Unbekannte und Namenlose. Er 
gehört nicht zu den •Gegenständen", die menschlichem Erkennen im ge- 
wöhnlichen Verstand dieses Wortes zugänglich sind. Dennoch ist er nicht 
einfachhin der Unerkennbare. Glauben schließt nicht ein Erkennen 
schlechthin aus, auch wenn man gesagt hat, das Tiefste, was wir von Gott 
wüßten, sei die Erkenntnis, daß wir nichts wüßten. Die Glaubenserkennt- 
nis ist eine Erkenntnis eigener Art, eine Erkenntnis, wie sie nur zwischen 
Personen statthat. Es ist eine Erkenntnis der Liebe, des Vertrauens, der 
Hoffnung, wie sie aus der Begegnung, aus häufigem Umgang erwächst, 
eine Vertrautheitserkenntnis. Wie man an einen Menschen glaubt, obwohl 
er seine Geheimnisse hat und man ihn nie ganz durchschaut, so und noch 
unvergleichlich viel mehr glaubt man an Gott, radikal und ohne Vorbehalt, 
wie es einem Menschen gegenüber gar nicht möglich ist. Das Licht des 
Glaubens, das im tiefsten das Licht der Liebe ist, der vertrauenden, hof- 
fenden und wissenden Liebe, erleuchtet das Auge des Glaubens, macht es 
hell und sehend. 

Da uns Gott aber nicht wie ein Mensch sichtbar gegenüber steht, kann 
man ihm nur dort begegnen, wo er wirksam wird: in der Welt als seiner 
Schöpfung, die in Christus, seinem Sohn, und im Geist sein An-wesen ist 
und der Ort seiner Liebe. Man muß sich darum im Glauben an Gott und im 
Vertrauen auf ihn (die das Geschenk seiner Liebe sind) auf das Leben im 
ganzen, auf den Gang des Lebens einlassen, ohne der Wirklichkeit, ihren 
Widerfahrnissen und Anrufen, ihren Schmerzen und Aufgaben, auswei- 
chen zu wollen. In solchem Sich-Einlassen, das den Tief engrund der Dinge, 
der Ereignisse und Begegnungen erreicht, wächst das Wissen um einen, der 
das Leben fügt, der allem einen letzten Sinn verleiht, der das Ganze trotz 
ständigen Auseinanderstrebens zusammenhält. In jeder Liebe, die der 
Mensch spendet oder empfängt, in jedem Verzeihen, jeder Geduld, jeder 
neuen Hoffnung, die der Hoffnungslosigkeit standhält, jedem Antrieb, es 
von neuem mit dem Vertrauen und der Liebe zu wagen, bezeugt sich Gott 
als der, der die Verheißung gibt und ihre Erfüllung ahnend erfahren läßt. 
Dieses Wissen, das aus der Glaubenserfahrung kommt, wenn es nur tief 
genug gegründet ist, wird auch durch die Dunkelheiten und Rätselhaftig- 
keiten in der Welt und im eigenen Leben wohl auf die Probe gestellt, aber 
nicht erschüttert. Der Glaubende, der durch die Liebe hellsichtig geworden 



Friedrich Wulf 166 

ist, in der Hoffnung und im Vertrauen gestärkt wurde, wird auch durch das 
Leid, durch die Enttäuschung, durch Vereinsamung und Verlassenheit, 
durch die Begegnung mit Ungerechtigkeit und Haß nicht irre gemacht, und 
eben darin bezeugt sich für ihn wieder die Macht und die Anwesenheit des 
Gottes der Liebe. Das Licht des Glaubens, das Gott im Herzen des Men- 
schen entzündet, bedarf nicht noch einmal eines anderen Lichtes; es genügt 
sich selbst, um Gottes wirkender Gegenwart inne zu werden. Solch wissen- 
der Glaube ist das Fundament, um die heutige Glaubenskrise zu einer heil- 
samen Krise werden zu lassen, gegen allen Schein. Gott ist auch heute in 
der verwirrten Kirche anwesend, wie es Jesus bei seinen Jüngern war. 

Damit ist schon auf ein Zweites hingewiesen, was den Glauben an Gott, 
den Gott des Heils, neu zu begründen und zu beleben vermag: auf Chri- 
stus. Niemand hat sich so radikal und vorbehaltlos wie er auf das Leben, 
das ihm vorgegeben war und in dem er Gottes Anrufe vernahm, insbeson- 
dere auf die Menschen, eingelassen und sich ihnen ausgesetzt. Niemand 
war so wie er in den entscheidenden Stunden seines Lebens der helfenden 
Stützen des Glaubens an den Vatergott beraubt: der bergenden Familie, 
der Treue und des Durchhaltens seiner Freunde, der inneren und äußeren 
Zeichen, die den Glauben wecken und bestätigen können. Er stand in sei- 
nem Glauben allein, gegen verzerrte Gottesvorstellungen, gegen eine Ge- 
setzesfrömmigkeit, die dem eigenen Werk zusprach, was Gott allein zu- 
kommt. Niemand verstand ihn und konnte ihn verstehen. Aber in all den 
Widrigkeiten und Vergeblichkeiten, in einer Aussichtslosigkeit ohneglei- 
chen fand er den Vatergott am Werk. Noch im tiefsten Dunkel, in der 
äußersten Verlassenheit, im Nichts-mehr-Verstehen der Todesstunde brach 
ein Glaube durch, der die reine, von aller irdischen Hilfe entblößte Exi- 
stenz einbrachte und darbot. Auch hier lag am Grunde solchen Glaubens 
die Liebe, die Liebe, die aus Gott stammt, eine Liebe bis ans Ende (Jo 
13, 1), die alle menschliche Erkenntnis überbietet (Eph 3, 19), das Verges- 
sen seiner selbst als Voraussetzung der Hingabe des Lebens für die vielen 
(Mk 14, 24). Inmitten der Finsternis erstrahlte in Christus das Licht des 
Glaubens, das ein Licht der Liebe war. 

Zweifelsohne: Christus hat uns vorgelebt, was eigentlich glauben heißt 
und wie man sich im Vertrauen auf Gottes Verheißungswort ohne Absiche- 
rung und Vorbehalt auf das Leben einlassen muß, um zu immer tieferer 
Vertrautheit mit Gott zu kommen, so daß der Glaube an ihn auch in der 
Finsternis dieses Lebens noch standhält, wenn jede greifbare und benenn- 
bare Erkenntnis versagt. An ihm kann man ablesen, wie der Glaube zur 
alles tragenden Lebenswirklichkeit wird. Aber sein Vorbild ist unver- 
gleichlich und uneinholbar. Er, der Sohn Gottes, steht über allen, die noch 
auf dem Weg zum Glauben sind, die immer wieder um den Glauben rin- 



Ich glaube 167 

gen müssen, um seine Festigkeit und Reinheit, die ständig der Läuterung 
und Erneuerung ihres Glaubens bedürfen. Seine Vorbildhaftigkeit im 
Glauben und für den Weg des Glaubens ist darum nicht nur die eines ge- 
wöhnlichen Menschen. Sie ist vielmehr von ihrem Wesen und ihrer Inten- 
tion her Stellvertretung. Was er uns vorlebte, lebte er für uns und an un- 
serer Statt. Wer darum lernen will, was glauben heißt, wer um das Licht 
und die Macht des Glaubens wissen will, wer im Alltag des Lebens zur Er- 
fahrung der Anwesenheit und des Heilswirkens Gottes kommen, seine An- 
rufe vernehmen und den Antrieb zur Glaubenstat verspüren will, der muß 
sich auf Christus einlassen, auf seine Person und sein Wort, muß mit ihm 
Gemeinschaft haben, aus ihm leben, wie Paulus von sich gesagt hat: •Nicht 
mehr ich lebe (als dieses selbstsüchtige Ich), sondern Christus lebt in mir" 
(Gal 2, 20), anders findet er nur sich selbst, identifiziert er den Glauben mit 
seinen eigenen Wünschen und Vorstellungen, sucht er sich Gott dienstbar 
zu machen. Christlicher Glaube ist ohne Verbundenheit mit Christus nicht 
möglich; nur in ihm hat er Bestand und wird er heilswirksam. Sich auf 
Christus einlassen bedeutet aber im Grunde nichts anderes als Nachfolge. 
Nur in der Nachfolge Christi wächst der Glaube und kommt er zur Voll- 
endung, durch viele Prüfungen und oftmaliges Versagen hindurch, im stän- 
digen Überführtwerden der eigenen Ohnmacht, wie das Leben der Jünger 
Jesu zeigt. Nachfolge im Sinne der Jüngerschaft bedeutet Übernahme des 
Lebens und der Sendung Jesu; beides ist voneinander nicht zu trennen: 
Person, Leben und Werk Christi bilden eine Einheit. Man kann darum die 
Werke des Glaubens nicht tun ohne Rückbindung an die Person Jesu, ohne 
Gemeinschaft mit ihm (vgl. Jo 15, 5). Man kann als Christ nicht für Ge- 
rechtigkeit und Liebe im Sinn der Botschaft des Evangeliums kämpfen, Un- 
recht und Haß anprangern, für die Unterdrückten und Diskriminierten 
eintreten, gegen repressive Herrschaftsstrukturen angehen, den Autoritä- 
ten wehren, die ihren Untergebenen ungerechte Lasten aufbürden - das 
alles kann der Glaube von einem Christen fordern -, es sei denn in der 
Gesinnung Jesu, das heißt der Entäußerung, des Dienenwollens, bis zur 
Annahme der Knechtsgestalt, in der Bereitschaft, das eigene Leben zu 
opfern (vgl. Phil 2, 5-8). Man kann nicht die Eucharistie zu einem Ort der 
•Information" und der •Aktion" machen, um damit besser ihrem Anruf- 
charakter, ihrem Appell zur Tat zu entsprechen, wenn nicht alles seine 
tragende Mitte in Jesus hat, in seiner Präsenz, im gläubigen Mitvollzug 
seines Todes, der zum Leben führt und die Teilnehmer zur Einheit in 
Liebe verbindet. Sonst bliebe alles Schaustellern und Anmaßung. Ohne 
enge Bindung an Christus, der die Quelle und Bürgschaft des Glaubens ist, 
gibt es keine Taten des Glaubens. 



Friedrich Wulf 168 

Die Differenz zwischen Glaube und Glaubensaussage 

Sich einlassen auf Christus, das ist in der Tat der Weg, auf dem die ge- 
genwärtige Glaubenskrise durchgestanden und zu einer Neugewinnung 
des Glaubens führen kann. Die synoptischen Evangelien können uns dazu 
eine Lektion erteilen. Hier ist exemplarisch vorgebildet, was uns auf die- 
sem Weg erwartet: Anruf und Tadel, Hochgestimmtheit und Niederge- 
schlagenheit, aber am Ende der österliche Freudenruf: Wir haben den 
Herrn gesehen. Aber da erhebt sich noch eine entscheidende Schwierigkeit, 
die mit der heutigen Glaubenskrise aufs engste zusammenhängt. Haben 
nicht die letzten Jahre den überlieferten Christusglauben in vielfacher 
Weise angetastet und in Frage gestellt? Was wagen wir heute noch über 
die Kindheitsgeschichte Jesu zu sagen, und ist nicht sogar die Jungfrauen- 
geburt zum Diskussionsgegenstand auch unter ernsthaften Theologen ge- 
worden: wie sie zu verstehen sei und ob die überlieferten Vorstellungen so 
noch aufrecht erhalten werden könnten? Werden nicht die Wunder Jesu 
entmythologisiert und wird nicht selbst die Auferstehung Jesu oft in einer 
Weise interpretiert, daß auch der gebildete, theologisch nicht geschulte 
Laie irre werden kann? Mehren sich schließlich nicht die Stimmen derer, 
die sagen, daß sie mit dem Dogma von der Gottessohnschaft Christi sich 
schwer tun, daß zumindest der Begriff •Gott-Mensch" für sie unvollziehbar 
sei und darum das Geheimnis um Jesus neu angegangen werden müsse? 
Man sollte die daraus entstandenen Schwierigkeiten für den ungebroche- 
nen Glaubensvollzug sehr vieler Gläubigen nicht unterschätzen. Man kann 
diese Schwierigkeiten nicht theologisch überspielen wollen, als könnten 
sie durch eine entsprechend gute Glaubensunterweisung gelöst werden. 
Denn ganz abgesehen davon, daß eine ganze Reihe von Problemen, gerade 
in der Christologie, noch keineswegs lösungsreif sind, ist die derzeitige 
Glaubensunterweisung oft so mangelhaft und bisweilen unverantwortlich, 
daß sie die Verunsicherung des Glaubens höchstens noch vertieft und ver- 
schärft. Es seien darum hier einige Hinweise gegeben, die wenigstens das 
Verständnis dafür bereiten können, warum es in der Kirche überhaupt zu 
Kontroversen über Glaubensaussagen kommen kann, die zum unwiderruf- 
lichen Bestand christlicher (katholischer) Glaubensüberlieferung zu gehö- 
ren scheinen. 

Machen wir uns zunächst noch einmal die wesentliche Struktur des Glau- 
bens klar: Glaube, christlicher Glaube, der seinen Ursprung in einer ge- 
schichtlich greifbaren Offenbarung hat, ist nicht nur Vertrauen und Liebe 
einem unsagbaren, schlechthin ins Dunkel gehüllten Du gegenüber, das wir 
Gott nennen, sondern erkennender und wissender Glaube; die existentielle 
Glaubensentscheidung in Hingabe und Gehorsam, die den Kern des Glau- 



Ich glaube 169 

bens ausmacht, ist gebunden an einen Glaubensinhalt und an ihm nor- 
miert. Christlicher Glaube ist wesentlich vermittelt durch das Wort. Er 
bedarf darum notwendig der Glaubensaussage: ohne sie hat er keinen 
Bestand, hat die Glaubensentscheidung keine Wurzeln. Schon damit ist 
etwas sehr Entscheidendes für die Eigenart des christlichen Glaubens gege- 
ben: das Wort, das den Glauben trägt und darum unabdingbar für den 
Glauben ist, hat als menschliches Wort eine eigentümliche Ambivalenz. Es 
vermag einerseits den Inhalt des Glaubens, der alle menschliche Erkennt- 
nis übersteigt, nie adäquat wiederzugeben. Zwar ist es nicht nur bloße 
Chiffre für etwas Unbekanntes, nicht nur Hinweis auf etwas Unfaßbares; 
es sagt wirklich etwas über die göttlichen, diese Welt transzendierenden 
Geheimnisse aus und bringt sie zur Erkenntnis, aber doch nur sehr unvoll- 
kommen, gleichsam gebrochen, im Spiegel des Endlichen und Begrenzten; 
es vermittelt im Grunde mehr Nicht-wissen als Wissen. Anderseits sagt 
das Wort des Glaubens, wie jedes menschliche Wort, wenn es nur leben- 
diges, sprechendes Wort ist, für den Hörenden, Verstehenden und Lieben- 
den immer viel mehr, als es seinem Buchstaben nach tut. Es bordet an sei- 
nen Rändern gleichsam nach allen Seiten hin über und läßt einen verbor- 
genen Reichtum ahnend ansichtig werden; es ist die Brücke zwischen dem 
Redenden und dem Hörenden, zwischen dem Sich-Mitteilenden und dem 
Empfangenden. 

Das Gotteswort im engeren Sinn, das Wort der Schrift, selbst die ipsis- 
sima verba Jesu, die ursprünglichen Worte Jesu, soweit wir sie noch frei- 
legen können, unterliegen den gleichen Gesetzen wie jedes menschliche 
Wort. Wir haben dafür durch die exegetische Forschung ein sehr waches 
Gespür bekommen. Hier zeigt sich die prinzipielle Inadäquatheit des 
menschlichen Wortes für das göttliche Geheimnis in einer für uns fast 
entmutigenden Weise. Das Wort der Offenbarung ist geschichtlich situier- 
tes Wort, in einer ganz bestimmten Situation, zu ganz bestimmten Men- 
schen gesprochen und darum nur aus seinen Vorgegebenheiten und seinem 
Kontext heraus zu verstehen. Um zu uns zu gelangen, über den historischen 
Abstand hinweg, bedarf es eines vielschichtigen Vermittlungsprozesses. 
Es unterliegt also in einem sehr realen Sinn einer mehrfachen Brechung, 
ehe es an unser inneres Ohr kommt. Was bleibt dann aber noch von der 
Wirklichkeit des göttlichen Geheimnisses für unser Erkennen übrig? Ist es 
nicht sehr wenig und sehr unsicher, was wir noch zu erfassen vermögen, die 
wir nicht die unmittelbaren Adressaten des geschichtlich ergangenen Got- 
teswortes sind? Aber das ist nur die eine Seite. Dazu kommt das andere: 
Auch vom Offenbarungswort, und von ihm in ganz besonderer Weise, gilt, 
daß es den Buchstabensinn überbordet, vor allem dort, wo es nicht isoliert, 
für sich allein (die Gefahr aller Häresien!), sondern im Gesamt der Offen- 



Friedrich Wulf 170 

barung und ihrer Strukturen, im Licht der •Gesetze" des göttlichen Heils- 
handelns vernommen wird, wo die vielen, sich oft scheinbar widerspre- 
chenden Aussagen auf den einen, je größeren Gott hin verstanden werden 
(analogia fidei), der sich jedem logisch linearen Denken, jeder mensch- 
lichen Systematik entzieht. Der ganze Sinn und Reichtum des Gotteswortes 
erschließt sich damit nur dem, der es als lebendiges Wort des sprechenden 
und geschichtlich handelnden Gottes aufnimmt und mit seiner ganzen 
gläubigen Existenz, mit der Glaubensgeschichte seines Lebens vor ihm 
steht. Er wird es auch dann noch •verstehen", wenn das rationale Denken 
in die Prüfung gestellt wird, und sich gerade dann mit der fragenden Bitte 
an den Herrn wenden: •Zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte des 
ewigen Lebens" (Jo 6, 68). 

Um aber Gottes Wort, wie es in der Geschichte Israels und seiner Gro- 
ßen, im Wort der Propheten, vor allem aber in Wort und Leben Christi 
vorliegt, als Wort des sprechenden und handelnden Gottes lebendig zu 
erhalten, muß jede christliche Generation es von neuem auslegen und ent- 
falten, seine Tiefe und seinen Reichtum neu entdecken, seinen Anruf in 
die Zeit hinein vernehmen; anders erstürbe es in seinem Buchstaben, würde 
es zur toten Überlieferung, von der keine Wirkung mehr ausginge. Dieser 
Prozeß der Auslegung und Entfaltung beginnt schon im Neuen Testament 
selbst, im apostolischen Briefkorpus ebenso wie in der Apokalypse des Jo- 
hannes, und jede Generation hat ihn fortgesetzt. Die Frucht dieses denke- 
rischen, betenden und aus dem Evangelium handelnden Bemühens ist das, 
was die Lehrüberlieferung der Kirche ausmacht; sie reicht von den alten 
Glaubensbekenntnissen bis zu den feierlichen Glaubensaussagen, die wir 
Dogmen im eigentlichen Sinn nennen. An dieser Überlieferung waren 
nicht nur die amtlichen Lehrer der Kirche beteiligt, sondern in besonderer 
Weise und in Verbundenheit mit ihnen die Theologen, ja die Gläubigen 
insgesamt; sie alle erfuhren den Beistand des Heiligen Geistes. Das Glau- 
benswort der kirchlichen Tradition ist nicht in dem Sinn Wort Gottes wie 
das Wort der Heiligen Schrift. Es ist bei aller Verheißung, daß Gottes 
Geist Jesu Jünger zur vollen Wahrheit hinführen werde (Jo 16,13; 14,17), 
menschliches Wort, das darum mit menschlichen Maßstäben gemessen wer- 
den muß. Zwar ist auch das Wort der Schrift menschliches Wort, wie wir 
sahen, aber es ist doch, anders als das Glaubenswort der Kirche, einUrwort, 
in dem Gott sich inkarniert und in dem er für alle Zeiten gesprochen hat, 
hinter das darum nicht mehr zurückgegangen und über das hinaus nicht 
wie zu etwas Vollkommenerem fortgeschritten werden kann. Die Aus- 
schnitthaftigkeit und Begrenztheit, die dem menschlichen Wort von seiner 
geschichtlichen Situiertheit bis in die geistig und gesellschaftlich vorgege- 
benen Sprachmöglichkeiten hinein eignet, hat für das Wort der Kirche 



Ich glaube 171 

ganz andere Konsequenzen als für das Wort der Schrift. Es muß immer 
wieder neu gesagt werden, vor allem dann, wenn die alten Aussagen für 
viele nicht mehr ausreichen, um den Glauben in einer veränderten Zeit 
mit ihrem Denken und ihren Vorstellungen persönlich anzueignen, oder 
von den Ideologien einer Zeit her Gefahr für den rechten Glauben droht. 
Wo solche Neuaussage geschieht oder versucht wird, im Rückgriff auf das 
unüberholbare Urwort der Schrift - sie ist die Norm, an der alles gemessen 
wird, die selbst aber keiner fremden Norm mehr unterliegt -, da bleiben 
die alten Worte und Bekenntnisse wohl wahr und büßen insofern nichts 
von ihrer Gültigkeit ein, aber sie treten für gewöhnlich zurück und verlie- 
ren an realer Bedeutung für das Glaubensleben. 

Gefahren für eine Neuaussage des Glaubens heute 

Die Notwendigkeit für eine Neuaussage des Glaubens ist heute gege- 
ben. Das wird nach dem II. Vatikanischen Konzil grundsätzlich wohl kaum 
mehr bestritten, wenn auch in dem, was darunter zu verstehen sei und in 
welchem Umfang die überlieferten Glaubensformeln kritisch in Frage ge- 
stellt werden dürften, keine Einmütigkeit besteht. Wir können uns jetzt 
nicht weiter damit befassen. Wichtig für unser Thema ist vor allem die 
Feststellung, daß Zeiten großer Wandlungen des Glaubenslebens, wie sie 
die Geschichte der Kirche oft genug zu verzeichnen hatte und wie wir sie 
augenblicklich erleben, ein Tasten und Suchen mit sich bringen, ehe das 
rechte Wort gelingt, und daß der Weg zur Neugewinnung des Glaubens 
darum voll Unsicherheit und voller Gefahren ist, denen aber nicht ausge- 
wichen werden kann. Auf drei Gefahren, denen die Christenheit von 
heute auf der Suche nach einer Neugewinnung des Glaubens besonders 
ausgesetzt zu sein scheint, sei hier vor allem hingewiesen. 

Die erste Gefahr droht von einem weithin geschichtslosen Denken der 
gegenwärtigen Generation. Trotz aller Betonung der Geschichtlichkeit 
unseres Daseins und unseres Denkens fehlt vielen der Sinn für geschicht- 
liche Tradition, für die Wirkung der Vergangenheit auf die Gegenwart. 
Das hängt wohl nicht zuletzt mit der unheimlich schnellen Entwicklung der 
modernen Welt und Gesellschaft zusammen, die alles ganz neu erscheinen 
läßt, demgegenüber das Alte nichts mehr zu sagen hat. Eine solche Denk- 
weise ist keine gute Voraussetzung für die Glaubenserneuerung. Denn 
diese hat bei aller Radikalität der Fragestellung immer die Überlieferung 
der Kirche miteinzubringen; nur von der gesamten Glaubensüberlieferung 
her kann eine Neuaussage des Glaubens vor dem Evangelium, das Gottes 
endgültiges Wort und endgültige Entscheidung darstellt, bestehen. Die 
Glaubensüberlieferung der Kirche ist, aufs Ganze gesehen, nichts anderes 



Friedrich Wulf 172 

als das Evangelium auf seinem Weg durch die Geschichte. - Die zweite 
Gefahr für den rechten Glaubensweg in die Zukunft scheint von der 
Sprachlosigkeit unserer Zeit herzukommen, die auf die heutige Skepsis 
gegenüber der Sprache als Verständigungsmittel zurückgeht. Die Einheit 
der Sprache ist durch die vielen •Sprachen", die aus der wachsenden Dif- 
ferenzierung des Lebensgefühls und des Denkens aufgrund des Ausein- 
anderfallens der Wissenschaften und der Weltanschauungen hervorgegan- 
gen sind, verloren gegangen. Die moderne Sprachphilosophie hat diesen 
Vorgang bewußt gemacht und durch ihre verschiedenen Theorien bis in 
unheimliche Konsequenzen hinein verfolgt. Jede Aussage kann danach 
einen sehr verschiedenen Sinn annehmen, je nach dem Kontext, in dem sie 
steht, und dem Bezugssystem, zu dem sie gehört. Von da her scheint auch 
einer bestimmten, begrifflich eindeutigen Glaubensaussage nicht mehr jene 
Bedeutung beigemessen zu werden, wie das früher der Fall war. Ob man 
ein Glaubensgeheimnis, das ohnedies rationalem Verstehen nur bedingt 
offen steht, so oder anders ausdrückt, scheint für viele nicht mehr von so 
großem Gewicht zu sein. Die Theorie ist vor der Praxis oft so weit in den 
Hintergrund getreten, daß es sich nicht lohnt, auf sie wie in der Vergangen- 
heit alle Kraft zu verwenden. Wer das täte, käme in den Verdacht, in einem 
Systemdenken befangen zu sein. - Die dritte Gefahr endlich droht wohl 
von der zweiten Aufklärung, in der wir uns befinden und die alles vor das 
Forum der Vernunft zieht. Zwar können wir auch in Glaubensfragen der 
kritischen Vernunft nicht mehr entbehren. Wir haben immer wieder zu 
prüfen und zu fragen. Die Zeiten, in denen man meinte, den Glauben ein 
für allemal in Besitz nehmen zu können, sind vorbei. Das heißt 
aber nicht, daß der Glaube von der kritischen Vernunft ganz durchleuchtet 
werden könnte. Er behält sein Geheimnis, das sich nur dem Glaubenden 
als vernünftig erschließt und ihm darum verantwortlich zugemutet werden 
kann. 

Wie soll der einzelne Christ diesen Gefahren entgehen und welche Hil- 
fen bieten sich ihm für diese Zeit des Übergangs von einer (Glaubens-) 
Epoche zur anderen an? Die entscheidende Hilfe ist ihm in der Kirche 
gegeben. Sie ist die in Christus geeinte Gemeinschaft der Glaubenden. Nur 
im gemeinsamen Suchen und Beten, im Beieinanderbleiben in der Prü- 
fung, im Sich-Scharen um Christus, den Herrn des Glaubens, wird die Zu- 
kunft des Glaubens gewonnen. Nicht in einer Kirche der Esoteriker, son- 
dern in der sichtbaren Kirche mit ihren Makeln und Runzeln, in ihrem 
heute so armseligen Gewand. Sie ist und bleibt auch so in dem ihr verliehe- 
nen Geist die einzige Garantie für die Neugewinnung des Glaubens. Eine 
Täuschung, wenn manche meinen, sich wegen der Mängel der gegenwärti- 
gen Kirche nur mehr als •Randsiedler" in der Kirche verstehen zu können, 



Christus, Gestalt unseres Lebens 173 

weil sie sich nur noch zum Teil mit ihr identifizieren. Eine solche Vorstel- 
lung ist theologisch ein Unding. Der Glaube wird nur in der Mitte der 
Kirche gefunden, dort, wo ihr Herr ist, auch wenn dieser Herr im Gewand 
der Erniedrigung erscheint. Im übrigen gilt in dieser Zeit der Ungesichert- 
heit des Glaubens das Gesetz des Tuns im Sinn des Herrenwortes: •Wer 
die Wahrheit tut, kommt zum Licht" (Jo 3, 21). Eindrucksvoll hat das 
M. Blondel zum Ausdruck gebracht, wenn er schrieb: •Was der Mensch 
nicht völlig begreifen kann, vermag er dennoch ganz und gar zu tun; und 
indem er es tut, erhält er das Bewußtsein von dieser Wirklichkeit, die für 
ihn noch halb im Dunkeln liegt, in sich lebendig. Das Wort Gottes gewah- 
ren' heißt vor allem, es in die Tat umsetzen; und das depositum der Tradi- 
tion, das von den Treulosigkeiten des Gedächtnisses und den Begrenzt- 
heiten des Verstandes notwendig entstellt würde, wenn es uns in einer rein 
intellektuellen Gestalt überlassen wäre, kann nur dann unversehrt über- 
liefert werden, mehr noch: es kann nur dann angewendet und weiterent- 
wickelt werden, wenn es dem tätigen Gehorsam der Liebe anvertraut ist"4. 

Christus, Gestalt unseres Lebens 

Zur theologischen Deutung der Eucharistie 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Wo die Kirche als der Leib Christi bezeichnet wird, da ist die soziolo- 
gische Analogie - Vielheit der Glieder und Gliedfunktionen in der Ein- 
heit des lebendigen Organismus - nicht das Zentrum der Aussage, son- 
dern entweder ein hinweisendes Bild oder eine vom Zentralen her aus- 
legende Anwendung. Was zentral gemeint ist, und was über alle Analogie 
und jedes Bild hinaus einmaliges Geheimnis bleibt, zeigt etwa ein Wort 
wie: •Der Leib ist nicht für die Unzucht da, sondern für den Herrn, und 
der Herr für den Leib . . . Wißt ihr nicht, daß wer einer Dirne anhängt, ein 
Leib mit ihr ist? Es heißt ja: ,Die beiden werden ein Fleisch sein'. Wer 
dagegen dem Herrn anhängt, ist ein Pneuma mit ihm" (1 Kor 6, 13. 16 f). 
Der erste Satz verbietet, daß wir das pneumatische Einssein mit dem Herrn 
in einen Gegensatz stellen zum leiblichen Einssein mit der Dirne; Pneuma 

Geschichte und Dogma, Mainz 1963, S. 79. 




