Ich glaube

Verunsicherung und Neugewinnung des christlichen Glaubens

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Wir beobachten gegenwirtig im (katholischen) Christentum, vor allem in
den traditionell christlichen Lindern, ein merkwiirdiges Phinomen: Auf
der einen Seite sind viele Christen in ihrem Glauben in einem Mafle ver-
unsichert, daf} sie von einer geheimen oder offenen Skepsis bedroht sind,
die bis an die Wurzeln ihrer christlichen Existenz geht!. Als Folge davon
ist eine grofle Glaubensmiidigkeit festzustellen, eine zunehmende Gleich-
giiltigkeit und Resignation, oder auch eine Unruhe bis zur Angst, und als
Reaktion darauf Abwehr und Protest gegen Neuerer und Zerstorer der
iiberlieferten Wahrheit. Auf der anderen Seite ist aber ganz offensichtlich
das Thema ,Glaube®, vor allem in seinen Grundfragen, in der Frage nach
Gott und nach Jesus Christus, plotzlich, ohne manipuliert zu sein, im Be-
wufltsein unserer Generation fast an die erste Stelle geriickt; es liegt am
Grunde der geistigen Auseinandersetzungen unserer Zeit und taucht hin-
ter der fundamentalen Krise der modernen Gesellschaft in einer das Hu-
mane zunehmend einengenden und damit den Sinn des Lebens bedrohen-
den technisierten und verwalteten Welt immer dringlicher auf. Und was
den engeren Raum der Kirche betrifft, so haben sich in der neueren Ge-
schichte kaum je so viele Christen mit solchem Ernst und solcher Leiden-
schaft, wie wir sie heute erleben, am innerkirchlichen Glaubensgesprich
beteiligt. Wie soll man dieses Phanomen erkléren, diese Widerspriichlich-
keit, einerseits einer wachsenden Glaubensunsicherheit und -ermiidung,
anderseits eines neuen und engagierten Glaubensinteresses, um nicht zu
sagen -optimismus, dort der Riickzug des Menschen auf sich selbst, hier die
aus Glaubensimpulsen gesetzten Initiativen zur Erneuerung der Kirche
und der menschlichen Gesellschaft? Erleben wir eine Zeit des Glaubens-
niedergangs oder aber des Durchbruchs zu einem erneuerten, lebendigeren
Glauben?

! Der Prozentsatz derer, die in der Fragebogenaktion zur Vorbereitung auf die Pastoral-
synode der Bistiimer der deutschen Bundesrepublik die Frage der Glaubensnot fiir wichtig
halten, liegt nach der bisherigen Auswertung sehr hoch.



Friedrich Wulf 162

Sinn und Vorgeschichte der heutigen Glaubenskrise

Wir haben uns mit diesem Phinomen auseinanderzusetzen, miissen thm
nachgehen, haben seine Griinde und Wurzeln zu erforschen, nicht um Ur-
teile auszusprechen und Zensuren zu erteilen, sondern um iiber den Vor-
gang, der uns als miterlebende und mitbeteiligte Zeugen anfordert und
stellt, nachzudenken und unsere eigene Glaubensposition zu tGberprifen.
Denn wir alle, ob wir hier oder dort stehen, sind in den augenblicklichen
Wandlungsprozef des christlichen und kirchlichen Glaubens miteinbezo-
gen; wir alle werden gewandelt, auch dann, wenn wir das alte Wahre fest-
zuhalten meinen: wer starr und unreflektiert an dem festhalt, was einmal
seinen Glauben ausdriickte und trug, kann unversehens den Glauben ver-
lieren und nur noch leere Hiilsen in Hinden haben, einem Formalismus
verfallen, der die Sadhe des Glaubens verfehlt. In einem gewissen Sinn
mufl der Glaube in uns allen immer wieder verunsichert werden. Denn
christlicher Glaube, der Glaube an den in Jesus Christus sichtbar geworde-
nen Gott, an sein Wort und seine Verheiflung, seine Liebe und sein Ge-
richt, ist dynamischer Natur: er hat einen geschichtlichen Ursprung und
bleibt von seinem Wesen her in die stindig sich wandelnde Geschichte ein-
gebunden. Die Einmaligkeit des Christusereignisses, in dem alles geschicht-
liche Heilshandeln Gottes am Menschen zur Vollendung gekommen und
aufgehoben ist, muf} je von neuem, im Gang und Wandel der Geschichte,
vom geschichtlich sich wandelnden Menschen persénlich angeeignet und
inkarniert werden, um so Wort und Tat Gottes hier und heute zu sein. Nur
eine heilsame, von der fortwahrenden Wandlung und der Notwendigkeit
des Sich-Wandelns ausgeloste Verunsicherung bewahrt den Glauben vor
Tauschung und Erstarrung, erhélt ihn lebendig.

Ist aber die heutige Glaubensverunsicherung, die, von auflen gesehen,
einer Existenzkrise der Kirche zu gleichen scheint, heilsam? Man kann die
Frage so nicht stellen. Man kann nur sagen: sie war unausweichlich; sie
wurde nicht mutwillig provoziert, auch nicht in erster Linie von auflen,
durch den Liberalismus oder Atheismus, uns aufgezwungen, sondern war
geschichtlich fillig. Thre Ursachen liegen in der Entwicklung der modernen
Welt und Gesellschaft. Im Mafle die Welt in allen Bereichen und mit im-
mer wirksameren Mitteln, zutiefst der Mensch selbst, durchleuchtet und
erschlossen wurde, wandelte sich das Bewufitsein des Menschen, wandte
sich sein Denken und Wollen immer intensiver der Welt zu, nahm sie als
Wort und Maglichkeit seiner Entfaltung und Erfillung, aber auch seiner
Verantwortung immer stirker sein Interesse und seine Bemiihungen in
Anspruch, wurde er immer mehr der homo faber, wie wir ihn keanen. Der
Christ war von dieser Entwicklung genauso betroffen wie der Nicht-Christ.



Ich glaube 163

Auch er unterlag dem unaufhaltsamen und immer schneller voranschreiten-
den Sikularisierungsproze. Zwar schien sein Glaube zunichst davon un-
beriihrt. Gott behielt trotz wachsender Aufklirung und Antikirchlichkeit,
die diesen Prozef} begleiteten, im 6ffentlichen Bewufitsein seinen Platz. Die
alten Grundworte des Glaubens von der Erwihlung und der Erlésung, von
der dbernatiirlichen Erhebung und Heiligung, von der Begnadung und
Rechtfertigung, der Wiedergeburt, der Kindschaft Gottes und der Anteil-
nahme am géttlichen Leben, aber auch vom Krenz, von der Weltentsagung
und vom Letzten Gericht blieben weiter in Geltung; der Gliubige iiber-
nahm sie unreflektiert als heilige Worte einer geheimnisvollen, gottlichen,
unaussprechlichen, von Gott verheiflenen und garantierten Wirklichkeit
und verband mit ihnen seine personlichen religidsen Vorstellungen und
Erfahrungen. Die wachsende Unstimmigkeit zwischen der iiberlieferten
Glaubenswelt und dem von den positiven Wissenschaften sowie der mo-
dernen Gesellschaftsstruktur geprigten Bewufitsein wurde vorerst nur
wenigen deutlich; die Glaubenskrise blieb auf einen kleinen Kreis, meist
von Gebildeten, beschrinkt. Erst allmihlich wurde das anders. Die Auf-
lehnung der Arbeiterwelt gegen die iiberkommene soziale Ordnung und
deren gottliche Sanktionierung durch die Kirche, die Anteilnahme einer
immer grofleren Zahl der Bevolkerung am allgemeinen Bildungsgut, die
Technisierung der Welt und die Urbanisierung der Gesellschaft und
schlieflich das Zusammenriicken der grofien Kulturen und Religionen
haben das kritische Bewufitsein geschirft und die Entfremdung vom iiber-
lieferten Glauben und seinem Absolutheitsanspruch beschleunigt. Der
schleichende Exodus so vieler aus der Kirche wurde mit Besorgnis verfolgt,
aber mehr der Schuld der Menschen und der Diesseitskultur der modernen
Welt zugeschrieben, als in der Kirche selbst, in der Unangemessenheit
ihrer Verkiindigung, in der Unangepafitheit ihrer Strukturen und Institu-
tionen gesucht®. Die gegenteiligen Stimmen waren vereinzelt und setzten
sich nicht durdh®. Erst die letzten Jahre haben hier eine grundlegende
Wende gebracht. Was viele dachten oder anch aussprachen, wurde — durch
Papst Johannes kraftig angestoflen — zum Grundproblem des II. Vatikani-
schen Konzils und damit in das 6ffentliche Bewuftsein der Kirche gehoben.
Die Kirche selbst hat sich, ihren Glauben und ihre Glaubensverkiindigung,
vom Evangelium her in die ,Krisis“, ins Gericht, in die Unterscheidung
und Entscheidung gestellt. Damit ist einer ganzen christlichen Generation

? Wieweit die Unangepafitheit kirchlicher Strukturen und Institutionen mit der allgemei-
nen Glaubensverunsicherung zusammenhingt, kann hier aufler Acht bleiben.

® Die Enzyklika ,Humani generis* Pius’ XII. reagierte duferst scharf gegen die (nicht
immer gliicklichen) Versuche einer Neuaussage des Glaubens,



Friedrich Wulf 164

die Glaubensfrage neu gestellt. Sie hat ihren Glauben neu zu bedenken
und sich von neuem fiir ihn zu entscheiden. Das ist unsere Situation.

Die Glaubenskrise als Chance fiir die Verlebendigung des Glaubens

Hier dringt sich nun eine wichtige Frage auf: Auch dort, wo man sich
iiber die gegenwirtige Glaubenskrise Rechenschaft gibt, vermdgen nur die
wenigsten aus Eigenem diese Krise zu reflektieren und zu einer Verleben-
digung, einer Vertiefung ihres Glaubens zu nutzen. Die Hilfen aber, die
ihnen dafiir angeboten werden, scheinen in Wirklichkeit wenig hilfreich
zu sein. Der Stimmen sind zu viele und die Fronten stoflen hart aufeinan-
der. Die einen sehen ihre erste und wichtigste Aufgabe im Festhalten und
Bewahren, die anderen in einer Neudeutung und Neuaussage der evange-
lischen Botschaft. Hier wie dort besteht die Gefahr der Verféalschung oder
Verkiirzung des Evangeliums, weil es entweder nicht geniigend in unsere
Zeit iibersetzt, zum Wort Gottes hier und heute gemacht wird, das den
Menschen in seiner Situation trifft, Glauben weckt, ihn tragt und vertieft,
oder aber zu unbekiimmert um die theologische Tradition und das kirch-
liche Lehramt, um den Glauben der Gesamtkirche, einseitig, aus der sub-
jektiven Erfahrung der Gegenwart heraus, auf deren Aufgaben und Not-
stande hin, ausgelegt wird, so dafl die Identitit des Gotteswortes verloren-
zugehen droht. So kommt es, daf} viele, gerade auch engagierte Christen im
theologischen Disput stecken bleiben oder sich in der Kritik an der konkre-
ten Kirche verzehren, statt die Glaubensnot zum Anlafl der Besinnung auf
die tieferen und tragenden Griinde des eigenen Glaubens zu nehmen, iiber
alle Tagesfragen hinaus. Man darf sich darum nicht wundern, wenn die
Zahl derer wichst, die, miide geworden durch das jahrelang in aller
Offentlichkeit gefithrte Theologengesprach, das vielfach nur Fachleuten
zuginglich ist, und abgestofien durch die danernde Beschéftigung der Kir-
che mit sich selbst, eben dieser Kirche den Riicken kehren und ihren eigenen
Weg gehen. Nicht fiir alle bedeutet das Glaubensverlust, ein Absinken in
positivistisches und sikularistisches Denken. Viele dringen auf der Suche
nach einem lebendigeren Glaubensverstindnis tiefer in Wort und Geist
des Evangeliums, in Gestalt und Sendung Christi ein, als es ihnen in der
augenblicklichen Situation der Kirche méglich schien.

Was soll der verwirrte und verunsicherte Christ in der gegenwartigen
Unruhe der Kirche also tun, wenn weder das blof formale Festhalten am
,Kirchenglauben® noch die Glaubensdiskussion, auf die eine Glaubensun-
terweisung heute oft hinauskommt, allein geniigen, um die Glaubenskrise
zu jener heilsamen Krise im Sinn des Evangeliums zu machen, die mit
Hoffnung und Zuversicht erfiillt, dafl sie zum Heil gereicht? Er muf sich



Ich glaube 165

selbst, hier wie dort, auf den Grund seines Glaubens einlassen und ihn neu
bedenken, so gut er es vermag. Er wird sich ganz schlicht fragen miissen:
Was heiflt eigentlich glauben, glauben an Gott? — das ist das Erste und
Grundlegende und Umfassende und zugleich das Dunkelste, das sich allem
Zugriff entzieht. Gott 148t sich nicht vorstellen, nicht einmal als Chiffre,
noch begegnen, wie man sonst jemandem begegnet, noch benennen, als
wiiite man damit, wer er sei. Er ist der Unbekannte und Namenlose. Er
gehort nicht zu den ,Gegenstinden®, die menschlichem Erkennen im ge-
wohnlichen Verstand dieses Wortes zuginglich sind. Dennoch ist er nicht
einfachhin der Unerkennbare. Glauben schliefit nicht ein Erkennen
schlechthin aus, auch wenn man gesagt hat, das Tiefste, was wir von Gott
wiiiten, sei die Erkenntnis, dafl wir nichts wiifiten. Die Glaubenserkennt-
nis ist eine Erkenntnis eigener Art, eine Erkenntnis, wie sie nur zwischen
Personen statthat. Es ist eine Erkenntnis der Liebe, des Vertrauens, der
Hoffnung, wie sie aus der Begegnung, aus haufigem Umgang erwichst,
eine Vertrautheitserkenntnis. Wie man an einen Menschen glaubt, obwohl
er seine Geheimnisse hat und man ihn nie ganz durchschaut, so und noch
unvergleichlich viel mehr glaubt man an Gott, radikal und ohne Vorbehalt,
wie es einem Menschen gegeniiber gar nicht moglich ist. Das Licht des
Glaubens, das im tiefsten das Licht der Liebe ist, der vertrauenden, hof-
fenden und wissenden Liebe, erleuchtet das Auge des Glaubens, macht es
hell und sehend.

Da uns Gott aber nicht wie ein Mensch sichtbar gegeniiber steht, kann
man ihm nur dort begegnen, wo er wirksam wird: in der Welt als seiner
Schopfung, die in Christus, seinem Sohn, und im Geist sein An-wesen ist
und der Ort seiner Liebe. Man muf sich darum im Glauben an Gott und im
Vertrauen auf ihn (die das Geschenk seiner Liebe sind) auf das Leben im
ganzen, auf den Gang des Lebens einlassen, ohne der Wirklichkeit, ihren
Widerfahrnissen und Anrufen, ihren Schmerzen und Aufgaben, auswei-
chen zu wollen. In solchem Sich-Einlassen, das den Tiefengrund der Dinge,
der Ereignisse und Begegnungen erreicht, wichst das Wissen um einen, der
das Leben fiigt, der allem einen letzten Sinn verleiht, der das Ganze trotz
stindigen Auseinanderstrebens zusammenhdlt. In jeder Liebe, die der
Mensch spendet oder empfingt, in jedem Verzeihen, jeder Geduld, jeder
neuen Hoffnung, die der Hoffnungslosigkeit standhilt, jedem Antrieb, es
von neuem mit dem Vertrauen und der Liebe zu wagen, bezeugt sich Gott
als der, der die Verheiflung gibt und ihre Erfiillung ahnend erfahren 1afit.
Dieses Wissen, das aus der Glaubenserfahrung kommt, wenn es nur tief
genug gegrundet ist, wird auch durch die Dunkelheiten und Ritselhaftig-
keiten in der Welt und im eigenen Leben wohl auf die Probe gestellt, aber
nicht erschiittert. Der Glaubende, der durch die Liebe hellsichtig geworden



Friedrich Wulf 166

ist, in der Hoffnung und im Vertrauen gestirkt wurde, wird auch durch das
Leid, durch die Enttduschung, durch Vereinsamung und Verlassenheit,
durch die Begegnung mit Ungerechtigkeit und Haf nicht irre gemacht, und
eben darin bezeugt sich fiir ihn wieder die Macht und die Anwesenheit des
Gottes der Liebe. Das Licht des Glaubens, das Gott im Herzen des Men-
schen entziindet, bedarf nicht noch einmal eines anderen Lichtes; es geniigt
sich selbst, um Gottes wirkender Gegenwart inne zu werden. Solch wissen-
der Glaube ist das Fundament, um die heutige Glaubenskrise zu einer heil-
samen Krise werden zu lassen, gegen allen Schein. Gott ist auch heute in
der verwirrten Kirche anwesend, wie es Jesus bei seinen Jiingern war.

Damit ist schon auf ein Zweites hingewiesen, was den Glauben an Gott,
den Gott des Heils, neu zu begriinden und zu beleben vermag: auf Chri-
stus. Niemand hat sich so radikal und vorbehaltlos wie er auf das Leben,
das ihm vorgegeben war und in dem er Gottes Anrufe vernahm, insbeson-
dere auf die Menschen, eingelassen und sich ihnen ausgesetzt. Niemand
war so wie er in den entscheidenden Stunden seines Lebens der helfenden
Stiitzen des Glaubens an den Vatergott beraubt: der bergenden Familie,
der Treue und des Durchhaltens seiner Freunde, der inneren und dufieren
Zeichen, die den Glauben wecken und bestitigen konnen. Er stand in sei-
nem Glauben allein, gegen verzerrte Gottesvorstellungen, gegen eine Ge-
setzesfrommigkeit, die dem eigenen Werk zusprach, was Gott allein zu-
kommt. Niemand verstand ihn und konnte ihn verstehen. Aber in all den
Widrigkeiten und Vergeblichkeiten, in einer Aussichtslosigkeit ohneglei-
chen fand er den Vatergoit am Werk. Noch im tiefsten Dunkel, in der
aufersten Verlassenheit, im Nichts-mehr-Verstehen der Todesstunde brach
ein Glaube durch, der die reine, von aller irdischen Hilfe entblofite Exi-
stenz einbrachte und darbot. Auch hier lag am Grunde solchen Glaubens
die Liebe, die Liebe, die aus Gott stammt, eine Liebe bis ans Ende (Jo
13, 1), die alle menschliche Erkenntnis iberbietet (Eph 3, 19), das Verges-
sen seiner selbst als Voraussetzung der Hingabe des Lebens fiir die vielen
(Mk 14, 24). Inmitten der Finsternis erstrablte in Christus das Licht des
Glaubens, das ein Licht der Liebe war.

Zweifelsohne: Christus hat uns vorgelebt, was eigentlich glauben heifit
und wie man sich im Vertrauen auf Gottes Verheiflungswort ohne Absiche-
rung und Vorbehalt auf das Leben einlassen muf}, um zu immer tieferer
Vertrautheit mit Gott zu kommen, so dafl der Glaube an ihn auch in der
Finsternis dieses Lebens noch standhilt, wenn jede greifbare und benenn-
bare Erkenntnis versagt. An ihm kann man ablesen, wie der Glaube zur
alles tragenden Lebenswirklichkeit wird. Aber sein Vorbild ist unver-
gleichlich und uneinholbar. Er, der Sohn Gottes, steht iiber allen, die noch
auf dem Weg zum Glauben sind, die immer wieder um den Glauben rin-



Ich glaube 167

gen miissen, um seine Festigkeit und Reinheit, die stindig der Lauterung
und Erneuerung ihres Glaubens bediirfen. Seine Vorbildhaftigkeit im
Glauben und fiir den Weg des Glaubens ist darum nicht nur die eines ge-
wohnlichen Menschen. Sie ist vielmehr von ihrem Wesen und ihrer Inten-
tion her Stellvertretung. Was er uns vorlebte, lebte er fiir uns und an un-
serer Statt. Wer darum lernen will, was glauben heifit, wer um das Licht
und die Macht des Glaubens wissen will, wer im Alltag des Lebens zur Er-
fahrung der Anwesenheit und des Heilswirkens Gottes kommen, seine An-
rufe vernehmen und den Antrieb zur Glaubenstat verspiiren will, der muf}
sich auf Christus einlassen, auf seine Person und sein Wort, muf} mit ihm
Gemeinschaft haben, aus ihm leben, wie Paulus von sich gesagt hat: ,Nicht
mehr ich lebe (als dieses selbstsiichtige Ich), sondern Christus lebt in mir®
(Gal 2, 20), anders findet er nur sich selbst, identifiziert er den Glauben mit
seinen eigenen Wiinschen und Vorstellungen, sucht er sich Gott dienstbar
zu machen. Christlicher Glaube ist ohne Verbundenheit mit Christus nicht
méglich; nur in ihm hat er Bestand und wird er heilswirksam. Sich auf
Christus einlassen bedeutet aber im Grunde nichts anderes als Nachfolge.
Nur in der Nachfolge Christi wichst der Glaube und kommt er zur Voll-
endung, durch viele Priifungen und oftmaliges Versagen hindurch, im stin-
digen Uberfithrtwerden der eigenen Ohnmacht, wie das Leben der Jiinger
Jesu zeigt. Nachfolge im Sinne der Jingerschaft bedeutet Ubernahme des
Lebens und der Sendung Jesu; beides ist voneinander nicht zu trennen:
Person, Leben und Werk Christi bilden eine Einheit. Man kann darum die
Werke des Glaubens nicht tun ohne Riickbindung an die Person Jesu, ohne
Gemeinschaft mit ihm (vgl. Jo 15, 5). Man kann als Christ nicht fir Ge-
rechtigkeit und Liebe im Sinn der Botschaft des Evangeliums kimpfen, Un-
recht und Hafl anprangern, fiir die Unterdriickten und Diskriminierten
eintreten, gegen repressive Herrschaftsstrukturen angehen, den Autorita-
ten wehren, die ihren Untergebenen ungerechte Lasten aufbiirden — das
alles kann der Glaube von einem Christen fordern —, es sei denn in der
Gesinnung Jesu, das heiflt der Entduflerung, des Dienenwollens, bis zur
Annahme der Knechtsgestalt, in der Bereitschaft, das eigene Leben zu
opfern (vgl. Phil 2, 5-8). Man kann nicht die Eucharistie zu einem Ort der
,Information“ und der ,Aktion“ machen, um damit besser ihrem Anruf-
charakter, ihrem Appell zur Tat zu entsprechen, wenn nicht alles seine
tragende Mitte in Jesus hat, in seiner Prisenz, im glaubigen Mitvollzug
seines Todes, der zum Leben fithrt und die Teilnehmer zur Einheit in
Liebe verbindet. Sonst bliebe alles Schaustellerei und Anmaflung. Ohne
enge Bindung an Christus, der die Quelle und Birgschaft des Glaubens ist,
gibt es keine Taten des Glaubens.



Friedrich Wulf 168

Die Differenz zwischen Glaube und Glaubensaussage

Sich einlassen auf Christus, das ist in der Tat der Weg, auf dem die ge-
genwartige Glaubenskrise durchgestanden und zu einer Neugewinnung
des Glaubens fithren kann. Die synoptischen Evangelien konnen uns dazu
eine Lektion erteilen. Hier ist exemplarisch vorgebildet, was uns auf die-
sem Weg erwartet: Anruf und Tadel, Hochgestimmtheit und Niederge-
schlagenheit, aber am Ende der osterliche Freudenruf: Wir haben den
Herrn gesehen. Aber da erhebt sich noch eine entscheidende Schwierigkeit,
die mit der heutigen Glaubenskrise aufs engste zusammenhangt. Haben
nicht die letzten Jahre den tiberlieferten Christusglauben in vielfacher
Weise angetastet und in Frage gestellt? Was wagen wir heute noch iiber
die Kindheitsgeschichte Jesu zu sagen, und ist nicht sogar die Jungfrauen-
geburt zum Diskussionsgegenstand auch unter ernsthaften Theologen ge-
worden: wie sie zu verstehen sei und ob die iiberlieferten Vorstellungen so
noch aufrecht erhalten werden kénnten? Werden nicht die Wunder Jesu
entmythologisiert und wird nicht selbst die Auferstehung Jesu oft in einer
Weise interpretiert, dafl auch der gebildete, theologisch nicht geschulte
Laie irre werden kann? Mehren sich schliefilich nicht die Stimmen derer,
die sagen, dafl sie mit dem Dogma von der Gottessohnschaft Christi sich
schwer tun, dafl zumindest der Begriff , Gott-Mensch” fiir sie unvollziehbar
sei und darum das Geheimnis um Jesus neu angegangen werden miisse?
Man sollte die daraus entstandenen Schwierigkeiten fiir den ungebroche-
nen Glaubensvollzug sehr vieler Glaubigen nicht unterschatzen. Man kann
diese Schwierigkeiten nicht theologisch iiberspielen wollen, als konnten
sie durch eine entsprechend gute Glaubensunterweisung gelost werden.
Denn ganz abgesehen davon, dafl eine ganze Reihe von Problemen, gerade
in der Christologie, noch keineswegs 16sungsreif sind, ist die derzeitige
Glanbensunterweisung oft so mangelhaft und bisweilen unverantwortlich,
daf sie die Verunsicherung des Glaubens hochstens noch vertieft und ver-
scharft. Es seien darum hier einige Hinweise gegeben, die wenigstens das
Verstandnis dafiir bereiten konnen, warum es in der Kirche iiberhaupt zu
Kontroversen iiber Glaubensaussagen kommen kann, die zum unwiderruf-
lichen Bestand christlicher (katholischer) Glaubensiberlieferung zu gehd-
ren scheinen.

Machen wir uns zunachst noch einmal die wesentliche Struktur des Glau-
bens klar: Glaube, christlicher Glaube, der seinen Ursprung in einer ge-
schichtlich greifbaren Offenbarung hat, ist nicht nur Vertrauen und Liebe
einem unsagbaren, schlechthin ins Dunkel gehiillten Du gegeniiber, das wir
Gott nennen, sondern erkennender und wissender Glaube; die existentielle
Glaubensentscheidung in Hingabe und Gehorsam, die den Kern des Glau-



Ich glaube 169

bens ausmacht, ist gebunden an einen Glaubensinhalt und an ihm nor-
miert. Christlicher Glaube ist wesentlich vermittelt durch das Wort. Er
bedarf darum notwendig der Glaubensaussage; ohne sie hat er keinen
Bestand, hat die Glaubensentscheidung keine Wurzeln. Schon damit ist
etwas sehr Entscheidendes fiir die Eigenart des christlichen Glaubens gege-
ben: das Wort, das den Glauben trigt und darum unabdingbar fir den
Glauben ist, hat als menschliches Wort eine eigentiimliche Ambivalenz. Es
vermag einerseits den Inhalt des Glaubens, der alle menschliche Erkennt-
nis {ibersteigt, nie adiquat wiederzugeben. Zwar ist es nicht nur blofle
Chiffre fiir etwas Unbekanntes, nicht nur Hinweis auf etwas Unfaflbares;
es sagt wirklich etwas iiber die gottlichen, diese Welt transzendierenden
Geheimnisse aus und bringt sie zur Erkenntnis, aber doch nur sehr unvoll-
kommen, gleichsam gebrochen, im Spiegel des Endlichen und Begrenzten;
es vermittelt im Grunde mehr Nicht-wissen als Wissen. Anderseits sagt
das Wort des Glaubens, wie jedes menschliche Wort, wenn es nur leben-
diges, sprechendes Wort ist, fiir den Horenden, Verstehenden und Lieben-
den immer viel mehr, als es seinem Buchstaben nach tut. Es bordet an sei-
nen Rindern gleichsam nach allen Seiten hin iiber und 133t einen verbor-
genen Reichtum ahnend ansichtig werden; es ist die Briicke zwischen dem
Redenden und dem Hoérenden, zwischen dem Sich-Mitteilenden und dem
Empfangenden.

Das Gotteswort im engeren Sinn, das Wort der Schrift, selbst die ipsis-
sima verba Jesu, die urspriinglichen Worte Jesu, soweit wir sie noch frei-
legen konnen, unterliegen den gleichen Gesetzen wie jedes menschliche
Wort. Wir haben dafiir durch die exegetische Forschung ein sehr waches
Gespiir bekommen. Hier zeigt sich die prinzipielle Inaddquatheit des
menschlichen Wortes fiir das gottliche Geheimnis in einer firr uns fast
entmutigenden Weise. Das Wort der Offenbarung ist geschichtlich situier-
tes Wort, in einer ganz bestimmten Situation, zu ganz bestimmten Men-
schen gesprochen und darum nur aus seinen Vorgegebenheiten und seinem
Kontext heraus zu verstehen. Um zu uns zu gelangen, tiber den historischen
Abstand hinweg, bedarf es eines vielschichtigen Vermittlungsprozesses.
Es unterliegt also in einem sehr realen Sinn einer mehrfachen Brechung,
ehe es an unser inneres Ohr kommt. Was bleibt dann aber noch von der
Wirklichkeit des gottlichen Geheimnisses fiir unser Erkennen iibrig? Ist es
nicht sehr wenig und sehr unsicher, was wir noch zu erfassen vermogen, die
wir nicht die unmittelbaren Adressaten des geschichtlich ergangenen Got-
teswortes sind? Aber das ist nur die eine Seite. Dazu kommt das andere:
Auch vom Offenbarungswort, und von ihm in ganz besonderer Weise, gilt,
dafl es den Buchstabensinn tiberbordet, vor allem dort, wo es nicht isoliert,
fiir sich allein (die Gefahr aller Héresien!), sondern im Gesamt der Offen-



Friedrich Wulf 170

barung und ihrer Strukturen, im Licht der ,Gesetze“ des géttlichen Heils-
handelns vernommen wird, wo die vielen, sich oft scheinbar widerspre-
chenden Aussagen auf den einen, je grofieren Gott hin verstanden werden
(analogia fidei), der sich jedem logisch linearen Denken, jeder mensch-
lichen Systematik entzieht. Der ganze Sinn und Reichtum des Gotteswortes
erschlieft sich damit nur dem, der es als lebendiges Wort des sprechenden
und geschichtlich handelnden Gottes anfnimmt und mit seiner ganzen
gldubigen Existenz, mit der Glaubensgeschichte seines Lebens vor ihm
steht. Er wird es auch dann noch ,verstehen®, wenn das rationale Denken
in die Priifung gestellt wird, und sich gerade dann mit der fragenden Bitte
an den Herrn wenden: ,Zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte des
ewigen Lebens® (Jo 6, 68).

Um aber Gottes Wort, wie es in der Geschichte Israels und seiner Gro-
en, im Wort der Propheten, vor allem aber in Wort und Leben Christi
vorliegt, als Wort des sprechenden und handelnden Gottes lebendig zu
erhalten, muf} jede christliche Generation es von neuem auslegen und ent-
falten, seine Tiefe und seinen Reichtum nen entdecken, seinen Anruf in
die Zeit hinein vernehmen; anders erstiirbe es in seinem Buchstaben, wiirde
es zur toten Uberlieferung, von der keine Wirkung mehr ausginge. Dieser
Prozef} der Auslegung und Entfaltung beginnt schon im Neuen Testament
selbst, im apostolischen Briefkorpus ebenso wie in der Apokalypse des Jo-
hannes, und jede Generation hat ihn fortgesetzt. Die Frucht dieses denke-
rischen, betenden und aus dem Evangelium handelnden Bemiihens ist das,
was die Lehriiberlieferung der Kirche ausmacht; sie reicht von den alten
Glaubensbekenntnissen bis zu den feierlichen Glaubensaussagen, die wir
Dogmen im eigentlichen Sinn nennen. An dieser Uberlieferung waren
nicht nur die amtlichen Lehrer der Kirche beteiligt, sondern in besonderer
Weise und in Verbundenheit mit ihnen die Theologen, ja die Glaubigen
insgesamt; sie alle erfuhren den Beistand des Heiligen Geistes. Das Glau-
benswort der kirchlichen Tradition ist nicht in dem Sinn Wort Gottes wie
das Wort der Heiligen Schrift. Es ist bei aller Verheiflung, daf Gottes
Geist Jesu Junger zur vollen Wahrheit hinfithren werde (Jo 16,13; 14,17),
menschliches Wort, das darum mit menschlichen Maflstiben gemessen wer-
den mufl. Zwar ist auch das Wort der Schrift menschliches Wort, wie wir
sahen, aber es ist doch, anders als das Glaubenswort der Kirche, ein Urwort,
in dem Gott sich inkarniert und in dem er fiir alle Zeiten gesprochen hat,
hinter das darum nicht mehr zuriickgegangen und iiber das hinaus nicht
wie zu etwas Vollkommenerem fortgeschritten werden kann. Die Aus-
schnitthaftigkeit und Begrenztheit, die dem menschlichen Wort von seiner
geschichtlichen Situiertheit bis in die geistig und gesellschaftlich vorgege-
benen Sprachmdglichkeiten hinein eignet, hat fiir das Wort der Kirche



Ich glaube 171

ganz andere Konsequenzen als fiir das Wort der Schrift. Es muff immer
wieder neu gesagt werden, vor allem dann, wenn die alten Aussagen fiir
viele nicht mehr ausreichen, um den Glauben in einer verdnderten Zeit
mit ihrem Denken und ihren Vorstellungen personlich anzueignen, oder
von den Ideologien einer Zeit her Gefahr fiir den rechten Glauben droht.
Wo solche Neuaussage geschieht oder versucht wird, im Riickgriff auf das
uniiberholbare Urwort der Schrift - sie ist die Norm, an der alles gemessen
wird, die selbst aber keiner fremden Norm mehr unterliegt —, da bleiben
die alten Worte und Bekenntnisse wohl wahr und biiflen insofern nichts
von ihrer Giiltigkeit ein, aber sie treten fiir gewohnlich zuriick und verlie-
ren an realer Bedeutung fiir das Glaubensleben.

Gefahren fiir eine Neuaussage des Glaubens heute

Die Notwendigkeit fiir eine Neuaussage des Glaubens ist heute gege-
ben. Das wird nach dem II. Vatikanischen Konzil grundsétzlich wohl kaum
mehr bestritten, wenn auch in dem, was darunter zu verstehen sei und in
welchem Umfang die tiberlieferten Glaubensformeln kritisch in Frage ge-
stellt werden diirften, keine Einmiitigkeit besteht. Wir konnen uns jetzt
nicht weiter damit befassen. Wichtig fiir unser Thema ist vor allem die
Feststellung, dafl Zeiten grofler Wandlungen des Glaubenslebens, wie sie
die Geschichte der Kirche oft genug zu verzeichnen hatte und wie wir sie
augenblicklich erleben, ein Tasten und Suchen mit sich bringen, ehe das
rechte Wort gelingt, und dafl der Weg zur Neugewinnung des Glaubens
darum voll Unsicherheit und voller Gefahren ist, denen aber nicht ausge-
wichen werden kann. Auf drei Gefahren, denen die Christenheit von
heute auf der Suche nach einer Neugewinnung des Glaubens besonders
ausgesetzt zu sein scheint, sei hier vor allem hingewiesen.

Die erste Gefahr droht von einem weithin geschichtslosen Denken der
gegenwirtigen Generation. Trotz aller Betonung der Geschichtlichkeit
unseres Daseins und unseres Denkens fehlt vielen der Sinn fiir geschicht-
liche Tradition, fiir die Wirkung der Vergangenheit auf die Gegenwart.
Das hingt wohl nicht zuletzt mit der unheimlich schnellen Entwicklung der
modernen Welt und Gesellschaft zusammen, die alles ganz neu erscheinen
1488t, demgegeniiber das Alte nichts mehr zu sagen hat. Eine solche Denk-
weise ist keine gute Voraussetzung fiir die Glaubenserneuerung. Denn
diese hat bei aller Radikalitit der Fragestellung immer die Uberlieferung
der Kirche miteinzubringen; nur von der gesamten Glaubensiiberlieferung
her kann eine Neuaussage des Glaubens vor dem Evangelium, das Gottes
endgiiltiges Wort und endgiltige Entscheidung darstellt, bestehen. Die
Glaubensiberlieferung der Kirche ist, aufs Ganze gesehen, nichts anderes



Friedrich Wulf 172

als das Evangelium auf seinem Weg durch die Geschichte. — Die zweite
Gefahr fiir den rechten Glaubensweg in die Zukunft scheint von der
Sprach-losigkeit unserer Zeit herzukommen, die auf die heutige Skepsis
gegentiber der Sprache als Verstédndigungsmittel zuriickgeht. Die Einheit
der Sprache ist durch die vielen ,Sprachen®, die aus der wachsenden Dif-
ferenzierung des Lebensgefithls und des Denkens aufgrund des Ausein-
anderfallens der Wissenschaften und der Weltanschauungen hervorgegan-
gen sind, verloren gegangen. Die moderne Sprachphilosophie hat diesen
Vorgang bewuflt gemacht und durch ihre verschiedenen Theorien bis in
unheimliche Konsequenzen hinein verfolgt. Jede Aussage kann danach
einen sehr verschiedenen Sinn annehmen, je nach dem Kontext, in dem sie
steht, und dem Bezugssystem, zu dem sie gehért. Von da her scheint auch
einer bestimmten, begrifflich eindeutigen Glaubensaussage nicht mehr jene
Bedeutung beigemessen zu werden, wie das frither der Fall war. Ob man
ein Glaubensgeheimnis, das ohnedies rationalem Verstehen nur bedingt
offen steht, so oder anders ausdriickt, scheint fiir viele nicht mehr von so
groflem Gewicht zu sein. Die Theorie ist vor der Praxis oft so weit in den
Hintergrund getreten, dafi es sich nicht lohnt, auf sie wie in der Vergangen-
heit alle Kraft zu verwenden. Wer das tite, kime in den Verdacht, in einem
Systemdenken befangen zu sein. — Die dritte Gefahr endlich droht wohl
von der zweiten Aufklarung, in der wir uns befinden und die alles vor das
Forum der Vernunft zieht. Zwar kénnen wir auch in Glaubensfragen der
kritischen Vernunft nicht mehr entbehren. Wir haben immer wieder zu
priifen und zu fragen. Die Zeiten, in denen man meinte, den Glauben ein
fir allemal in Besitz nehmen zu kénnen, sind vorbei. Das heiflt
aber nicht, dafl der Glaube von der kritischen Vernunft ganz durchleuchtet
werden kénnte. Er behilt sein Geheimnis, das sich nur dem Glaubenden
als verniinftig erschliefit und ihm darum verantwortlich zugemutet werden
kann.

Wie soll der einzelne Christ diesen Gefahren entgehen und welche Hil-
fen bieten sich ihm fir diese Zeit des Ubergangs von einer (Glaubens-)
Epoche zur anderen an? Die entscheidende Hilfe ist thm in der Kirche
gegeben. Sie ist die in Christus geeinte Gemeinschaft der Glaubenden. Nur
im gemeinsamen Suchen und Beten, im Beieinanderbleiben in der Prii-
fung, im Sich-Scharen um Christus, den Herrn des Glaubens, wird die Zu-
kunft des Glaubens gewonnen. Nicht in einer Kirche der Esoteriker, son-
dern in der sichtbaren Kirche mit ihren Makeln und Runzeln, in ihrem
heute so armseligen Gewand. Sie ist und bleibt auch so in dem ihr verliche-
nen Geist die einzige Garantie fiir die Neugewinnung des Glaubens. Eine
Tauschung, wenn manche meinen, sich wegen der Mingel der gegenwirti-
gen Kirche nur mehr als ,Randsiedler“ in der Kirche verstehen zu konnen,



Christus, Gestalt unseres Lebens 173

weil sie sich nur noch zum Teil mit ihr identifizieren. Eine solche Vorstel-
lung ist theologisch ein Unding. Der Glaube wird nur in der Mitte der
Kirche gefunden, dort, wo ihr Herr ist, auch wenn dieser Herr im Gewand
der Erniedrigung erscheint. Im iibrigen gilt in dieser Zeit der Ungesichert-
heit des Glaubens das Gesetz des Tuns im Sinn des Herrenwortes: , Wer
die Wabhrheit tut, kommt zum Licht* (Jo 3, 21). Eindrucksvoll hat das
M. Blondel zum Ausdruck gebracht, wenn er schrieb: ,Was der Mensch
nicht vollig begreifen kann, vermag er dennoch ganz und gar zu tun; und
indem er es tut, erhilt er das Bewufitsein von dieser Wirklichkeit, die fiir
ihn noch halb im Dunkeln liegt, in sich lebendig. Das Wort Gottes ,bewah-
ren’ heiflt vor allem, es in die Tat umsetzen; und das depositum der Tradi-
tion, das von den Treulosigkeiten des Gedéchtnisses und den Begrenzt-
heiten des Verstandes notwendig entstellt wiirde, wenn es uns in einer rein
intellektuellen Gestalt iiberlassen wire, kann nur dann unversehrt iiber-
liefert werden, mehr noch: es kann nur dann angewendet und weiterent-
wickelt werden, wenn es dem téitigen Gehorsam der Liebe anvertraut ist“*.

Christus, Gestalt unseres Lebens

Zur theologischen Deutung der Eucharistie

Hans Urs von Balthasar, Basel

Wo die Kirche als der Leib Christi bezeichnet wird, da ist die soziolo-
gische Analogie — Vielheit der Glieder und Gliedfunktionen in der Ein-
heit des lebendigen Organismus — nicht das Zentrum der Aussage, son-
dern entweder ein hinweisendes Bild oder eine vom Zentralen her aus-
legende Anwendung. Was zentral gemeint ist, und was iiber alle Analogie
und jedes Bild hinaus einmaliges Geheimnis bleibt, zeigt etwa ein Wort
wie: ,Der Leib ist nicht fir die Unzucht da, sondern fiir den Herrn, und
der Herr fiir den Leib . . . Wifit ihr nicht, dafl wer einer Dirne anhingt, ein
Leib mit ihr ist? Es heifdit ja: ,Die beiden werden ein Fleisch sein‘. Wer
dagegen dem Herrn anhingt, ist ein Pneuma mit ihin“ (1 Kor 6, 13. 16 f).
Der erste Satz verbietet, daf wir das pneumatische Einssein mit dem Herrn
in einen Gegensatz stellen zum leiblichen Einssein mit der Dirne; Pneuma

4 Geschichte und Dogma, Mainz 1963, S. 79.





