
Christus, Gestalt unseres Lebens 173 

weil sie sich nur noch zum Teil mit ihr identifizieren. Eine solche Vorstel- 
lung ist theologisch ein Unding. Der Glaube wird nur in der Mitte der 
Kirche gefunden, dort, wo ihr Herr ist, auch wenn dieser Herr im Gewand 
der Erniedrigung erscheint. Im übrigen gilt in dieser Zeit der Ungesichert- 
heit des Glaubens das Gesetz des Tuns im Sinn des Herrenwortes: •Wer 
die Wahrheit tut, kommt zum Licht" (Jo 3, 21). Eindrucksvoll hat das 
M. Blondel zum Ausdruck gebracht, wenn er schrieb: •Was der Mensch 
nicht völlig begreifen kann, vermag er dennoch ganz und gar zu tun; und 
indem er es tut, erhält er das Bewußtsein von dieser Wirklichkeit, die für 
ihn noch halb im Dunkeln liegt, in sich lebendig. Das Wort Gottes gewah- 
ren' heißt vor allem, es in die Tat umsetzen; und das depositum der Tradi- 
tion, das von den Treulosigkeiten des Gedächtnisses und den Begrenzt- 
heiten des Verstandes notwendig entstellt würde, wenn es uns in einer rein 
intellektuellen Gestalt überlassen wäre, kann nur dann unversehrt über- 
liefert werden, mehr noch: es kann nur dann angewendet und weiterent- 
wickelt werden, wenn es dem tätigen Gehorsam der Liebe anvertraut ist"4. 

Christus, Gestalt unseres Lebens 

Zur theologischen Deutung der Eucharistie 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Wo die Kirche als der Leib Christi bezeichnet wird, da ist die soziolo- 
gische Analogie - Vielheit der Glieder und Gliedfunktionen in der Ein- 
heit des lebendigen Organismus - nicht das Zentrum der Aussage, son- 
dern entweder ein hinweisendes Bild oder eine vom Zentralen her aus- 
legende Anwendung. Was zentral gemeint ist, und was über alle Analogie 
und jedes Bild hinaus einmaliges Geheimnis bleibt, zeigt etwa ein Wort 
wie: •Der Leib ist nicht für die Unzucht da, sondern für den Herrn, und 
der Herr für den Leib . . . Wißt ihr nicht, daß wer einer Dirne anhängt, ein 
Leib mit ihr ist? Es heißt ja: ,Die beiden werden ein Fleisch sein'. Wer 
dagegen dem Herrn anhängt, ist ein Pneuma mit ihm" (1 Kor 6, 13. 16 f). 
Der erste Satz verbietet, daß wir das pneumatische Einssein mit dem Herrn 
in einen Gegensatz stellen zum leiblichen Einssein mit der Dirne; Pneuma 

Geschichte und Dogma, Mainz 1963, S. 79. 



Hans Urs von Balthasar 174 

steht hier nicht im Gegensatz zu Leib (soma), sondern zu Fleisch (im Sinn 
von erbsündiger Sarx, trotz aller Anspielung auf das Paradieseswort, denn 
im Zusammenhang ist ja von Unzucht die Rede); die sowohl leibliche (V. 
13) wie pneumatische (V. 17) Einheit der menschlichen Gesamtperson mit 
der Gesamtperson des Herrn wird im gleichen Paulusbrief durch den Be- 
griff •pneumatischer Leib" (1 Kor 15, 44) verdeutlicht. Dieser ist der Leib 
des •zweiten, vom Himmel stammenden Menschen", der - nach allen 
Theologien des Neuen Testaments - für uns gestorben und auferstanden 
ist und dem wir durch das Essen seines Fleisches und Trinken seines Blutes 
geeint sind. Kirche entsteht, immer nach dem gleichen Paulusbrief, in der 
Einverleibung des Leibes und Blutes Christi in jeden, der am eucharisti- 
schen Tisch mit ihm kommuniziert. •Ist der Kelch der Danksagung, über 
dem wir danksagen, nicht die Gemeinschaft mit dem Blute Christi? Das 
Brot, das wir brechen, ist es nicht Gemeinschaft mit dem Leibe Christi? 
Weil es ein Brot ist, sind wir, die Vielen, ein Leib, denn wir alle sind des 
gleichen Brotes teilhaftig" (1 Kor 10, 16 f). An diesen Kerngedanken, der 
nicht klarer ausgedrückt werden könnte, schließt erst an, was wir anfangs 
als soziologische Analogie bezeichneten: daß jene, die im pneumatischen 
Leib Christi durch Kommunion eins sind, sich zueinander wie die Glieder 
einer sie umgreifenden und durchlebenden Einheit verhalten (•Christus 
lebt in mir", Gal 2, 20), alle sind vom Pneuma •zu einem Leib verbunden, 
alle mit einem Geist durchtränkt" (1 Kor 12, 13). 

Aber dies soll jetzt nicht der Gegenstand, sondern nur die Vorausset- 
zung unserer Reflexion sein. Diese will nachdenken 1. über die Bedingun- 
gen, unter denen der Leib Christi zu einem eucharistischen Leib wurde, an 
dem alle in der Kirche kommunizieren können, und 2. über die Folgerun- 
gen, die sich für den mit dem eucharistischen Leib Kommunizierenden er- 
geben. 

1. Christus als die Eucharistie 

Den nächstliegenden Ausgangspunkt für die erste Besinnung bilden die 
Einsetzungsworte (über deren Differenzen wir hier nicht zu handeln brau- 
chen): •Dies ist mein Leib, der für euch hingegeben wird" (Lk 22, 19), 
•Dies ist mein Blut, . .. das für euch vergossen wird" (Mk 14, 24). Das 
•Hingegebenwerden" meint, wie das parallele •Vergossenwerden" zeigt, 
deutlich die Kreuzigung; das Abendmahl ist deren Vorwegnahme. Und 
wenn die Urkirche und Paulus aus dem Faktum der Auferstehung Jesu 
den Schluß auf die universale Heilsbedeutung des Kreuzes (die im Vor- 
gang selbst unerkennbar blieb) ziehen kann - •um unserer Sünden willen 
ward er dahingegeben, und um unserer Rechtfertigung willen auf erweckt" 



Christus, Gestalt unseres Lebens 175 

(Rö 4,25) -, so lag diese Wahrheit als •heilig-öffentliches Geheimnis" 
bereits in der Gebärde zutage, mit der Jesus am Tisch sein Fleisch und Blut 
als hingegebenes, vergossenes darreicht. Die Gebärde des Sichgebens liegt 
zeitlich dem gewaltsamen Passionsgeschehen voraus und zeigt damit: die 
freie Selbsthingabe ist auch der seinshafte Grund und die Voraussetzung 
dafür, daß das nachfolgende grausame Geschehen universale Heilsbedeu- 
tung gewinnen kann. Das freie Sichgeben will •bis zum Ende" gehen (Jo 
13, 1), und das Ende ist, daß das Sich verfügen übergeht in ein reines Ver- 
fügenlassen und Verfügtwerden. Die Passivität der Passion, mit Fesse- 
lung, Geißelung, Annagelung, Durchbohrung ist der Ausdruck eines höchst 
aktiven Hingabewillens, der ebendeshalb über die Grenzen der Selbstbe- 
stimmung hinausgeht in die Grenzenlosigkeit des reinen Sich-bestimmen- 
Lassens. Andererseits müßte ein solcher Hingabewille, der über alle Gren- 
zen menschlicher Endlichkeit sich-in der eucharistischen Selbstverteilungs- 
gebärde-verschenkt, eigentlich als prometheische Hybris erscheinen, wenn 
er nicht selbst schon Ausdruck eines vorausliegenden Bestimmt- und Ver- 
fügtseins wäre. Dies sehen Paulus und Johannes genau, wenn sie die ganze 
Hingabe Jesu an die Seinen und an die Welt als die Konkretheit der Hin- 
gabe des Vaters schildern, der aus Liebe zu seiner von ihm geschaffenen 
Welt und in Treue zu seinem mit ihr eingegangenen Bund sein Kostbar- 
stes, seinen Sohn dahingibt (Rö 8, 32; Jo 3, 16). Weil Jesus der Eine, Ein- 
zige ist, der von oben, vom Himmel kommt, wie Paulus und Johannes sa- 
gen, liegt in seiner Menschwerdung bereits der unendliche Hingabewille 
Gottes, der (als un-endlicher) deutlich wird im Grundwillen des Sohnes, 
nirgends selbst zu verfügen, sondern in allem sich durch den Vater und 
seinen treibenden Geist verfügen zu lassen. Man sieht: die menschliche 
Wirklichkeit Jesu (sein •Fleisch und Blut" oder sein •Leben" Jo 10, 15) 
ist schon von der Menschwerdung her der Anlage nach eucharistisch, so- 
fern sie die personifizierte Gabe Gottes an die Welt ist, und die Realisie- 
rung dieser Hingabe in Abendmahl, Passion und Auferstehung ist nichts 
als die Aktuation dieser immer schon gemeinten und real angelegten und 
begonnenen Hingabe. 

Bevor wir weitergehen, ist hier nur beizufügen, daß diese Hingabe in 
unserer gefallenen Welt von vornherein soteriologisch gemeint war: der 
Sohn wird vom Vater in die Gottverlassenheit des Kreuzes •gesandt", 
weil er real die Sünde der Welt •auf sich nimmt" (Jo 1,29), sie in ihrer 
Gesamtheit repräsentiert (2 Kor 5, 14. 21; Gal 3, 13; Eph 2, 14-16). Sein 
•für uns" ist keineswegs bloß juristisch-moralisch-satisfaktorisch gemeint, 
sondern darüber hinaus real, wenn man will •physisch": es ist meine Gott- 
verlassenheit, die in meiner Sünde steckt, mein Sterben in der Gottferne 
und in das Dunkel des ewigen Todes hinein, das er in seinem •Geliefert- 



Hans Urs von Balthasar 176 

sein" erfährt, und zwar tiefer und endgültiger erfährt als irgendein bloßes 
Geschöpf solches erfahren kann; nur der einzige Sohn des Vaters, dessen 
Speise es ist, den Willen des Vaters zu tun, kann endgültig und unüberhol- 
bar wissen und erfahren, was es heißt, diese Speise zu entbehren und den 
absoluten höllischen •Durst" (Jo 19,28) zu erleben. Sein einzigartiges, 
hypostatisches Leiden unterfaßt jedes mögliche zeitliche und ewige Leiden 
eines geschaffenen Menschen. Deshalb hält er, der so endgültig tot war und 
in Ewigkeit lebt, •die Schlüssel des Todes und der Hölle" (Offb 1,18). Ge- 
rade durch Entzug jeder Speise von Gott her - und vielleicht liegt in Mk 
14, 25 (par) wirklich auch ein freiwilliges eucharistisches Fasten Jesu, wie 
J. Jeremias meint - macht Gott seinen Sohn zur Speise der ganzen Welt. 
Im Leiden wird seine ganze menschliche Substanz •verflüssigt", um in die 
Menschen eingehen zu können, aber dies geschieht so, daß er die sich gegen 
Gottes Flüssigsein stemmenden Steinblöcke der Sünde mitverflüssigt, sie in 
jene erfahrene Gottverlassenheit auflöst, aus der sie heimlich bestehen. 

Nun können wir das Entscheidende formulieren. Die eucharistische Ge- 
bärde der Selbstverteilung Jesu an die Seinen und durch sie an die Welt 
ist eine endgültige, eschatologische und damit irreversible Gebärde. Das 
Wort des Vaters, das Fleisch geworden ist, ist von ihm endgültig gegeben, 
verteilt, und wird nie mehr zurückgenommen. Weder die Auferstehung 
aus den Toten noch die •Himmelfahrt" als •Rückkehr zum Vater" (Jo 
16,18) sind eine gegenläufige Bewegung zu Menschwerdung, Passion, 
Eucharistie; die Abschiedsreden sprechen hier klar genug: Ich gehe hin 
und komme zu euch (Jo 14, 28), ihr seht mich, denn ich lebe, und auch ihr 
werdet leben (Jo 14,19). Oder wenn Jesus sagt, er gebe sein Leben, um es 
wieder zu nehmen, er gebe es freiwillig, habe die Macht, es zu geben und 
die Macht, es wieder zu nehmen (Jo 10,18), so zeigt der Ausspruch •und 
ich gebe ihnen das ewige Leben" (10, 28), daß hier von einer Zurücknahme 
des Gegebenen oder der Gebärde und des Zustandes des Hingebens keine 
Rede sein kann. Die Verflüssigung der irdischen Substanz Jesu in die 
eucharistische ist unumkehrbar, sie dauert auch nicht nur (wie ein •Mittel") 
bis ans •Ende der Welt", sie ist vielmehr der glühende Kern, um den (nach 
der Jugendvision Teilhards de Chardin) der Kosmos kristallisiert oder bes- 
ser: von dem her er durchglüht wird. Man muß realisieren, was theologisch 
mit dem Vorweisen der Wundmale am Auferstandenen in der Tiefe aus- 
gesagt wird: daß der Zustand der Hingegebenheit während der Passion 
positiv eingeht und aufgehoben wird in den nunmehr ewigen Zustand 
Jesu Christi, und daß zwischen seinem •himmlischen" Zustand und seinem 
•eucharistischen" Zustand keine Differenz angesetzt werden kann, die die 
innere Verfaßtheit beträfe. Die totale Selbstüberlassung Jesu nach seiner 
Verteilung beim Abendmahl, da er sein Schicksal, den Sinn und die Ge- 



Christus, Gestalt unseres Lebens 177 

stalt seines Erlösungswerkes dem Gutdünken des Vaters, der Auslegung 
des Heiligen Geistes und zur Weiterführung und Fruchtbarwerdung der 
Kirche anheimstellt, ist so abschließend, daß sie keinesfalls mehr zurück- 
gehen kann auf ein Selbstverfügen. Und dies, obschon er um seines Ge- 
horsams willen •zum Kyrios erhöht" (Phil 2,11) und •gemacht" (Apg 
2,30) worden ist. Er ist •Löwe" (Offb 5, 5) nur, sofern er für die Ewigkeit 
•Lamm wie erwürgt" (Offb 5, 6) mitten auf dem Thron Gottes ist. Das be- 
sagt viel mehr, als daß er bloß aufgrund seiner erworbenen Verdienste 
vor dem Vater als Fürbitter steht, auch mehr, als daß er bloß seine auf 
Erden blutig vollbrachte •Hingabe" im Himmel unblutig weiterdauern 
läßt. Es heißt letztlich: der Hingabeakt des Vaters, mit dem er den Sohn 
durch alle Räume und Zeiten der Schöpfung ausgießt, ist die endgültige 
Öffnung des trinitarischen Aktes selbst, in welchem die •Personen" Gottes 
•Relationen", wir können sagen: Formen absoluter Hingabe und liebender 
Verflüssigung sind. In der Eucharistie ist es dem Schöpfer gelungen, die 
endliche geschöpfliche Struktur, ohne sie zu zerbrechen oder zu vergewalti- 
gen (•niemand entreißt mir mein Leben", Jo 10, 18), so flüssig zu machen, 
daß sie zum Träger des dreieinigen Lebens zu werden vermochte. Die 
•Sprache" der menschlichen Existenz - in ihrer Spontaneität wie in ihrer 
Verfügtheit unter die Übermacht des Leidens und Todes - ist als ganze 
zur Sprache Gottes und zu seinem Selbstausdruck geworden. Natürlich ste- 
hen wir hier mitten im undurchdringlichsten Geheimnis, denn wir können 
uns einen Menschen ja nicht anders vorstellen als so, daß er sich in sich 
zusammenhält, um sich (dieses Beisichseiende) dann auch zu verschenken. 
Und in der Tat zeigen uns die Auferstehungsberichte einen solchen Sich- 
selbstbesitzenden, der sich in höchster Freiheit und Souveränität zu erken- 
nen gibt, wann es ihm beliebt, sich ebenso entzieht, und aus höchster Voll- 
macht Verfügungen trifft. Und doch ist dieser Mensch gleichzeitig das 
Wort und der Sohn des Vaters, der in der Preisgabe seiner •Gottgestalt" 
in seiner kenotischen Hingabe bis ins Letzte gegangen ist, und seine Hin- 
gabe, Preisgabe, Kenose nicht aufhebt, sondern als die eigentliche Macht 
und Herrlichkeit Gottes erweisen läßt. Der Gekreuzigte, er allein, ist der 
Auferstandene. Daß er sich so hingeben durfte, dafür sagt er ewig dem 
Vater Dank als die substantielle Eucharistie des Vaters, die als solche nie- 
mals Vergangenheit und bloße Erinnerung wird. 

2. Der Christ und die Eucharistie 

Von hier aus ergibt sich beinah von selbst, was für den glaubenden Emp- 
fänger Leben in der Eucharistie heißt. Sofern diese das äußerste Leiden 
ausdrücklich in sich einschließt (vgl. die Einsetzungsworte), darin aber 



Hans Urs von Balthasar 178 

Funktion der ins Leiden entlassenden und aus den Toten auferweckenden 
Liebe des Vaters (und des ganzen dreieinigen Gottes) ist, sind in der 
Eucharistie als kirchlichem sakramentalem Vollzug alle Lebensmöglichkei- 
ten des Glaubenden umgriffen, unterfangen, gleichzeitig eingeschlossen. 
Sie alle gehören hinein in die gleiche Danksagung, also auch in das gleiche 
Fest. Aber dieses Fest umgreift ganz ausdrücklich das gesamte christliche 
Dasein - alles außer der Sünde -, durchaus auch den scheinbar unfestlichen 
Alltag und sogar das Leiden, die Verfolgung, die Verdunkelung bis zum 
Gefühl der Gottverlassenheit. Von dem sich schenkenden Herrn aus gese- 
hen ist evident, daß die Teilnahme an seinem Leiden zu seiner eucharisti- 
schen Gemeinschaft hinzugehört. Nicht nur Paulus, auch die übrigen Apo- 
stelbriefe sind von diesem Gedanken erfüllt, und es geht zentral weder 
um selbstverfügte Nachfolge, noch weniger um ethisch-aszetische Nach- 
ahmung des Leidens, sondern um ein Verfügtwerden auf den Weg des 
Herrn. Um ein •Geführtwerden, wohin man nicht will" (Jo 21,18). Es ist 
•Gnade" (1 Petr 2, 19), nicht •Werk". Während Lazarus tot ist und der 
Herr sich fernhält, werden Martha und Maria in eine Nacht der Gottver- 
lassenheit verfügt, die sie nicht begreifen können (•Herr, wärest Du da 
gewesen!", Jo 11, 21. 32), die aber gerade ihnen als den Glaubenden und 
Liebenden vom kommenden Kreuz her vorweg auferlegt wird. 

Die Teilnahme an der Eucharistie erfolgt als ein wahres •Essen und 
Trinken", das ein Prozeß echter Anverwandlung anderer Substanz in die 
eigene ist. Nun ist es gewiß richtig zu sagen, daß im Sakrament viel eher 
Christus uns sich anverwandelt, als daß wir ihn uns anverwandeln wür- 
den. Und doch ist der Vorgang komplexer. Denn in der Passion, als er 
unsere Sünden in sich hineinnahm, hat Christus uns sich anverwandelt. Im 
eucharistischen Ereignis dagegen ist es - wenn das Symbol des Essens und 
Trinkens ein erfülltes Zeichen sein soll - doch der Glaubende, der seinen 
Lebensraum dem anklopfenden Herrn anbietet und ihn darüber verfügen 
läßt. Das würde besagen, daß in der Tiefe unseres Wesens die Grenzen 
nunmehr auch fallen müssen, so wie sie für Jesus Christus im Laufe seines 
Lebens und Sterbens gefallen sind, oder besser gesagt, sich als von vorn- 
herein überholt erwiesen haben. Fallen muß vor allem die Grenze zwi- 
schen Selbstverfügen (auch im Glauben) und Verfügenlassen durch Gott. 
Hier liegt die wesentliche eucharistische Verflüssigung, bei der Jesus die 
Grenze in die eigentliche Passion überschreitet (•nicht mein Wille gesche- 
he") und dabei das Grundgesetz seines Daseins, nach dem er angetreten 
ist, offenbart (•denn ich bin vom Himmel herabgestiegen, nicht um meinen 
Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt hat", Jo 6, 38). 
Es ist die Grenze, an der mein freies Entscheiden über begrenzte Dinge 
und Taten für begrenzte Zeiten sich aufgibt in das endgültige Verfügen- 



Christus, Gestalt unseres Lebens 179 

lassen Gottes über mich. Das ist der Inhalt und das Gesetz der •Stunde" 
(•Was soll ich sagen? Vater rette mich aus dieser Stunde? Aber deshalb 
bin ich in diese Stunde gekommen. Vater, verherrliche deinen Namen. So 
kam denn die Stimme vom Himmel: Ich habe ihn verherrlicht und ich 
werde ihn verherrlichen", Jo 12, 27 f.). Dies in uns geschehen zu lassen 
durch die Gegenwart des Herrn in unserer Substanz heißt wahrhaft kom- 
munizieren. Es ist genau das •Mir geschehe" Marias, das ihm gleichgestal- 
tig macht (gemäß Seinem Wort). 

Diese erste Grenzaufhebung führt notwendig zur zweiten: zur Grenz- 
aufhebung zwischen Passion und Fest, Karfreitag und Auferstehung. Denn 
jetzt ist der Gesetzgeber in unserer Substanz derjenige, für den das eigent- 
liche Fest darin besteht, den Willen des Vaters zu tun, bis in die Gottverlas- 
senheit. Für den Sterbenden am Kreuz ist irdisch von Festlichkeit nicht das 
Geringste mehr spürbar. Für Christen in Konzentrationslagern und in an- 
dern unmenschlichen Situationen - nicht nur physischen Leidens, sondern 
geistiger Kommunikationslosigkeit - ebensowenig. In der •Gottgestalt" 
hat der Sohn mit dem Vater im Heiligen Geist jede erfüllende Kommuni- 
kation. Aber wo seine Liebe aus Liebe zum Vater die kenotische Form des 
Gehorsams annimmt - und damit die Form der Eucharistie beginnt -, wird 
der Heilige Geist, der Vater und Sohn verbindet, zu einem Geist des ob- 
jektiven Auftrags vom Vater her, einem Geist des Willens zur unbeding- 
ten Auftragserfüllung im Sohn, und diese Objektivierung des Heiligen 
Geistes der Liebe ist die Bedingung der Möglichkeit der Kenose, oder 
anders gesagt: der Öffnung der innergöttlichen Liebe in die Schöpfung 
hinein, oder noch anders: der Verwandlung der innergöttlichen Kommu- 
nikation in eucharistische Kommunion. Die Objektivierung des Geistes der 
Liebe ist zugleich seine Verwandlung in einen objektiv-kirchlichen Geist, 
der sich nicht am Kriterium persönlicher religiöser Erfahrung messen läßt, 
für den also auch dort ein Hochzeitsfest - zwischen Bräutigam-Christus 
und Braut-Kirche - gefeiert werden kann, wo der einzelne Glaubende 
wenig oder nichts davon verspürt. Was vom Einzelnen als Trostlosigkeit 
erfahren wird, kann im Heiligen kirchlichen Geist im wahrsten Sinn Trost 
sein. Was vom Einzelnen als Abbruch der Kommunikation, trostlose Ver- 
einzelung in der Wüste einer atheistischen Umwelt erfahren wird, kann 
im Heiligen kirchlichen Geist Vollzug der Communio sein, weil diese gar 
nicht sein kann ohne Einschluß des Kreuzes Christi, seiner Verlassenheit 
vom Vater, seiner Aushauchung des Geistes, seines Abstiegs zur Hölle. 

Hier stehen wir vor der eigentlichen Tiefe der paulinischen Paradoxe: 
•Von allen Seiten werden wir bedrängt, aber nicht (hoffnungslos) in die 
Enge getrieben, in Zweifel versetzt, aber nicht in Verzweiflung, verfolgt, 
aber nicht im Stich gelassen, zu Boden gedrückt, aber nicht vernichtet, all- 



Hans Urs von Balthasar \ 80 

zeit tragen wir Jesu Tötung am Leibe (soma) herum, damit auch das (Auf- 
erstehungs-) Leben Jesu an unserem Leibe offenbar werde" (2 Kor 4, 8-10). 
Diese Tiefe der Angleichung, der christlichen Existenz an die Existenz 
Christi tritt erst dort in Erscheinung, wo die trinitarischen Dimensionen 
der letzteren nicht übersehen werden, denn sonst würde nur eine private 
und moralische Beziehung zwischen Christ und Christus sichtbar (die es in 
der Isolierung gar nicht gibt), und nicht deren kirchliche und sakramentale 
Fülle und Voraussetzung. Was Paulus hier beschreibt, ist eucharistische 
Erfahrung: wie der hingegebene Leib Christi zum innern Gesetz des Lei- 
bes (d. h. der konkreten Existenz) Pauli wird, wie die Eucharistie die leib- 
liche Existenz Pauli in eine kirchliche Existenz, schlicht gesagt: in ein Glied 
am Leibe Christi verwandelt. Sofern aber die Eucharistie von der Kirche 
untrennbar ist, die Kirche jedoch vom Heiligen Geist des Vaters und des 
Sohnes •durchtränkt" wird, ist die persönliche Beziehung des Glaubenden 
zu Christus immer schon geweitet ins Trinitarische. Die Eucharistie selber 
ist ja nie private Beziehung des Empfängers zu Christus, sondern Empfang 
der Gabe des Vaters, die der Sohn ist, in der Kirche. 

Das ist der letzte Grund, weshalb das auf der persönlichen Ebene erfah- 
rene Leiden auf der kirchlich-sakramentalen Ebene als zum Fest gehörig 
betrachtet werden kann. Das • Hochzeitsfest" (Mk 2,19; Mt 22,1 ff.; Jo 2,1 ff.; 
3,39) ist das Ganze, Umgreifende, das von Gott dem Vater mit dem Sohn und 
dem Geist Veranstaltete, in Tod und Auferstehung und Kirche und Eucha- 
ristie Durchgeführte, während das •Fasten" (Mk 2, 20), das •Gerichtet- 
werden" (Mt 22,11 ff.), die Verlegenheit der leeren Krüge (Jo 2,3) und 
der sonstigen fehlenden Nahrung (Jo 6, 7 par), das •Abnehmen" (Jo 3,30) 
immer nur ein Teilmoment innerhalb des Festbildes ist. Gerade der Täu- 
fer spricht von seinem Abnehmen, seinem radikalen Verzicht angesichts 
des wachsenden und erfüllenden Herrn, im Zusammenhang der für ihn 
•voll erfüllten Freude", weil der Bräutigam Christus die Braut Kirche 
gefunden hat (Jo 3, 29). Das •Abnehmen" des Vorläufers, sein leibliches 
und geistiges Leiden ist das Raumschaffen für die stattfindende Hochzeit, 
und dieses Raumgeben hat selbst zutiefst eucharistischen Charakter. 
Kenose ist Ausleerung, damit erfüllbarer Raum entsteht, und Eucharistie 
ist die Durchdringung der Kenose mit der in ihr - als hingegebenes Fleisch 
und vergossenes Blut - ausströmenden Liebe Gottes. Nur besteht in der 
Eucharistie nicht mehr die Differenz, die noch zwischen dem Täufer (Alter 
Bund) und Jesus (Neuer Bund) bestand: der eine •nimmt ab", damit der 
andere •wachsen" kann, sondern es besteht jetzt Identität zwischen der 
Kenose, dem Verzicht der Liebe des Sohnes auf ihre Gottgestalt, und der 
durch alle Welträume und Weltzeiten ausgegossenen Liebe des dreieini- 
gen Gottes: diese Identität ist - an sich und in uns - die Eucharistie. 




