Christus, Gestalt unseres Lebens 173

weil sie sich nur noch zum Teil mit ihr identifizieren. Eine solche Vorstel-
lung ist theologisch ein Unding. Der Glaube wird nur in der Mitte der
Kirche gefunden, dort, wo ihr Herr ist, auch wenn dieser Herr im Gewand
der Erniedrigung erscheint. Im iibrigen gilt in dieser Zeit der Ungesichert-
heit des Glaubens das Gesetz des Tuns im Sinn des Herrenwortes: , Wer
die Wabhrheit tut, kommt zum Licht* (Jo 3, 21). Eindrucksvoll hat das
M. Blondel zum Ausdruck gebracht, wenn er schrieb: ,Was der Mensch
nicht vollig begreifen kann, vermag er dennoch ganz und gar zu tun; und
indem er es tut, erhilt er das Bewufitsein von dieser Wirklichkeit, die fiir
ihn noch halb im Dunkeln liegt, in sich lebendig. Das Wort Gottes ,bewah-
ren’ heiflt vor allem, es in die Tat umsetzen; und das depositum der Tradi-
tion, das von den Treulosigkeiten des Gedéchtnisses und den Begrenzt-
heiten des Verstandes notwendig entstellt wiirde, wenn es uns in einer rein
intellektuellen Gestalt iiberlassen wire, kann nur dann unversehrt iiber-
liefert werden, mehr noch: es kann nur dann angewendet und weiterent-
wickelt werden, wenn es dem téitigen Gehorsam der Liebe anvertraut ist“*.

Christus, Gestalt unseres Lebens

Zur theologischen Deutung der Eucharistie

Hans Urs von Balthasar, Basel

Wo die Kirche als der Leib Christi bezeichnet wird, da ist die soziolo-
gische Analogie — Vielheit der Glieder und Gliedfunktionen in der Ein-
heit des lebendigen Organismus — nicht das Zentrum der Aussage, son-
dern entweder ein hinweisendes Bild oder eine vom Zentralen her aus-
legende Anwendung. Was zentral gemeint ist, und was iiber alle Analogie
und jedes Bild hinaus einmaliges Geheimnis bleibt, zeigt etwa ein Wort
wie: ,Der Leib ist nicht fir die Unzucht da, sondern fiir den Herrn, und
der Herr fiir den Leib . . . Wifit ihr nicht, dafl wer einer Dirne anhingt, ein
Leib mit ihr ist? Es heifdit ja: ,Die beiden werden ein Fleisch sein‘. Wer
dagegen dem Herrn anhingt, ist ein Pneuma mit ihin“ (1 Kor 6, 13. 16 f).
Der erste Satz verbietet, daf wir das pneumatische Einssein mit dem Herrn
in einen Gegensatz stellen zum leiblichen Einssein mit der Dirne; Pneuma

4 Geschichte und Dogma, Mainz 1963, S. 79.



Hans Urs von Balthasar 174

steht hier nicht im Gegensatz zu Leib (soma), sondern zu Fleisch (im Sinn
von erbsiindiger Sarx, trotz aller Anspielung anf das Paradieseswort, denn
im Zusammenhang ist ja von Unzucht die Rede); die sowohl leibliche (V.
13) wie pneumatische (V. 17) Einheit der menschlichen Gesamtperson mit
der Gesamtperson des Herrn wird im gleichen Paulusbrief durch den Be-
griff ,pnenmatischer Leib“ (1 Kor 15, 44) verdeutlicht. Dieser ist der Leib
des ,zweiten, vom Himmel stammenden Menschen®, der — nach allen
Theologien des Neuen Testaments — fiir uns gestorben und auferstanden
ist und dem wir durch das Essen seines Fleisches und Trinken seines Blutes
geeint sind. Kirche entsteht, immer nach dem gleichen Paulusbrief, in der
Einverleibung des Leibes und Blutes Christi in jeden, der am eucharisti-
schen Tisch mit ihm kommuniziert. ,Ist der Kelch der Danksagung, iiber
dem wir danksagen, nicht die Gemeinschaft mit dem Blute Christi? Das
Brot, das wir brechen, ist es nicht Gemeinschaft mit dem Leibe Christi?
Weil es ein Brot ist, sind wir, die Vielen, ein Leib, denn wir alle sind des
gleichen Brotes teilhaftig“ (1 Kor 10, 16 f). An diesen Kerngedanken, der
nicht klarer ausgedriickt werden konnte, schliefit erst an, was wir anfangs
als soziologische Analogie bezeichneten: dafl jene, die im pneumatischen
Leib Christi durch Kommunion eins sind, sich zneinander wie die Glieder
einer sie umgreifenden und duorchlebenden Einheit verhalten (,Christus
lebt in mir®, Gal 2, 20), alle sind vom Pneuma ,,zu einem Leib verbunden,
alle mit einem Geist durchtriankt” (1 Kor 12, 13).

Aber dies soll jetzt nicht der Gegenstand, sondern nur die Vorausset-
zung unserer Reflexion sein. Diese will nachdenken 1. iiber die Bedingun-
gen, unter denen der Leib Christi zn einem eucharistischen Leib wurde, an
dem alle in der Kirche kommunizieren konnen, und 2. iiber die Folgerun-
gen, die sich fir den mit dem eudcharistischen Leib Kommunizierenden er-
geben.

1. Christus als die Eucharistie

Den nachstliegenden Ausgangspunkt fiir die erste Besinnung bilden die
Einsetzungsworte (iber deren Differenzen wir hier nicht zu handeln brau-
chen): ,Dies ist mein Leib, der fiir euch hingegeben wird“ (Lk 22, 19),
»Dies ist mein Blut, ... das fiir ench vergossen wird“ (Mk 14, 24). Das
»Hingegebenwerden® meint, wie das parallele ,Vergossenwerden zeigt,
deutlich die Kreuzigung; das Abendmahl ist deren Vorwegnahme. Und
wenn die Urkirche und Paulus aus dem Faktum der Auferstehung Jesu
den Schluf} anf die universale Heilsbedeutung des Kreuzes (die im Vor-
gang selbst unerkennbar blieb) ziehen kann — ,um unserer Siinden willen
ward er dahingegeben, und nm unserer Rechtfertigung willen auferweckt®



Christus, Gestalt unseres Lebens 175

(RG 4,25) -, so lag diese Wahrheit als ,heilig-6ffentliches Geheimnis®
bereits in der Gebarde zutage, mit der Jesus am Tisch sein Fleisch und Blut
als hingegebenes, vergossenes darreicht. Die Gebirde des Sichgebens liegt
zeitlich dem gewaltsamen Passionsgeschehen voraus und zeigt damit: die
freie Selbsthingabe ist auch der seinshafte Grund und die Voraussetzung
dafiir, dafl das nachfolgende grausame Geschehen universale Heilsbedeu-
tung gewinnen kann. Das freie Sichgeben will ,bis zum Ende* gehen (Jo
13, 1), und das Ende ist, dafl das Sichverfiigen tibergeht in ein reines Ver-
fiigenlassen und Verfuigtwerden. Die Passivitit der Passion, mit Fesse-
lung, Geiflelung, Annagelung, Durchbohrung ist der Ausdruck eines hochst
aktiven Hingabewillens, der ebendeshalb iiber die Grenzen der Selbstbe-
stimmung hinausgeht in die Grenzenlosigkeit des reinen Sich-bestimmen-
Lassens. Andererseits miifite ein solcher Hingabewille, der iiber alle Gren-
zen menschlicher Endlichkeit sich—in der eucharistischen Selbstverteilungs-
gebdrde~verschenkt, eigentlich als prometheische Hybris erscheinen, wenn
er nicht selbst schon Ausdruck eines vorausliegenden Bestimmt- und Ver-
fiigtseins wire. Dies sehen Paulus und Johannes genau, wenn sie die ganze
Hingabe Jesu an die Seinen und an die Welt als die Konkretheit der Hin-
gabe des Vaters schildern, der aus Liebe zu seiner von ihm geschaffenen
Welt und in Treue zu seinem mit ihr eingegangenen Bund sein Kostbar-
stes, seinen Sohn dahingibt (R6 8, 32; Jo 3, 16). Weil Jesus der Eine, Ein-
zige ist, der von oben, vom Himmel kommt, wie Paulus und Johannes sa-
gen, liegt in seiner Menschwerdung bereits der unendliche Hingabewille
Gottes, der (als un-endlicher) deutlich wird im Grundwillen des Sohnes,
nirgends selbst zu verfiigen, sondern in allem sich durch den Vater und
seinen treibenden Geist verfiigen zu lassen. Man sieht: die menschliche
Wirklichkeit Jesu (sein ,Fleisch und Blut® oder sein ,Leben“ Jo 10, 15)
ist schon von der Menschwerdung her der Anlage nach eucharistisch, so-
fern sie die personifizierte Gabe Gottes an die Welt ist, und die Realisie-
rung dieser Hingabe in Abendmahl, Passion und Auferstehung ist nichts
als die Aktuation dieser immer schon gemeinten und real angelegten und
begonnenen Hingabe.

Bevor wir weitergehen, ist hier nur beizufiigen, dafl diese Hingabe in
unserer gefallenen Welt von vornherein soteriologisch gemeint war: der
Sobhn wird vom Vater in die Gottverlassenheit des Kreuzes ,gesandt®,
weil er real die Siinde der Welt ,auf sich nimmt“ (Jo 1, 29), sie in ihrer
Gesamtheit reprasentiert (2 Kor 5, 14. 21; Gal 3, 13; Eph 2, 14-16). Sein
H»fir uns® ist keineswegs blofl juristisch-moralisch-satisfaktorisch gemeint,
sondern dariiber hinaus real, wenn man will ,physisch”: es ist meine Gott-
verlassenheit, die in meiner Siinde steckt, mein Sterben in der Gottferne
und in das Dunkel des ewigen Todes hinein, das er in seinem ,Geliefert-



Hans Urs von Balthasar 176

sein® erfahrt, und zwar tiefer und endgiiltiger erfahrt als irgendein blofles
Geschopf solches erfahren kann; nur der einzige Sohn des Vaters, dessen
Speise es ist, den Willen des Vaters zu tun, kann endgiiltig und uniiberhol-
bar wissen und erfahren, was es heifit, diese Speise zu entbehren und den
absoluten héllischen ,Durst® (Jo 19,28) zu erleben. Sein einzigartiges,
hypostatisches Leiden unterfafit jedes mogliche zeitliche und ewige Leiden
eines geschaffenen Menschen. Deshalb halt er, der so endgiiltig tot war und
in Ewigkeit lebt, , die Schliissel des Todes und der Hélle® (Offb 1, 18). Ge-
rade durch Entzug jeder Speise von Gott her — und vielleicht liegt in Mk
14, 25 (par) wirklich auch ein freiwilliges eucharistisches Fasten Jesu, wie
J. Jeremias meint — macht Gott seinen Sohn zur Speise der ganzen Welt.
Im Leiden wird seine ganze menschliche Substanz ,verfliissigt“, um in die
Menschen eingehen zu konnen, aber dies geschieht so, daf} er die sich gegen
Gottes Fliissigsein stemmenden Steinblocke der Siinde mitverfliissigt, sie in
jene erfahrene Gottverlassenheit auflgst, aus der sie heimlich bestehen.
Nun kénnen wir das Entscheidende formulieren. Die eucharistische Ge-
bérde der Selbstverteilung Jesu an die Seinen und durch sie an die Welt
ist eine endgiltige, eschatologische und damit irreversible Gebarde. Das
Wort des Vaters, das Fleisch geworden ist, ist von ihm endgiiltig gegeben,
verteilt, und wird nie mehr zuriickgenommen. Weder die Auferstehung
aus den Toten noch die ,Himmelfahrt* als ,Riickkehr zum Vater* (Jo
16, 18) sind eine gegenldufige Bewegung zu Menschwerdung, Passion,
Eucharistie; die Abschiedsreden sprechen hier klar genug: Ich gehe hin
und komme zu euch (Jo 14, 28), ihr seht mich, denn ich lebe, und auch ihr
werdet leben (Jo 14, 19). Oder wenn Jesus sagt, er gebe sein Leben, um es
wieder zu nehmen, er gebe es freiwillig, habe die Macht, es zu geben und
die Macht, es wieder zu nehmen (Jo 10, 18), so zeigt der Ausspruch ,und
ich gebe ihnen das ewige Leben” (10, 28), daff hier von einer Zuriicknahme
des Gegebenen oder der Gebarde und des Zustandes des Hingebens keine
Rede sein kann. Die Verflissigung der irdischen Substanz Jesu in die
eucharistische ist unumkehrbar, sie dauert auch nicht nur (wie ein ,Mittel*)
bis ans ,Ende der Welt®, sie ist vielmehr der glithende Kern, um den (nach
der Jugendvision Teilhards de Chardin) der Kosmos kristallisiert oder bes-
ser: von dem her er durchgliiht wird. Man muf realisieren, was theologisch
mit dem Vorweisen der Wundmale am Auferstandenen in der Tiefe aus-
gesagt wird: dafl der Zustand der Hingegebenheit wihrend der Passion
positiv eingeht und aufgehoben wird in den nunmehr ewigen Zustand
Jesu Christi, und dafl zwischen seinem ,himmlischen® Zustand und seinem
»cucharistischen® Zustand keine Differenz angesetzt werden kann, die die
innere Verfafitheit betrafe. Die totale Selbstiberlassung Jesu nach seiner
Verteilung beim Abendmahl, da er sein Schicksal, den Sinn und die Ge-



Christus, Gestalt unseres Lebens 177

stalt seines Erlosungswerkes dem Gutdiinken des Vaters, der Auslegung
des Heiligen Geistes und zur Weiterfithrung und Fruchtbarwerdung der
Kirche anheimstellt, ist so abschlieflend, daf sie keinesfalls mehr zurtick-
gehen kann auf ein Selbstverfiigen. Und dies, obschon er um seines Ge-
horsams willen ,zum Kyrios erhéht® (Phil 2,11) und ,gemacht* (Apg
2, 30) worden ist. Er ist ,Lowe“ (Offb 5, 5) nur, sofern er fiir die Ewigkeit
»Lamm wie erwiirgt“ (Offb 5, 6) mitten auf dem Thron Gottes ist. Das be-
sagt viel mehr, als dafl er blof aufgrund seiner erworbenen Verdienste
vor dem Vater als Firbitter steht, auch mehr, als dafl er bloB seine auf
Erden blutig vollbrachte ,Hingabe“ im Himmel unblutig weiterdauern
lafit. Es heifit letztlich: der Hingabeakt des Vaters, mit dem er den Sohn
durch alle Rdume und Zeiten der Schopfung ausgiefit, ist die endgiiltige
Offnung des trinitarischen Aktes selbst, in welchem die ,Personen” Gottes
»Relationen®, wir konnen sagen: Formen absoluter Hingabe und liebender
Verfliissigung sind. In der Eucharistie ist es dem Schépfer gelungen, die
endliche gesch6pfliche Struktur, ohne sie zu zerbrechen oder zu vergewalti-
gen (,niemand entreiflt mir mein Leben®, Jo 10, 18), so fliissig zu machen,
daf sie zum Tréger des dreieinigen Lebens zu werden vermochte. Die
»oprache der menschlichen Existenz — in ihrer Spontaneitit wie in ihrer
Verfiigtheit unter die Ubermacht des Leidens und Todes — ist als ganze
zur Sprache Gottes und zu seinem Selbstausdruck geworden. Natiirlich ste-
hen wir hier mitten im undurchdringlichsten Geheimnis, denn wir kénnen
uns einen Menschen ja nicht anders vorstellen als so, daf} er sich in sich
zusammenhdlt, um sich (dieses Beisichseiende) dann auch zu verschenken.
Und in der Tat zeigen uns die Auferstehungsberichte einen solchen Sich-
selbstbesitzenden, der sich in hochster Freiheit und Souverinitit zu erken-
nen gibt, wann es ihm beliebt, sich ebenso entzieht, und aus hochster Voll-
macht Verfiigungen trifft. Und doch ist dieser Mensch gleichzeitig das
Wort und der Sohn des Vaters, der in der Preisgabe seiner »Gottgestalt”
in seiner kenotischen Hingabe bis ins Letzte gegangen ist, und seine Hin-
gabe, Preisgabe, Kenose nicht aufhebt, sondern als die eigentliche Macht
und Herrlichkeit Gottes erweisen 1afit. Der Gekreuzigte, er allein, ist der
Auferstandene. Daf} er sich so hingeben durfte, dafiir sagt er ewig dem
Vater Dank als die substantielle Eucharistie des Vaters, die als solche nie-
mals Vergangenheit und blofle Erinnerung wird.

2. Der Christ und die Eucharistie

Von hier aus ergibt sich beinah von selbst, was fiir den glaubenden Emp-
fanger Leben in der Eucharistie heifit. Sofern diese das dufierste Leiden
ausdriicklich in sich einschliefit (vgl. die Einsetzungsworte), darin aber



Hans Urs von Balthasar 178

Funktion der ins Leiden entlassenden und aus den Toten auferweckenden
Liebe des Vaters (und des ganzen dreieinigen Gottes) ist, sind in der
Eucharistie als kirchlichem sakramentalem Vollzug alle Lebensmoglichkei-
ten des Glaubenden umgriffen, unterfangen, gleichzeitig eingeschlossen.
Sie alle gehoren hinein in die gleiche Danksagung, also auch in das gleiche
Fest. Aber dieses Fest umgreift ganz ausdriicklich das gesamte christliche
Dasein — alles aufier der Siinde —, durchaus auch den scheinbar unfestlichen
Alltag und sogar das Leiden, die Verfolgung, die Verdunkelung bis zum
Gefiihl der Gottverlassenheit. Von dem sich schenkenden Herrn aus gese-
hen ist evident, daf} die Teilnahme an seinem Leiden zu seiner eucharisti-
schen Gemeinschaft hinzugehort. Nicht nur Paulus, auch die iibrigen Apo-
stelbriefe sind von diesem Gedanken erfiillt, und es geht zentral weder
um selbstverfigte Nachfolge, noch weniger um ethisch-aszetische Nach-
ahmung des Leidens, sondern um ein Verfigtwerden auf den Weg des
Herrn. Um ein , Gefiihrtwerden, wohin man nicht will“ (Jo 21, 18). Es ist
»Gnade® (1 Petr 2,19), nicht ,Werk“. Wahrend Lazarus tot ist und der
Herr sich fernhilt, werden Martha und Maria in eine Nacht der Gottver-
lassenheit verfigt, die sie nicht begreifen konnen (,Herr, warest Du da
gewesen!“, Jo 11, 21. 32), die aber gerade ihnen als den Glaubenden und
Liebenden vom kommenden Kreuz her vorweg auferlegt wird.

Die Teilnahme an der Eucharistie erfolgt als ein wahres ,Essen und
Trinken“, das ein Prozefl echter Anverwandlung anderer Substanz in die
eigene ist. Nun ist es gewil} richtig zu sagen, daff im Sakrament viel eher
Christus uns sich anverwandelt, als dafl wir ihn uns anverwandeln wiir-
den. Und doch ist der Vorgang komplexer. Denn in der Passion, als er
unsere Stnden in sich hineinnahm, hat Christus uns sich anverwandelt. Im
eucharistischen Ereignis dagegen ist es — wenn das Symbol des Essens und
Trinkens ein erfilltes Zeichen sein soll — doch der Glaubende, der seinen
Lebensraum dem anklopfenden Herrn anbietet und ihn dariiber verfiigen
1aft. Das wiirde besagen, dall in der Tiefe unseres Wesens die Grenzen
nunmehr auch fallen miissen, so wie sie fiir Jesus Christus im Laufe seines
Lebens und Sterbens gefallen sind, oder besser gesagt, sich als von vorn-
herein tiberholt erwiesen haben. Fallen muf} vor allem die Grenze zwi-
schen Selbstverfiigen (auch im Glauben) und Verfiigenlassen durch Gott.
Hier liegt die wesentliche eucharistische Verfliissigung, bei der Jesus die
Grenze in die eigentliche Passion iiberschreitet (,nicht mein Wille gesche-
he®) und dabei das Grundgesetz seines Daseins, nach dem er angetreten
ist, offenbart (,,denn ich bin vom Himmel herabgestiegen, nicht um meinen
Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt hat®, Jo 6, 38).
Es ist die Grenze, an der mein freies Entscheiden iiber begrenzte Dinge
und Taten fiir begrenzte Zeiten sich aufgibt in das endgiiltige Verfiigen-



Christus, Gestalt unseres Lebens 179

lassen Gottes iiber mich. Das ist der Inhalt und das Gesetz der ,Stunde®
(,Was soll ich sagen? Vater rette mich aus dieser Stunde? Aber deshalb
bin ich in diese Stunde gekommen. Vater, verherrliche deinen Namen. So
kam denn die Stimme vom Himmel: Ich habe ihn verherrlicht und ich
werde ihn verherrlichen®, Jo 12,27 f.). Dies in uns geschehen zu lassen
durch die Gegenwart des Herrn in unserer Substanz heifit wahrhaft kom-
munizieren. Es ist genau das ,Mir geschehe“ Marias, das ihm gleichgestal-
tig macht (gemaf Seinem Wort).

Diese erste Grenzaufhebung fiithrt notwendig zur zweiten: zor Grenz-
aufhebung zwischen Passion und Fest, Karfreitag und Auferstehung. Denn
jetzt ist der Gesetzgeber in unserer Substanz derjenige, fiir den das eigent-
liche Fest darin besteht, den Willen des Vaters zu tun, bis in die Gottverlas-
senheit. Fiir den Sterbenden am Kreuz ist irdisch von Festlichkeit nicht das
Geringste mehr spiirbar. Fiir Christen in Konzentrationslagern und in an-
dern unmenschlichen Situationen — nicht nur physischen Leidens, sondern
geistiger Kommunikationslosigkeit — ebensowenig. In der ,Gottgestalt”
hat der Sohn mit dem Vater im Heiligen Geist jede erfiillende Kommuni-
kation. Aber wo seine Liebe aus Liebe zum Vater die kenotische Form des
Gehorsams annimmt — und damit die Form der Eucharistie beginnt —, wird
der Heilige Geist, der Vater und Sohn verbindet, zu einem Geist des ob-
jektiven Auftrags vom Vater her, einem Geist des Willens zur unbeding-
ten Auftragserfilllung im Sobn, und diese Objektivierung des Heiligen
Geistes der Liebe ist die Bedingung der Moglichkeit der Kenose, oder
anders gesagt: der Offnung der innergéttlichen Liebe in die Schépfung
hinein, oder noch anders: der Verwandlung der innergéttlichen Kommu-
nikation in eucharistische Kommunion. Die Objektivierung des Geistes der
Liebe ist zugleich seine Verwandlung in einen objektiv-kirchlichen Geist,
der sich nicht am Kriterium personlicher religioser Erfahrung messen 1afit,
fiir den also auch dort ein Hochzeitsfest — zwischen Brautigam-Christus
und Braut-Kirche — gefeiert werden kann, wo der einzelne Glaubende
wenig oder nichts davon verspiirt. Was vom Einzelnen als Trostlosigkeit
erfahren wird, kann im Heiligen kirchlichen Geist im wahrsten Sinn Trost
sein. Was vom Einzelnen als Abbruch der Kommunikation, trostlose Ver-
einzelung in der Wiiste einer atheistischen Umwelt erfahren wird, kann
im Heiligen kirchlichen Geist Vollzug der Communio sein, weil diese gar
nicht sein kann ohne Einschlufl des Kreuzes Christi, seiner Verlassenheit
vom Vater, seiner Aushauchung des Geistes, seines Abstiegs zur Holle.

Hier stehen wir vor der eigentlichen Tiefe der paulinischen Paradoxe:
,Von allen Seiten werden wir bedringt, aber nicht (hoffnungslos) in die
Enge getrieben, in Zweifel versetzt, aber nicht in Verzweiflung, verfolgt,
aber nicht im Stich gelassen, zu Boden gedriickt, aber nicht vernichtet, all-



Hans Urs von Balthasar 180

zeit tragen wir Jesu Totung am Leibe (soma) herum, damit auch das (Auf-
erstehungs-) Leben Jesu an unserem Leibe offenbar werde® (2 Kor 4, 8-10).
Diese Tiefe der Angleichung, der christlichen Existenz an die Existenz
Christi tritt erst dort in Erscheinung, wo die trinitarischen Dimensionen
der letzteren nicht iibersehen werden, denn sonst wiirde nur eine private
und moralische Beziehung zwischen Christ und Christus sichtbar (die es in
der Isolierung gar nicht gibt), und nicht deren kirchliche und sakramentale
Fiille und Voraussetzung. Was Paulus hier beschreibt, ist eucharistische
Erfahrung: wie der hingegebene Leib Christi zum innern Gesetz des Lei-
bes (d. h. der konkreten Existenz) Pauli wird, wie die Eucharistie die leib-
liche Existenz Pauli in eine kirchliche Existenz, schlicht gesagt: in ein Glied
am Leibe Christi verwandelt. Sofern aber die Eucharistie von der Kirche
untrennbar ist, die Kirche jedoch vom Heiligen Geist des Vaters und des
Sohnes ,durchtrinkt“ wird, ist die personliche Beziehung des Glaubenden
zu Christus immer schon geweitet ins Trinitarische. Die Eucharistie selber
ist ja nie private Beziehung des Empfangers zu Christus, sondern Empfang
der Gabe des Vaters, die der Sohn ist, in der Kirche.

Das ist der letzte Grund, weshalb das auf der personlichen Ebene erfah-
rene Leiden auf der kirchlich-sakramentalen Ebene als zum Fest gehorig
betrachtet werden kann. Das ,Hochzeitsfest* (Mk 2,19; Mt 22, 1 ff.;Jo2,14f.;
3,39)ist dasGanze, Umgreifende, das von Gott dem Vater mit dem Sobn und
dem Geist Veranstaltete, in Tod und Auferstehung und Kirche und Eucha-
ristie Durchgefiihrte, wihrend das ,Fasten“ (Mk 2, 20), das ,Gerichtet-
werden® (Mt 22,11 ff.), die Verlegenheit der leeren Kriige (Jo 2, 3) und
der sonstigen fehlenden Nahrung (Jo 6, 7 par), das , Abnehmen* (Jo 3, 30)
immer nur ein Teilmoment innerhalb des Festbildes ist. Gerade der Tiu-
fer spricht von seinem Abnehmen, seinem radikalen Verzicht angesichts
des wachsenden und erfiillenden Herrn, im Zusammenhang der fiir ihn
»voll erfiillten Freude“, weil der Brautigam Christus die Braut Kirche
gefunden hat (Jo 3,29). Das , Abnehmen® des Vorliufers, sein leibliches
und geistiges Leiden ist das Raumschaffen fiir die stattfindende Hochzeit,
und dieses Raumgeben hat selbst zutiefst eucharistischen Charakter.
Kenose ist Ausleerung, damit erfiillbarer Raum entsteht, und Eucharistie
ist die Durchdringung der Kenose mit der in ihr — als hingegebenes Fleisch
und vergossenes Blut — ausstromenden Liebe Gottes. Nur besteht in der
Eucharistie nicht mehr die Differenz, die noch zwischen dem T#ufer (Alter
Bund) und Jesus (Neuer Bund) bestand: der eine ,nimmt ab*, damit der
andere ,wachsen” kann, sondern es besteht jetzt Identitit zwischen der
Kenose, dem Verzicht der Liebe des Sohnes auf ihre Gottgestalt, und der
durch alle Weltrdume und Weltzeiten ausgegossenen Liebe des dreieini-
gen Gottes: diese Identitit ist — an sich und in uns — die Eudharistie.





