
Anstoßgeben ohne Rücksichtnahme? 

Sinn und Problem des Ärgernisses in Kirche und Gesellschaft 

Franz-Josef Steinmetz S J, München 

Schon seit eh und je ist der kirchliche und gesellschaftliche Alltag allgemein 
mit Ärgernissen von allerlei Art durchsetzt. Man reagierte je nach Cha- 
rakter und Situation verschieden: geduldig-ergeben, humorvoll-verste- 
hend oder auch kritisch-ermahnend, mit erhobenem Zeigefinger warnend, 
vielleicht auch einfach resigniert-verärgert. In den letzten Jahren nun 
scheint jedoch nicht nur die Zahl der Ärgernisse vor allem im kirchlich- 
religiösen Raum zu wachsen, auch ihre Art hat sich in den Augen vieler so 
verändert, daß sich die theologische Beurteilung und menschliche Verar- 
beitung vor ganz neue Probleme gestellt sieht. 

Was heißt eigentlich Ärgernis? Meint Anstoß grundsätzlich Böses oder 
gibt es ein Recht auf Skandale? Wer und was ärgert wen und warum? Die 
Wohlanständigkeit und Bravheit der einen erscheint den Fortschrittlichen 
und Einfallsreichen als Zeichen der Schwäche, als langweilige, geistlose 
Sturheit, die womöglich noch von Neid und Habgier vergiftet wurde; die 
Geschwindigkeit und Impulsivität der anderen hingegen empfindet der 
Behutsame als Ausdruck gefährlicher Willkür, deren Freiheitsrufe fort- 
während in Ungehorsam auszuarten drohen. Wen soll man aber dann 
zurechtweisen? Soll man den •Schwachen" zur Vorsicht oder eher den 
•Starken" zur Rücksichtnahme aufrufen? Kann es dabei überhaupt ein 
radikales Vermeiden oder schließlich doch nur ein Ertragen geben? Mit 
der bloßen Warnung vor dem Ärgernisgeben kommt man jedenfalls nicht 
mehr zurecht. Dafür hat das Phänomen des Ärgernisses zu viele Aspekte, 
die seine Einordnung erschweren und eine differenzierte Sicht der Dinge 
erforderlich machen. 

Bei dieser Arbeit steht uns die Bibel wieder einmal hilfreich zur Seite. 
Zwar wird •der Begriff Ärgernis ... in der Bibel regelmäßig mit cw&vöcdov 
wiedergegeben, das abgeleitet von axav8dXT]§Qov zunächst das Stellholz 
einer Falle, dann die Falle selbst und schließlich in einem übertragenen 
Sinn alles das bezeichnet, was zum Anstoß und Fall wird". So J. Gnilka 
im Handbuch Theologischer Grundbegriffe1. Geht man also einfach von 
dieser Grundbedeutung des Wortes aus, wird man sich nicht leicht tun, 

1 Bd. I, 87. 



Franz-Josef Steinmetz 182 

ihm wenigstens allmählich auch einen positiven Geschmack abzugewinnen. 
Man denkt fast unwillkürlich an Skandalgeschichten und verspürt ihre Bit- 
terkeit auf der Zunge. Oder man sieht sich buchstäblich in eine Falle gera- 
ten und schlägt ängstlich wie ein gefangener Vogel mit den Flügeln um 
sich, um schließlich wenigstens für die anderen seine warnende Stimme 
zu erheben. Die verschiedenen biblischen Zusammmenhänge aber zeigen, 
daß es durchaus positive Ärgernisse gibt, die uns keineswegs zu unserem 
Verderben, sondern vielmehr zu unserem Heil zur •Falle" werden wollen. 
Das gilt es vor allem zu sehen und soweit nötig aufs Neue zu zeigen. 

I. Heilbringende Anstöße 

Fast noch ein wenig zaghaft fährt das oben zitierte Handbuch für theologi- 
sche Grundbegriffe fort: •Der Anstoß erfolgt vielfach zum Bösen, doch ist 
der auf etwas Positives gerichtete Anstoß der Schrift nicht unbekannt"2. 
Das theologische Lexikon für die Praxis •Sacramentum mundi" fragt hin- 
gegen schon recht provozierend, inwieweit Ärgernisse unter gewissen Um- 
ständen wünschenswert sind oder nicht, und schließt den Artikel mit der 
aufschlußreichen Bemerkung, •daß die richtige Einschätzung des Ärger- 
nisses ein ganz wesentlicher Faktor zur fruchtbaren Gestaltung der zwi- 
schenmenschlichen Beziehungen, zur Förderung des kulturellen Fort- 
schritts, zur Erhaltung des sozialen Friedens und zur verantwortlichen 
Verbreitung erkannter Werte und insbesondere der Religion, also der 
Mission, ist"3. Zwar wissen alle einschlägigen Lexika, die sich aus irgend- 
einem Grunde mit diesem Stichwort befassen, daß im Zentrum der bibli- 
schen Verkündigung ein überaus großes Ärgernis steht. Sie berichten näm- 
lich, den Tatsachen entsprechend, von der ärgerniserregenden Art und 
Weise, mit der Jesus von Nazaret auftrat und predigte4. Sie weisen auch 
wahrheitsgemäß darauf hin, daß überhaupt die ganze christliche Botschaft 
von der Erlösung durch das Kreuz •Juden" und •Heiden" als ärgerliche 
Torheit erscheint und es so notwendig zu einem Ärgernisgeben kommt, 
das unvermeidlich ist und dennoch das Gute will. Aber von der nüchternen 
lexikalischen Feststellung bis zur lebensnahen existenziellen Konsequenz 
bleibt ein weiter Weg, der offenbar nur zu gern der Überlegung des ein- 

2 A. a. O. - ebd. 
3 W. Molinski, Sacramentum mundi I, 327. Von dieser komplexen Problematik des Be- 
griffes •Ärgernis" ist leider im •Praktischen Bibellexikon", Herausg. von A. Grabner- 
Haider (Herder, Freiburg) kaum etwas zu spüren. 
4 Vgl. außer den schon genannten Lexika das LThK I, Sp. 837 f.; das Bibeltheologische 
Wörterbuch (Styria, Graz) I, 79-84, das Wörterbuch zur Biblischen Botschaft (Leon-Du- 
four, dtsch. Herder, Freiburg) 26 f.; das Bibel-Lexikon (H.Haag, Benziger, Einsiedeln) 
103 f.; das ThWNT VII, 338-358. 



Anstoßgeben ohne Rücksichtnahme? 183 

zelnen überlassen wird, was freilich verständlich ist, wenn man bedenkt, 
daß sich nicht von vornherein entscheiden läßt, was in einer bestimmten 
konkreten Situation getan oder vermieden werden soll. 

Daher darf noch einmal betont werden: Jesus Christus war und ist ein 
großes Ärgernis, das bei uns Menschen aus verschiedenen Gründen Anstoß 
erregt. Zuweilen ist es sein unerwartetes messianisches Verhalten, das 
manche an ihm irre werden läßt (Mt 11, 6), zuweilen auch seine ärmliche 
Herkunft (Mk 6,3), dann seine Einstellung zu bloßer Menschenüberliefe- 
rung (Mt 15,3 ff.), die radikale Umdeutung des Reinheitsgedankens (Mt 
15, 11), sein •liberaler" Umgang mit dem Gesetz (vgl. Mk 2, 23 ff.; 3, 1 ff.) 
und anderes mehr, und das keineswegs nur im Sinne eines oberflächlichen 
Ärgers, •der durch Frustration von integralen Einzelstrebungen und somit 
durch Störungen an der Peripherie des Lebens ausgelöst wird"5, sondern 
bis hin zum schweren religiösen Anstoß (Mt 15,12). Nach Auffassung des 
Neuen Testaments entsteht dieses Ärgernis letztlich, weil die Gedanken 
Gottes und die der Menschen in kompromißloser Schärfe aufeinanderpral- 
len: Wer nur nach Menschenart denkt und handelt, setzt sich notwendig 
in Gegensatz zu Gott und seinem Willen. •Selig ist, wer keinen Anstoß 
an mir nimmt" (Mt 11,6). 

Ein christliches Leben, das wirklich als Nachfolge Jesu Christi voll- 
zogen wird, kann und darf diese Art des Ärgernisgebens aufs Ganze ge- 
sehen nicht vermeiden wollen, so sehr uns menschliche Schwäche auch fort- 
während dazu versucht, möglichst allem Ärger aus dem Weg zu gehen. 
Wer sich, wie jener legendäre Pfarrer, rühmt, •mit allen Leuten in Frie- 
den zu leben", der erhält m. E. von seinem visitierenden Bischof nicht zu 
Unrecht die Antwort: •Dann sind Sie wohl kaum ein wirklich guter Prie- 

ster." 
So sehr diese bischöfliche Antwort - wenn sie nicht wahr sein sollte, 

dann ist sie jedenfalls gut erfunden - den Kern des Problems trifft, es 
hieße den biblischen Befund unverantwortlich vereinfachen, wollte man 
nun daraus folgern, daß schon die bloße Tatsache, Ärgernis erregt zu haben, 
die Christlichkeit eines Lebens garantiere. Das mag recht einleuchtend und 
selbstverständlich klingen, ist aber in der Verworrenheit konkreter Situa- 
tionen und unter dem Druck der Ereignisse ein jeweils neues Problem. 
Nicht als wollten wir die eben erst angebrochene Freude über die Wieder- 
entdeckung des positiven Ärgernisses gleich im ersten Ansatz schon wieder 
vergällen. Wir bleiben dabei: •Die innere Kraft des Christentums beruht 
nicht zuletzt darauf, daß das Ärgernis des Kreuzes ungeschwächt erhalten 
bleibt"6. Hinzu kommt gewiß auch, daß die einseitig moralisierende Be- 

8 Sacramentum mundi I, 318 
» A. a. 0. 324. 



Franz-Josef Steinmetz 184 

trachtung eines ärgerlichen Phänomens den psychologischen, soziologi- 
schen und soteriologischen Funktionen des Ärgernisses nicht hinreichend 
gerecht wird, denn •die Funktion des Ärgernisses beschränkt sich nach 
dem oben Gesagten nicht auf die Herbeiführung von Sünden anderer, es 
kann vielmehr gerade auch umgekehrt eine personale und kulturelle För- 
derung einzelner und Gruppen - und somit besonders auch des Heils ande- 
rer - veranlassen, wenn durch das Ärgernis eine Auflockerung bedingt 
wird, die dazu angetan ist, auch zunächst negativ empfundene Anstöße 
gewinnbringend zu verarbeiten"7. Gerade deshalb ist in concreto aber die 
Frage zu stellen, ob ein Ärgernis wirklich notwendig und wünschenswert 
ist. Und diese Frage führt uns zur Betrachtung einer eigentümlichen Aus- 
sagereihe im NT, die eine positive Bewertung des Ärgernisses auffällig 
beschränkt. 

II. Unheilvolle Ärgernisse 

Wir denken dabei nicht an jene allgemeinen Warnungen vor dem bösarti- 
gen Ärgernis, das zum Abfall vom Glauben führt (Mt 18,6 par), und an 
jenes furchtbare Wehe, das dem Ärgernisgeber gilt (Lk 17,1). Es geht 
hier auch nicht um jene Mahnung, die dem Jünger Jesu sagt, er habe sich 
in Trübsal und Verfolgung um des Evangeliums willen zu bewähren (Mt 
13,21 par), weil Verführung und Angst (Mk 13,5-8), Verfolgung und 
Haß (13,9-13), große äußere Drangsale (13,14-20), schließlich auch das 
Auftreten des sogenannten Antichrists (2Thess 2,8-12; Apk 13) und nicht 
zuletzt die Glieder des Körpers (Mk 9,43-47 par) den Menschen zu Fall 
bringen können. Das Gewicht dieser Texte im Zusammenhang des Ärger- 
nis-Problems ist groß und verdient besondere Erwähnung8, bleibt aber 
außerhalb unserer Betrachtung, weil hier nirgendwo eine noch so gering- 
fügige Einschränkung dessen aufscheint, was im ersten Teil der Über- 
legung behauptet wurde. 

Eigentlich problematisch wird unser Thema erst durch die zwar be- 
kannte, aber vielfach doch aus dem modernen Bewußtsein verdrängte Stel- 
lungnahme des Paulus zu den Differenzen zwischen den •Starken" und 
den •Schwachen" in den Gemeinden von Rom und Korinth9. Die Sache, 
um die es dabei geht, bedarf zunächst einer etwas ausführlicheren Darstel- 
lung, die vor allem die Verhältnisse in Rom berücksichtigen soll, (vgl. Rom 
14,1-15,13), obwohl man die entsprechenden Passagen aus dem ersten 

7 A.a.O.325. 
8 Vgl. dazu J. Gnilka, Handbuch Theologischer Grundbegriffe I, 88. 
• Vgl. dazu auch W. Thüsing, Das Neue Testament - Hemmnis oder Triebkraft der ge- 
sellschaftlichen Entwicklung, in GuL 43 (1970) 136-148; besonders 141. 



Anstoßgeben ohne Rücksichtnahme? 185 

Korintherbrief (vgl. Kap 8 und 10,23-11,1) als gleichwertige Argumen- 
tation heranziehen könnte. Was also war die Lage10? 

Eine vermutliche kleinere Gruppe innerhalb der römischen Gemeinde 
weigerte sich, Fleisch und wahrscheinlich auch Wein (s. 14, 21) zu genie- 
ßen, weil es •unrein" (14,14) oder einfach aus religiösen Gründen unge- 
ziemend sei. Außerdem wurden die Wochentage von ihr unterschiedlich 
behandelt (14,5). Das geschah nicht - wenigstens nicht unmittelbar - aus 
der Furcht heraus, Götzenopferfleisch oder heidnischgeweihten Wein zu 
genießen. (Wäre das der Fall, dann hätte Rom 14 eine direkte Parallele 
in 1 Kor 8-10.) Man hat wohl eher an synkretistisch beeinflußte Juden- 
christen zu denken (vgl. etwa Kol. 2,16), die ihre Enthaltsamkeit jedoch 
als Pflicht gegen Christus verstanden. 

Für das rechte Verständnis des paulinischen Urteils ist es sodann wichtig 
zu sehen, daß diese •Asketen" nicht etwa grundsätzlich der ganzen Ge- 
meinde die Beobachtung bestimmter Feier- und Festtage als Gesetz Gottes 
aufzwingen wollen. Die fundamentale Freiheit eines Christen, für die 
Paulus z.B. im Galaterbrief so leidenschaftlich eintritt (2,4-5; 5,1-13), 
steht also nicht auf dem Spiel und nicht zur Debatte. Dennoch war der Be- 
stand der Gemeinde gefährdet, weil offenbar die Mehrheit die asketische 
Gruppe als unfrei und als •schwach im Glauben" verachtete, die Asketen 
aber ihrerseits die anderen als •lax" verurteilten. 

Paulus gesteht beiden Gruppen zu, daß sie sich innerhalb des christlichen 
Glaubens befinden. Er reagiert also ganz anders als gegenüber seinen Erz- 
feinden, den judaistischen Gesetzeslehrern. Er führt vielmehr den Gegen- 
satz zwischen den Gruppen auf die Verschiedenheit der Glaubens&ra/? 
zurück (vgl. 14, 2: •Da glaubt der eine, alles essen zu dürfen, der Schwa- 
che' hingegen lebt fleischlos"). Die •Vegetarier" haben einfach noch nicht 
die Kraft, auf Christus hin eine solche Freiheit zu riskieren wie die ande- 
ren, die der Apostel (vielleicht ihre Selbsterziehung aufgreifend, zweifel- 
los aber sich selbst einbeziehend, wie aus 14,14; 20ff.; 15,1 hervorgeht) 
die •Starken" nennt. Um so merkwürdiger ist es, wie er die Streitenden 
zu versöhnen sucht. 

Vor allem fordert er, daß beide Gruppen sich gegenseitig ertragen. Nicht 
als ob da gar keine Unterschiede wären oder als ob beide Standpunkte 
ohne weiteres gleichberechtigt seien. Aber keiner von beiden ist einfach 
ungläubig. •Ob der andere mit dem, was er tut, im Glauben steht oder aus 
ihm fällt, das können nicht wir ermessen, das sieht allein sein Herr"11. Tie- 

10 Zur Lage in Rom vgl. P. Althaus, Der Brief an die Römer, NTD 6, 137-145, besonders 
138; zu dem Problem in Korinth H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther, Göt- 
tingen 1969, 162-212, besonders 162-164. 
11 P. Althaus, a. a. O. zu Römer 14,4. 



Franz-Josef Steinmetz 186 

fer noch: •Gehören wir in beidem, im Tode und Leben, dem Herrn, dann 
ist es nebensächlich, ob wir leben oder sterben. Entsprechendes gilt dann 
noch viel mehr für die wahrlich doch kleinere Frage, ob wir Fleisch essen 
oder nicht, Tage auszeichnen oder nicht"12. Bei radikalerer Sicht der Dinge 
sind die Unterschiede keineswegs kirchenspaltend. 

Schließlich aber verlangt der Apostel - und damit kommen wir auf den 
entscheidenden Punkt unseres Themas zurück -, daß die •Starken" auf die 
•Schwachen" Rücksicht nehmen. Sie sollen die Gemeinschaft mit ihnen 
nicht aufgeben und sie auf keinen Fall gegen ihr Gewissen zu einer Ände- 
rung ihrer Lebensführung veranlassen. Wenn der •Schwache" am Han- 
deln des •Starken" Anstoß nimmt, dann soll der •Starke" sogar auf die 
Ausübung seiner Freiheit verzichten (14,21: •Es ist besser, kein Fleisch 
zu essen und keinen Wein zu trinken, noch sonst etwas zu tun, woran dein 
Bruder Anstoß nimmt"; vgl. auch 1 Kor 8, 13). Offenbar kommt es ent- 
scheidend darauf an, daß das Gewissen nicht verletzt werde, auch wenn es 
ein irrendes Gewissen ist, das sich unnötig gebunden hat. •Selig, wer sich 
kein Gewissen macht bei dem, wofür er sich entscheidet! Wer sich aber bei 
seinem Essen ein Gewissen macht, der ist schon gerichtet, weil er nicht aus 
Glauben handelt. Und alles, was nicht aus Glauben kommt, ist Sünde" 
(14,23). Damit diese große Gefahr aus dem Wege geräumt wird, ist Pau- 
lus nicht nur bereit, aus Liebe zu den noch •wenig" Freien ein Stück seiner 
Freiheit wenigstens vorübergehend aufzugeben, er fordert es sogar. Er 
verlangt die behutsame Achtung und Schonung auch eines von Vorurteilen 
eingeschränkten Gewissens, obwohl er da, wo es um das grundsätzliche 
Recht der christlichen Freiheit geht, jedes weichliche Nachgeben für Ver- 
rat am Evangelium hält. Man wird die aktuelle Bedeutung dieser Ansicht 
schwerlich bestreiten können. 

Weil aber die unfruchtbare Möglichkeit besteht, daß man sich nur ein- 
bildet, den Apostel verstanden zu haben, ohne das Problematische seiner 
Ansicht zu spüren, seien noch einmal die Fragen angefügt, die vor kurzem 
W. Thüsing in einem größeren Zusammenhang formulierte. •Warum ent- 
scheidet sich Paulus nicht einfach dafür, die ,Schwachen' (zu denen er sich 
selbst ja in keiner Weise rechnet, vgl. 1 Kor 8,1 ff; Rom 15,1 ff.) aus der 
Gemeinde zu eliminieren? Wäre das nicht der logische Weg zu einer 
Weiterentwicklung seiner Freiheitsbotschaft gewesen? Weshalb sagt Pau- 
lus im Blick auf die Gefahr, dem schwachen' Bruder Anstoß zu geben: In 
Ewigkeit will ich kein Fleisch mehr essen (1 Kor 8,13)?"13. Offenbar ist 
seine Ansicht also doch nicht so einfach zu verstehen. 

12 A. a. 0. zu Römer 14, 9. 
13 Das Neue Testament - Hemmnis oder Triebkraft der gesellschaftlichen Entwidtlung, 
a. a. O. 141. 



Anstoßgeben ohne Rücksichtnahme? 187 

III. Selbstverständliche Rücksichten 

Für ein besseres Verständnis der Sache ist es nunmehr angebracht, an eine 
Reihe von Beobachtungen zu erinnern, die die Rücksicht auf •Schwächere" 
trotz gegenteiligen Anscheins als eine grundsätzlich akzeptierte Selbstver- 
ständlichkeit unseres menschlichen Alltags erweist. Wir leben freilich in 
einer Gesellschaft, in der das Recht des •Stärkeren" keine geringe Rolle 
spielt. Nicht selten wird der aus irgendeinem Grunde oder in bestimmter 
Hinsicht •Schwächere" einfach ausgelacht, •an die Wand gedrückt", zu- 
weilen gar für völlig unbrauchbar erklärt und aus einer gesellschaftlichen 
Gruppe, einem Betrieb oder einer beruflichen Laufbahn herausgeworfen. 
Manches davon wird man als natürliche Auslese und Umgruppierung 
bezeichnen dürfen, die berechtigt ist, vieles hingegen erweist sich bei nähe- 
rem Zusehen als unverschämte Rücksichtslosigkeit, die eher an die bekann- 
ten •Hackordnungen" aus der Tierwelt als an ein wahrhaft menschliches 
Sozialgefüge erinnert. Das alles ist (leider!) nicht zu bestreiten. Und trotz- 
dem: Unser Alltag ist ebenso voll von erstaunlichem Rücksichtnehmen, das 
man nicht übersehen kann. 

Ich denke da zunächst an die vielfältigen Maßnahmen, die zum Schutz 
und zur Förderung •schwächerer" Kinder getroffen wurden. Wieviel lie- 
bevolle Rücksichtnahme wird z. B. an den sogenannten Sonderschulen ge- 
übt. Sei es nur, daß ein Kind in seiner allgemeinen geistig-körperlichen 
Verfassung als •schwach" anzusehen, sei es, daß es in spezieller Hinsicht 
(etwa in seiner Hör-, Sprech-, Seh-, Bewegungsfähigkeit oder wie die ver- 
schiedenen Schwachheiten auch benannt sein mögen) behindert ist, es gilt 
Gott sei Dank weithin als selbstverständliche Pflicht, daß man ihm an För- 
derung zuteil werden läßt, was den Umständen entsprechend als möglich 
erscheint. Wieviel Liebe und Geduld, wieviel Rücksicht und Vorsicht ver- 
langt die menschliche Gesellschaft heute von dem, der die Mühe nicht 
scheut, sich solcher •Schwachheiten" als Lehrer und Erzieher anzunehmen. 
Und seltsamer Weise haben wir uns schon sehr an das alltägliche Wunder 
gewöhnt, daß sich immer wieder Menschen finden, die bereit sind, auf 
zahlreiche Möglichkeiten ihrer Freiheit zu verzichten, um den •Schwachen" 
zu helfen. 

Fast noch selbstverständlicher ist uns sodann die Tatsache geworden, 
daß man auf die aktuellen •Schwächen" Rücksicht nimmt, die man allge- 
mein als Krankheiten bezeichnet. Weshalb überläßt man die Kranken 
nicht einfach ihrem Schicksal, wenigstens diejenigen, deren Heilung und 
Besserung in absehbarer Zeit unmöglich erscheint? Warum hegen und 
pflegen wir sie trotzdem? Warum verlangsamen wir unsere Schritte, wenn 
wir einen Lahmen auf seinem Weg begleiten? Warum machen wir dann 



Franz-Josef Steinmetz 188 

nicht von unserem Recht Gebrauch, unserer eigenen Kapazität gemäß aus- 
zuschreiten, zu laufen oder zu springen? Wieviel kostbare Zeit, die er zur 
Entfaltung seiner persönlichen Begabungen hätte gebrauchen können, 
opfert derjenige, der sich auf die Betreuung eines seelisch oder körperlich 
erkrankten Mitmenschen einläßt! Wie viele Beschränkungen seiner per- 
sönlichen Freiheit werden ihm auferlegt. Warum denkt er nicht nur an 
sich, warum nimmt er soviel Rücksicht? Bedeutet sie nicht immer auch ir- 
gendwie Rückschritt oder wenigstens Verlangsamung, Aufenthalt und Be- 
hinderung begehrenswerter Entwicklungen? Es gibt offenbar nur eine ein- 
zige Antwort, die wirklich ausreichend ist und das scheinbar Selbstver- 
ständliche ausreichend erklärt: das ist jenes unaussprechliche Geheimnis, 
das wir Liebe nennen. 

Weil es sie gibt und weil sie immer wieder zurückkehrt, obwohl man 
nicht aufhört, sie aus vielen Bereichen unserer Gesellschaft zu verjagen, 
deshalb gibt es auch die namenlosen Rücksichten im Alltag, die kaum von 
sich reden machen, und von denen doch jeder weiß, daß sein Leben auf 
die Dauer nur möglich bleibt, weil sie nicht aufgehört haben zu existieren. 
Denn in letzter Hinsicht sind wir alle mit Schwachheiten behaftet und sind 
im Grunde nur deshalb vorangekommen, weil irgendein •Starker" sich 
unser angenommen hat. 

•Schwachheit" erweist sich nämlich bei tieferer Betrachtung keineswegs 
lediglich als Eigenschaft bestimmter Bevölkerungsschichten, sondern als 
eine Grundbefindlichkeit des menschlichen Daseins überhaupt, so daß man 
sich fast ein wenig darüber wundern kann, daß selbst namhafte philoso- 
phisch-theologische Lexika dieses Stichwort verschämt übergehen14. In der 
Bibel ist die menschliche •Schwachheit" durchaus thematisch und kommt 
in verschiedenen Zusammenhängen zur Sprache15, angefangen von der 
fundamentalen Verwiesenheit des Menschen auf die Schöpferkraft Gottes 
bis hin zum Paradoxon des christlichen Glaubens, der da bekennen kann: 
Gott hat das Schwache erwählt, er ist in den Schwachen mächtig16. •Ich 
will mich meiner Schwachheiten rühmen" (2 Kor 11, 30). 

Mit diesen Bemerkungen haben wir scheinbar das Thema •Freiheitsver- 
zicht aus Rücksicht auf die Schwachen" ein wenig verlassen. Aber, wenn es 
auch zutrifft, daß das Problem der •Schwachen" in Rom und Korinth einer 
eigenen Deutung bedarf17, so hängt die Rücksichtnahme, die Paulus dort 
von den •Starken" verlangt, doch sehr tief mit der Glaubenswahrheit zu- 

14 Siehe das Bibeltheol. Wörterbuch von J. B. Bauer; das Handbuch Theol. Grundbegriffe 
von H. Fries; das Theol. Lexikon für die Praxis von K. Rahner (Herder, Freiburg). 
15 Vgl. Stählin, ThWNT. I, 488-492. 
14 L. Mattern, Praktisches Bibellexikon, Sp. 989 f. 
" J. Kürzinger, LThK. IX, Sp. 529. 



Anstoßgeben ohne Rücksichtnahme? 189 

sammen, daß Christus für uns •schwach" geworden ist. (2 Kor 13, 4 f; Phil 
2, 6 f; Hebr 5, 7), damit wir •leben mit ihm in Gottes Kraft" (2 Kor 13, 4). 
Auch sollte man wieder einmal bedenken, daß •Gott das vor der Welt 
Schwache erwählt hat, das Starke zu beschämen" (1 Kor 1, 17). Gehört 
nicht gerade das zu den •wunderbarsten" Aspekten des christlichen Glau- 
bens und zählt nicht gerade das zu den erhabensten Möglichkeiten der 
christlichen Botschaft, daß sie uns sagen kann: •Ein geknicktes Rohr zer- 
bricht er nicht, und einen glimmenden Docht löscht er nicht aus" (Jes 42,3)? 
Ich bin sicher, daß die problematische Forderung des Paulus, dem •Schwa- 
chen" keinen Anstoß zu geben, auf solchem Hintergrund sich immer mehr 
als •Selbstverständlichkeit" der Liebe erweist, die zwar schwer zu erfül- 
len, aber nicht schwer zu verstehen ist. 

IV. Schwer verständlicher Verzicht? 

Unverständlich und im Grunde abzulehnen wäre die paulinische Forde- 
rung, auf ein Stück christlicher Freiheit zu verzichten, wenn das Ärgernis, 
das die •Schwachen" am Verhalten der •Starken" nähmen, eigentlich das 
wäre, was die Moraltheologen •Scandalum pharisaicum" nennen, also auf 
eine böse und unbußfertige Haltung zurückgeführt werden könnte. Mit 
Recht heißt es dazu: •Jenes Ärgernis braucht man, ja darf man im allge- 
meinen nicht vermeiden"18. Gerade diese Voraussetzung trifft jedoch in der 
zur Diskussion stehenden Situation nicht zu. Die Menschen, um die es hier 
geht, sind keine •Pharisäer" im spezifischen Sinn dieses Wortes, sie sind 
einfach •schwach im Glauben", wie sich auch aus den entsprechenden Pas- 
sagen des ersten Korintherbriefes ergibt, auf die wir nun zusätzlich zurück- 
greifen wollen. Das bedeutet m. E. nicht ohne weiteres, es handle sich da- 
bei lediglich um das ebenfalls aus der Moraltheologie geläufige •Scanda- 
lum pusillorum", für das die geistig unreife - oder charakterschwache - 
Haltung des Skandalisierten weitgehend mitverantwortlich ist, und das 
man folglich aus diesem Grunde möglichst vermeiden soll, sofern nicht 
unabdingbare Pflichten seine Zulassung gestatten. Wir bewegen uns zwar 
sicher im Horizont dieser Problematik; die Argumente, die Paulus zur Be- 
gründung seiner Mahnung angeführt, reichen aber tiefer. 

Fragen wir zunächst einmal schärfer, weshalb eigentlich das Verhalten 
der •Starken" die •Schwachen" gefährdet, also zum negativen Ärgernis 
wird. Die •Starken" tun doch eigentlich gar nichts objektiv Schlechtes oder 
Riskantes. Die Neutralität der Speise an sich wird doch grundsätzlich so- 
wohl im Römerbrief (14, 14: •Ich bin überzeugt, daß an sich nichts unrein 

18 G. Ermecke, LThK. I, Sp. 838. 



Franz-Josef Steinmetz 190 

ist") als auch im Korintherbrief (8, 8: •Wir haben weder Schaden, wenn 
wir nicht davon essen, noch Gewinn, wenn wir davon essen") geradezu 
thesenhaft festgestellt. Paulus geht auch im Korintherbrief auf die Frage 
der Heiligkeit bzw. Unheiligkeit der Speisen-Substanz gar nicht weiter 
ein, sondern auf das Essen als ein Verhalten, das den Mitmenschen be- 
trifft, und zwar dessen Gewissen. •Durch die ,Schwäche' des Gewissens 
einiger ist ein Tatbestand geschaffen, den weder der Starke ignorieren kann 
noch der Schwache. Dieser ist unumgänglich an das Urteil des eigenen Ge- 
wissens gebunden, durch dessen Vorhandensein als solches"19. Aber was 
kann denn schon dadurch passieren? 

Nun, es kann geschehen, daß die verschiedenen Gruppen sich einfach 
gegenseitig •ärgern", kritisieren und verurteilen; denn in den Augen des 
•Schwachen" tut der •Starke" etwas Ungehöriges und Unsittliches, was er 
womöglich für eine schwerwiegende Verfehlung hält. Soll man aber dar- 
um nicht vielmehr den •Schwachen" zurechtweisen als den •Starken"? In 
der Tat wendet sich Paulus im Römerbrief auch an die •Schwachen": •Da 
soll der, der ißt, den, der nicht ißt, nicht verachten, und der nicht ißt, soll 
den, der ißt, nicht richten, denn Gott hat ihn angenommen" (14, 3). Also 
beide Gruppen sollen sich nicht richten, sondern gelten lassen. Es ist in der 
Tat auffällig und will beachtet sein, •daß Paulus weder Starken noch 
Schwachen Ratschläge erteilt, wie man die schwachen Gewissen stärken 
könnte"20. Man wird deshalb nicht schon gleich jede pädagogische Anstren- 
gung, die in diese Richtung geht, als •pädagogisches Pathos" abqualifizie- 
ren; denn die Liebe kann den Umständen entsprechend auch irgendwann 
solchen Überlegungen Raum geben. Zunächst aber gilt es, die tieferlie- 
gende Voraussetzung klarzustellen, daß jeder aus seiner personalen Be- 
findlichkeit heraus das Heil erlangen und glauben kann. Also: •Ein Bei- 
spiel der christlichen Humanität, die den Bruder als den gelten läßt, der er 
ist, nicht als den, der er nach einem idealen Maß sein soll"21. 

Aber die Gefahr des gegenseitigen Verurteilens ist nicht die einzige Ge- 
fahr, die sich aus der direkten und rücksichtslosen Demonstration der Frei- 
heit ergibt. Es kann auch geschehen - und darauf macht Paulus im ersten 
Korintherbrief vor allem aufmerksam -, daß der •Schwache" in Gewis- 
sensnot gerät und unsicher wird, ob er nicht auch, wie der •Starke", alles 
tun darf. Ihn so in Gewissensängste treiben, heißt das nicht die Liebe ver- 
letzen? Riskiert man nicht auf diese Weise, daß der •Schwache", ohne in- 
nerlich frei zu sein, etwas tut, was er gemäß seinem Erkenntnis-Grad nicht 
tun darf, und so in die •Falle (öxdvöcdov) gerät? Schlimmer noch: Es be- 

19 H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther, 174. 
20 A.a.O. 174. 
21 A.a.O. 174 Anm. 17. 



Anstoßgeben ohne Rücksichtnahme? 191 

steht die Möglichkeit, daß der •Schwache" aus der Freiheit des •Starken" 
einfach eine allgemeine, ungeschichtlich und generell zu verstehende Will- 
kür als erlaubt ansieht. 

Nicht ohne Schärfe und Ironie wendet sich der Apostel daher an die 
Adresse der •Starken": •Gebet acht, daß nicht diese eure Freiheit den 
Schwachen zum Anstoß werde! Denn wenn jemand dich, der du Erkennt- 
nis hast, im Götzenhaus (zu Tisch) liegen sieht (,wir sind uns bewußt, daß 
es in aller Welt keinen Götzen, nur den einen Gott gibt!' V.4), wird da 
nicht sein Gewissen, da er doch schwach ist, ,erbaut' werden, Götzenopfer- 
fleisch zu essen? Dann geht allerdings der Schwache durch deine Erkennt- 
nis zugrunde, der Bruder, um dessentwillen Christus gestorben ist" (1 Kor 
8, 9 ff). Dennoch vermeidet Paulus eine gesetzliche Regulierung des kon- 
kreten Falles22; er erklärt vielmehr auf seine Weise: •Dein Verhalten be- 
trifft nicht dich; deine innere Freiheit, dorthin zu gehen, ist gar kein Pro- 
blem. Das Problem ist, was du deinem Bruder demonstrierst, und zwar 
nicht nach deiner Absicht, sondern . . .: wie er dein Verhalten versteht"23. 
Infolgedessen ist eher zu viel als zu wenig Vorsicht am Platze: •Wenn 
Speise meinem Bruder Anstoß gibt, dann will ich bis in Ewigkeit kein 
Fleisch essen, um meinem Bruder keinen Anstoß zu geben" (1 Kor 8, 13). 
Das mag wiederum so scheinen, als werde dadurch die grundsätzliche Frei- 
heit eines Christen verletzt. Trotzdem ist das Gegenteil der Fall. Die 
grundsätzliche Freiheit ist eigentlich die Voraussetzung des jeweils kon- 
kreten Verhaltens, so daß auch der eventuelle Verzicht ein Akt der Frei- 
heit bleibt, die den schwächeren Bruder als den von Christus Befreiten an- 
erkennt24. 

Eine glänzende Zusammenfassung des Gesagten ergibt sich aus 1 Kor 
10, 23 - 11, 1. Es wäre keineswegs abwegig, den ganzen Abschnitt einfach 
zu zitieren, so aktuell erscheint er mir auch für unsere Zeit zu sein. Aber 
konzentrieren wir uns noch einmal auf den springenden Punkt. •Alles 
steht frei; aber nicht alles frommt. Alles steht frei; aber nicht alles baut 
auf. Keiner suche das Seine, sondern das des andern" (10, 23 f). Hier zeigt 

22 In 1 Kor 10, 1-21 scheint Paulus im Sinne der Schwachen zu argumentieren. Jedenfalls 
werden alle vor dem Essen des Götzenopferfleisches gewarnt. Aber es ist eine Verschie- 
bung des Themas zu beobachten. In Kap. 8 ging es um das Essen, hier hingegen um die 
Speise, um die Verehrung von Götzen. Daher: •Ihr könnt nicht den Becher des Herrn 
trinken und den Becher der Dämonen. Ihr könnt nicht am Tisch des Herrn teilhaben und 
am Tisch der Dämonen" (10,21). Das •Aposteldekret" von Apg 15, 20 f. 29; 21,25 über 
das Meiden der Elöco^oduta wird dazu von Paulus freilich nicht herangezogen. Es ist viel- 
mehr der Sakraments- und Kirchengedanke, der ihn so dialektisch vorangehen läßt. 
23 H. Conzelmann, a. a. O. 176. 
24 Ein ganz anderer Fall würde vorliegen, wenn die Enthaltung als Gesetz proklamiert 
worden wäre. Vgl. dazu Kol 2, 16-23 und 1 Tim 4, 1-5. 



Franz-Josef Steinmetz 192 

sich wiederum mit aller Deutlichkeit, vorauf es dem Apostel ankommt, 
nämlich schlicht und einfach auf die Nächstenliebe: •Jeder von uns lebe 
seinem Nächsten zu Gefallen, zu seinem Besten, zur Erbauung. Hat doch 
auch Christus nicht sich selbst zu Gefallen gelebt" (Rom 15, 2 f). Und er 
fährt fort: •Falls aber einer zu euch sagt: ,Das ist Opferfleisch', dann eßt 
nicht, wegen dessen, der den Hinweis gab, und wegen des Gewissens. Ich 
meine aber nicht das eigene Gewissen, sondern das des andern25. Denn 
weshalb sollte meine Freiheit von einem anderen Gewissen beurteilt wer- 
den? Wenn ich mit Dank teilnehme, was werde ich gescholten wegen des- 
sen, wofür ich Dank sage? Ob ihr nun eßt oder trinkt oder sonst etwas tut, 
alles tut zu Gottes Ehre!" (1 Kor 10, 28-32). 

Und wiederum, aber zum letzten Male: •Gebt keinen Anstoß, weder 
Juden noch Griechen noch der Gemeinde Gottes, wie auch ich in allem allen 
zu Gefallen bin und nicht meinen Nutzen suche, sondern den der Vielen, 
damit sie gerettet werden" (10, 33). Ist das überhaupt möglich, klingt das 
nicht ausgesprochen opportunistisch? Es ist möglich in dem Maße und in 
dem Sinne, den Paulus meint, wenn er nun mit den Worten schließt: 
•Folgt meinem Beispiel, wie ich dem Beispiel Christi" (11, 1). •Seine Vor- 
bildlichkeit ist, daß er - objektiv, auf Grund seiner Berufung - für sich - 
nichts ist"26 (vgl. dazu auch Phil 2, 6 ff). 

V. Nicht alles nutzt 

So sehr man also nach eingehender Betrachtung des biblischen Befundes 
den Eindruck gewinnt, daß ein Ärgernis abstrakt gesehen wertneutral ist, 
so sehr wird man im Hinblick auf eine konkrete Situation niemals ohne 
kritische Ärgernis-Scheidung vorangehen dürfen. Konkret gesehen können 
sich auch scheinbar notwendige und wünschenswerte Ärgernisse recht ne- 
gativ auswirken. Das ist z. B. häufig der Fall, wenn der Wert, den man 
etwa auf provozierende Weise zur Geltung bringen will, nicht deutlich 
und rein zur Geltung kommt, infolgedessen also eher Abwehrhaltung als 
Einverständnis zu erwarten ist. Es muß nicht nur objektiv klar, sondern 
auch einigermaßen erkenntlich sein, daß der Ärgernisgebende wirklich 
einem anerkannten Wert dienen und nicht bloß seine persönlichen In- 
teressen durchsetzen will. Darüberhinaus aber ist zu berücksichtigen - und 
das haben die einschlägigen Mahnungen des Paulus an die Gemeinden in 
Rom und Korinth wohl hinreichend illustriert -, daß auch große Werte 

25 Zur Problematik des Begriffes •der Andere" an dieser Stelle vgl. H. Conzelmann, 
a. a. O. 210. Besser nodi: H. Lietzmann, An die Korinther I•II, HNT 9, 51 ff. 
2S H. Conzelmann, a. a. 0. 212. 



Anstoßgeben ohne Rücksichtnahme? 193 

des Evangeliums in ärgerniserregender Weise nur in dem Maße verbrei- 
tet werden dürfen, •wie sie von den ,Angestoßenen' verarbeitet werden 
können"27. Dazu gehört gegebenenfalls sogar die Bereitschaft, auf eigene 
durchaus berechtigte Anliegen, die man zur Wahrung der Personwürde 
nicht unbedingt durchsetzen muß, aus Rücksicht auf den Anderen zu ver- 
zichten. Und zur nötigen Erhaltung der Personwürde läßt sich gewiß dies 
bemerken, daß sie nicht schon durch das zeitweilige Aufgeben bestimmter 
Möglichkeiten christlicher Freiheit unzulässig verletzt wird. 

Darum ergibt sich offenbar vor allem die allgemeine Schlußfolgerung, 
die auch das •Theologische Lexikon für die Praxis" zieht: •Die Frage, in- 
wieweit Ärgernisse unter gewissen Umständen wünschenswert sind oder 
nicht, läßt sich also nicht a priori beantworten, sondern ist in Klugheit von 
Fall zu Fall neu zu entscheiden, und zwar so, daß sich dabei Wagemut und 
Vorsicht die Waage halten und dem notwendigen und unvermeidlichen 
Ärgernis gleichermaßen Rechnung getragen wird wie dem unbedingt zu 
vermeidenden"28. Das klingt vielleicht allzu salomonisch, erlaubt aber we- 
nigstens noch eine Konsequenz, die sich im Alltag des christlichen Lebens 
mit Nutzen verwirklichen ließe, soweit sie nicht schon als selbstverständ- 
liche Frucht des zweiten Vatikanischen Konzils berücksichtigt wird. Ich 
meine nicht mehr und nicht weniger als den oft strapazierten, sicher aber 
nicht einfach durchzuführenden Dialog. 

Es sollte immer wieder wenigstens der Versuch unternommen werden, 
die Ärgernisse in einen Dialog •aufzulösen". Denn es ist einfach nicht 
wahr, daß das Evangelium infolge seines Absolutheitsanspruches jede 
Dialogbereitschaft ablehne. Das Evangelium des Johannes läßt seinen 
Christus ausdrücklich bezeugen: •Noch vieles habe ich euch zu sagen, aber 
ihr könnt es jetzt noch nicht tragen; wenn er aber kommt, der Geist der 
Wahrheit, wird er euch in alle Wahrheit einführen" (16, 12). Also be- 
finden wir uns noch fortwährend in einer Bewegung, sind unterwegs zum 
Absoluten, haben aber das Ziel mit unseren Formulierungen der christ- 
lichen Hoffnung sicher noch nicht eingeholt. Zu welchem Spielraum prak- 
tischer Toleranz ein Paulus nicht nur bereit ist, sondern aufruft, haben wir 
gesehen. Wir dürfen weder unsere Einsichten in jeder Hinsicht für ab- 
solut halten, noch müssen wir jederzeit das, was wir eingesehen haben, je- 
dem rücksichtslos an den Kopf werfen29. Damit ist nicht etwa einem weh- 

27 W. Molinski, Sacramentum mundi I, 325. 
28 A. a. 0. 326. 
29 Ein besonderes Problem werfen in diesem Zusammenhang die sogenannten Massen- 
medien (Film, Funk, Fernsehen, Presse) auf. Es sieht fast so aus, als würden unsere Über- 
legungen angesichts dieser modernen Kommunikationsmittel völlig utopisch. Dennoch 
bleibt auch hier die Möglichkeit eines intensiveren Dialogs mit den verschiedenen Hörern, 



Franz-Josef Steinmetz 194 

leidigen Rücksichtspathos das Wort geredet, sondern einer differenzier- 
ten geistigen Auseinandersetzung, bei der die verschiedenen Ebenen der 
Diskussionen, so gut es nur geht, unterschieden bleiben, Ärgernisse aus be- 
grenztem Bereich also nicht sofort in den des eigentlichen Religiösen 
gezerrt werden. Hält man sich wenigstens an einige Regeln der Toleranz, 
•wird nicht nur eine unnötige und vielleicht verhängnisvolle Ausweitung 
des Konfliktes verhindert, sondern auch eine Voraussetzung für ein posi- 
tives Ergebnis der Auseinandersetzung und vielleicht sogar eine wechsel- 
seitige Befruchtung geschaffen"30. 

Es gibt einen klassischen Text, der die Thematik dieser Zeilen recht 
praktisch zusammenfaßt. Er hat seinen ursprünglichen Platz in den Exer- 
zitien des Ignatius von Loyola und gilt als ihre Voraussetzung. Das kirch- 
liche Leben besteht nicht nur aus Exerzitien. Immer aber dürfte man mit 
Nutzen berücksichtigen, •daß jeder gute Christ mehr bereit sein muß, 
eine Aussage des Nächsten zu retten, als sie zu verdammen. Vermag er sie 
aber nicht zu retten, so forsche er nach, wie jener sie versteht; und wenn er 
sie übel versteht, so verbessere er ihn mit Liebe, genügt dies aber nicht, so 
suche er alle passenden Mittel, daß jener, sie richtig verstehend, sich 
rette"31. 

Das monastische Leben heute 

Abt Olivier du Roy, OSB, Maredsous (Belgien) 

Wenn man das Problem des Ordenslebens heute richtig stellen will, so 
sollte man sich, wie mir scheint, über das Ausmaß der soziokulturellen und 
anthropologischen Wandlungen klar werden, die seit dem letzten Krieg 
im Gang sind. Mit zwanzig Jahren Verspätung in Bezug auf die geschicht- 
liche Entwicklung hat das Zweite Vatikanische Konzil eine Bresche in das 
Selbstverteidigungssystem des Katholizismus geschlagen. Während bis da- 
hin nur ein zaghaftes Einsickern der herandrängenden Wogen festzustel- 
len war, brach nun das Wasser mit Gewalt in das Innere der Kirche ein. 

Zuschauern und Lesern offen. Abgesehen davon läßt der gewöhnliche Alltag genügend 
Spielraum zu rücksichtsvoller Verantwortung. 
30 A. a. 0. 326. 
31 Die Exerzitien des Ignatius von Loyola, Nr. 22. 




