
Franz-Josef Steinmetz 194 

leidigen Rücksichtspathos das Wort geredet, sondern einer differenzier- 
ten geistigen Auseinandersetzung, bei der die verschiedenen Ebenen der 
Diskussionen, so gut es nur geht, unterschieden bleiben, Ärgernisse aus be- 
grenztem Bereich also nicht sofort in den des eigentlichen Religiösen 
gezerrt werden. Hält man sich wenigstens an einige Regeln der Toleranz, 
•wird nicht nur eine unnötige und vielleicht verhängnisvolle Ausweitung 
des Konfliktes verhindert, sondern auch eine Voraussetzung für ein posi- 
tives Ergebnis der Auseinandersetzung und vielleicht sogar eine wechsel- 
seitige Befruchtung geschaffen"30. 

Es gibt einen klassischen Text, der die Thematik dieser Zeilen recht 
praktisch zusammenfaßt. Er hat seinen ursprünglichen Platz in den Exer- 
zitien des Ignatius von Loyola und gilt als ihre Voraussetzung. Das kirch- 
liche Leben besteht nicht nur aus Exerzitien. Immer aber dürfte man mit 
Nutzen berücksichtigen, •daß jeder gute Christ mehr bereit sein muß, 
eine Aussage des Nächsten zu retten, als sie zu verdammen. Vermag er sie 
aber nicht zu retten, so forsche er nach, wie jener sie versteht; und wenn er 
sie übel versteht, so verbessere er ihn mit Liebe, genügt dies aber nicht, so 
suche er alle passenden Mittel, daß jener, sie richtig verstehend, sich 
rette"31. 

Das monastische Leben heute 

Abt Olivier du Roy, OSB, Maredsous (Belgien) 

Wenn man das Problem des Ordenslebens heute richtig stellen will, so 
sollte man sich, wie mir scheint, über das Ausmaß der soziokulturellen und 
anthropologischen Wandlungen klar werden, die seit dem letzten Krieg 
im Gang sind. Mit zwanzig Jahren Verspätung in Bezug auf die geschicht- 
liche Entwicklung hat das Zweite Vatikanische Konzil eine Bresche in das 
Selbstverteidigungssystem des Katholizismus geschlagen. Während bis da- 
hin nur ein zaghaftes Einsickern der herandrängenden Wogen festzustel- 
len war, brach nun das Wasser mit Gewalt in das Innere der Kirche ein. 

Zuschauern und Lesern offen. Abgesehen davon läßt der gewöhnliche Alltag genügend 
Spielraum zu rücksichtsvoller Verantwortung. 
30 A. a. 0. 326. 
31 Die Exerzitien des Ignatius von Loyola, Nr. 22. 



Das monastische Leben heute 195 

Man kann diesen Prozeß mit einer Sturmflut vergleichen, die gegen einen 
Deich brandet. Er wird zunächst nur angenagt, höchstens schlägt von Zeit 
zu Zeit eine Woge darüber. Aber schon eine kleine Bresche bewirkt, daß 
der ganze Damm weggespült wird. Erstaunlicherweise findet jedoch die 
gegenwärtige Sturmflut als Antwort nur zaghafte Reformprojekte, die 
vielleicht der Situation nach dem letzten Weltkrieg angemessen gewesen 
wären, die aber absolut keine Antwort auf die Umwälzungen sind, die uns 
heute bedrängen. Damit klagen wir niemanden an, schon gar nicht die in 
den Orden Verantwortlichen. Die Ordensleute waren ja gegen die sozio- 
kulturellen Veränderungen durch eine geschlossene katholische Welt ab- 
geschirmt, die alle Bedrohungen auffing und die sie überredete, so zu blei- 
ben, wie sie waren. Innerhalb der christlichen Festung war das Ordens- 
milieu so etwas wie die letzte innere Zitadelle, die am meisten behütete 
Rüstkammer. Es erfährt daher den gegenwärtigen Einbruch um so tragi- 
scher, als es nicht darauf vorbereitet war. 

Die Nachwuchskrise in den Orden und die Austritte sind andrerseits 
eine erschwerende Folge; sie sind wie ein ständiger Blutverlust, der einen 
Verletzten allmählich seiner Widerstands- und Reaktionskräfte beraubt. 
Es ist höchste Zeit, daß wir uns der Wurzeln des Phänomens, vor dem wir 
stehen, bewußt werden. Diese Wurzeln sind vor allem sozio-kultureller 
und anthropologischer Art, aber sie erschüttern gerade dadurch auch die 
religiösen Vorstellungen und erfordern, daß wir unseren Glauben und den 
Sinn des Ordenlebens neu interpretieren1. 

I. Was sollen •Ordensleute" in einer •nachchristlichen Welt"? 

Ich gehe von der Erfahrung eines Ordenslebens aus, das keine bestimmten 
apostolischen Aufgaben, wie Unterricht, Krankenpflege und dergleichen 
hat, also von einem, das sich ausschließlich als gottgeweihtes, das heißt mo- 
nastisches Leben versteht. Dieses hat den Vorteil, das Problem des Ordens- 
lebens in Reinkultur zu stellen. Die anderen Orden werden gewahr, daß 
die •apostolischen Werke" oft nur ein Alibi sind, das die Antwort auf die 
Frage, vor die sie sich letztlich gestellt sehen, nämlich die nach dem Sinn 
ihres Engagements im Orden, nur hinausschiebt. Diese Frage wird ihnen 
unausweichlich in dem Maße gestellt, als sich zeigt, daß die anderen Kom- 
ponenten ihres Lebens auch im Leben eines Laien verwirklicht werden 
1 Um die folgenden Ausführungen (eines am 14. April in Nürnberg gehaltenen Vortra- 
ges, der vieles offen läßt) über die Gestalt eines künftigen Mönchtums besser einordnen 
und beurteilen zu können, informiert ein eigener Beitrag im gleichen Heft dieser Zeit- 
schrift über die gegenwärtig kursierenden Ideen hinsichtlich eines zukünftigen Ordens- 
lebens, wie sie vor allem im westeuropäischen Raum (Frankreich, Belgien, Holland) immer 
stärker begegnen. Die Schriftleitung. 



Olivier du Roy 196 

können. Erziehung, Kranken- und Altenpflege oder soziale Hilfe säkulari- 
sieren sich. Was das Priestertum angeht, so tendiert es auf eine Unter- 
scheidung vom Ordensleben, indem es seine monastischen Komponenten, 
unter anderem den Zölibat, abwirft. Wir stehen also alle mit dem Rücken 
an der Wand, besonders aber die Mönche. 

Es sei denn, man sagt: Gerade die Mönche bleiben die einzigen Zeugen 
der •vertikalen" Dimension christlicher Existenz in einer Welt, wo sich 
alles säkularisiert; sie werden die Menschen des •Sakralen", der •Reli- 
gion" bleiben. Man bittet sie inständig darum, die Pfeiler oder die Türme 
zu bleiben, die wie bei den großen Kathedralen zum Himmel weisen. 

Man verlangt ja von uns oft, in dieser modernen Welt geheiligte Inseln 
zu erhalten, Orte, wo man eine Atmosphäre der Spiritualität findet, Hoch- 
burgen, wo man reinere Luft atmen und sich leicht von den Sorgen dieser 
materialistischen Welt lösen kann. In diesen Zonen der Stille und Samm- 
lung würde man leichter beten. Alles sei dazu angetan. Auch in dieser Hin- 
sicht verlangt man von uns, daß wir bleiben, was wir sind. 

Sollen wir uns aber so durch das Sakrale, durch die Stille und vor allem 
durch diese •Klimatisierung" des Spirituellen kennzeichnen lassen? Sollen 
wir Reservate des •Homo religiosus" bleiben, so wie man in Naturschutz- 
gebieten Arten, die am Verschwinden sind, und Rassen, die durch die mo- 
derne Zivilisation bedroht sind, am Leben erhält? 

Wir müssen hier eine Reihe von Mißverständnissen entlarven. Das erste 
und schwerste ist ein grundsätzlicher Irrtum über das Wesen des christ- 
lichen Mönchtums. Ich sage ausdrücklich: des christlichen Mönchtums. Und 
damit ziele ich schon auf die Ursache des Mißverständnisses hin. Die Wur- 
zeln des Mönchtums liegen nämlich in der Geschichte der Religionen. Es 
gibt ein buddhistisches Mönchtum, ein Mönchtum der Essener und viele 
andere. Es existiert also ein vor-christliches monastisches Phänomen. Das 
Mönchtum ist somit eine Lebensform des Menschen, die zunächst nur 
menschlich ist, die evangelisch werden muß und durch den Glauben eine 
Bekehrung erfahren hat. Die Mönche haben das vielleicht nicht immer 
gesehen. Zu oft haben sie geglaubt, es genüge, •Mönch" zu sein, um ein 
ganzer Christ zu sein. Nichts ist indes weniger sicher! 

Das monastische Leben ist eine Haltung des Radikalen, eine Lebens- 
form des Absoluten, die sich im Christentum wiederfindet, weil sie zutiefst 
menschlich ist. Aber diese Lebensform bringt die ihr eigenen Zweideutig- 
keiten mit sich, deren man sich bewußt sein muß. Sie ist im Christentum in 
dem Augenblick entstanden, als die Zeit der Märtyrer zu Ende ging. So- 
lange der christliche Glaube durch Verfolgung und Todesgefahr gekenn- 
zeichnet war, war er in sich schon heroisch. Als er aber in der Gesellschaft 
Heimatrecht erhielt und das Christentum Staatsreligion wurde, wollten 



Das monastische Leben heute 197 

gewisse Gläubige die harten Forderungen des Glaubens vor dem Ver- 
stricktwerden in die Kompromisse der neuen •Christenheit" retten. Sie 
flohen die •Welt". Aber die Welt, die sie verließen, um sich in die Wüste 
zurückzuziehen, war nicht •die materielle Welt", die man um einer besse- 
ren Welt willen verachtete. Selbst wenn ein gewisser Dualismus platoni- 
scher Prägung ihre Reaktion infiziert hat, so war er auf keinen Fall für 
ihre Haltung wesentlich. Was sie nämlich in den Wüsten suchten, das war 
Auseinandersetzung, der geistliche Kampf. Darin entsprachen sie ganz den 
biblischen Überlieferungen, nach denen die Wüste keineswegs ein Ort ist, 
an dem man mit Leichtigkeit ein spirituelles Leben führen kann, sondern im 
Gegenteil ein Ort der außerordentlichsten Schwierigkeiten, des Kampfes 
ohne falsche Ausflüchte und ohne Pardon. Nicht mit dieser Welt als sol- 
cher hatte der Mönch gebrochen, sondern mit den Bequemlichkeiten einer 
kompromißbereiten Christenheit. Er suchte das Martyrium, das heißt, es 
ging ihm um das Alles oder Nichts eines Glaubens in einer Welt, wo der 
Glaube, zu selbstverständlich geworden, es sich leicht machte und sozusa- 
gen domestiziert war. 

Wie alle Gegenbewegungen, so erlebte auch das christliche Mönchtum 
seine Übertreibungen; es ließ sich von den für den •Geist des Absoluten" 
charakteristischen Zweideutigkeiten verführen: Verachtung der Welt, Haß 
auf die Frau, Lob der Einsamkeit auf Kosten der Liebe, Unterbewertung der 
kirchlichen Vermittlungen des christlichen Lebens. Als das Mönchtum in 
das Christentum eindrang, brachte es jenen Piatonismus mit sich oder be- 
schleunigte es sein Eindringen, wie er im hellenistischen Milieu vor- 
herrschte, und gab ihm seinerseits Heimatrecht in der Kirche. 

Das Mönchtum mußte also nach und nach christianisiert werden. Die 
großen Begründer des Zönobitenlebens, der heilige Pachomius, der heilige 
Basilius und der heilige Benedikt haben das monastische Leben neu evan- 
gelisiert, indem sie darin die unauflösbare Einheit der beiden Liebes- 
Gebote und damit das Leben in der Gemeinschaft einführten, das allein 
die Ausübung der Nächstenliebe ermöglicht. Jahrhundertelang haben die 
Mönche Europa evangelisiert, die Zivilisation verbreitet, die Kranken 
gepflegt und die Ausgestoßenen der Gesellschaft beherbergt. 

Nach und nach wurden die Mönche in all diesen Aufgaben durch die 
anderen Orden abgelöst, wobei das Mönchtum mehrmals historische 
Wendepunkte verfehlte. Zur Zeit der Städtegründungen blieb es bäuer- 
lich und feudalistisch. Indem es sich in seiner patristischen Kultur abkap- 
selte, überließ es anderen, die oft weniger in der Tradition der Bibel und 
der Kirchenväter verwurzelt waren, die Beiträge der im dreizehnten Jahr- 
hundert wiederentdeckten großen Philosophen des Altertums zu assimilie- 
ren. Die Bettelorden sind aus der Abdankung der Mönche vor der Uni- 



Olivier du Roy 198 

versitätskultur in den aufblühenden Städten entstanden. Und wie war es 
in der Zeit der Renaissance und der Reformation? Als schließlich die Fran- 
zösische Revolution, was noch im Mönchtum lebendig war, weggefegt hatte, 
kannte man im letzten Jahrhundert nur die eine Sorge: das Mönchtum 
nach dem Vorbild des Mittelalters zu restaurieren, wenigstens so, wie die 
Romantik sich dieses vorstellte. 

Damit sind wir beim Kern des Problems angelangt. Alle anderen Pro- 
bleme sind nur dessen Folgen: mit der Französischen Revolution ist die 
Zeit, die von der Christenheit geprägt wurde, beendet. Ursprünglich ver- 
ließ das Mönchtum die •Civitas christiana" als einen Ort des Kompromis- 
ses, den der steile Glaube der ersten Mönche ablehnte. Durch die christ- 
liche Gesellschaft zu einem Vollkommenheitsideal auf hohe Berge entrückt 
und gezähmt, zudem manchmal der Ansicht Vorschub leistend, das Chri- 
stentum kenne zwei Stufen (einfache Gläubige und •Vollkommene", Ge- 
bote und Räte), wird das Kloster in der •nachchristlichen" Zeit, wie wir 
sie erleben, zu einer Insel der Christenheit, zu einer Restauration der 
•Civitas christiana" am Rande der säkularisierten Welt- ganz im Gegen- 
satz zu dem, was es ursprünglich war. 

Kommen wir nicht, wenn wir ein einstiges Verhalten aufrechterhalten 
oder kopieren, dahin, daß wir gerade das Gegenteil von dem, was dieses 
Verhalten früher ausdrückte, tun und darstellen? Wo sind die Wüsten 
unserer Zeit? Wo kann man dem Bösen mit offenem Visier entgegentre- 
ten, allein mit den Waffen des Glaubens? Wo ist der Ort, der die größten 
Schwierigkeiten bietet? Ist es ein geographischer oder ein soziologischer 
Ort? Befindet er sich auf dem Lande oder in den Vorstädten oder im Her- 
zen unserer Städte? Hat die Flucht aus der Welt nicht eine merkwürdige 
Parallele im Tourismus mit seiner Flucht aus den Städten? Wird sie nicht 
dadurch zur Verlockung, wird sie nicht von der Freizeitgesellschaft in Be- 
schlag genommen durch die Sehnsucht nach Stätten der Vergangenheit und 
der unberührten Natur? Ist der Mönch in seinem feudalistischen und mit- 
telalterlichen oder ganz einfach barocken Kloster nicht zu einer touristi- 
schen Sehenswürdigkeit geworden? 

II. Was ist der •Religiose" in einer verstädterten und technischen Welt? 

Mit dieser Frage stellen wir einen zweiten Irrtum bloß, der eine Folge des 
ersten ist. Wenn der Mönch, um ein christlicher Mönch zu sein, die •reli- 
giöse" Dimension des menschlichen Lebens einer Konversion unterwerfen 
muß, dann muß er auch seine radikale Lebensentscheidung unter Bedin- 
gungen leben, die seinen Zeitgenossen verständlich und durchsichtig sind. 
Nun ist die Welt, in der seine Zeitgenossen leben, eine Welt der Technik 



Das monastische Leben heute 199 

und der Städte. In dieser Welt bedeutet die geographische Zurückgezogen- 
heit (in die Wüste, aufs Land, in grüne Zonen) eine Ausnahme- und Vor- 
zugssituation. Diese Bedingungen zu wählen heißt nichts anderes, als 
daß man die •Natur" als jenes Milieu wertet, das der menschlichen Reli- 
giosität am meisten förderlich ist. Was bedeutet dies aber in den Augen 
des Glaubens? Was kann ein Mönch, der zurückgezogen in einer einsamen 
Landgegend lebt, einem in der modernen •Technopolis" lebenden Men- 
schen sagen, das ihn betrifft? Dieser wird ihm antworten: Beten würde ich 
unter solchen Bedingungen zweifelsohne auch. Das hat aber nichts mit 
meinem Leben zu tun, mit meiner Arbeit, meinem Tagesrhythmus, den 
öffentlichen Verkehrsmitteln, dem Lärm der suggestiven Reklame, der 
täglichen Begegnung mit zahllosen anonymen menschlichen Gesichtern von 
Leuten, die wie ich in allen Richtungen verkehren. Dem Mönch steht es 
frei, in einem anderen Rhythmus, in einer anderen Welt zu leben. Aber er 
verliert damit das Recht, irgendeine Bedeutung zu beanspruchen, die auch 
außerhalb seiner freigewählten Existenzbedingungen Gültigkeit hat. 

Wenn hingegen der Mönch es wagen würde, auf diese Existenzbedin- 
gungen und auf den fragwürdigen Begriff einer •Weltflucht", die eine 
•Städteflucht" geworden ist, zu verzichten, dann würden seine Glaubens- 
entscheidung und die Art seines Lebens ihren vollen Sinn wieder erlan- 
gen, und sie würden zu den Menschen, seinen Brüdern, von Gott sprechen. 
Nicht, daß er wem immer Lektionen zu erteilen und sich als Vorbild zu 
präsentieren hätte. Nein, er sollte vielmehr bescheiden sein und wieder 
lernen, wie jedermann zu leben, ohne Privilegien und ohne Ausnahme- 
bedingungen. Dann aber würde er, allein durch sein Leben und durch 
keine andere Form als die seines täglichen Lebens ein überzeugender 
Zeuge der Werte sein, für die er einsteht. 

In einer Gesellschaft, in der die sozialen Ungleichheiten sich verschärfen, 
und wo die Armen zu Randfiguren werden, würde der Mönch zum Zeugen 
dafür, daß jeder Mensch unabhängig von seiner Rentabilität betrachtet 
werden muß. Und durch die Wahl von armen, solidarischen und ausge- 
setzten Lebensbedingungen würde er den Glauben in jenem Risiko leben, 
das diesem eigen ist, und das vom Bedürfnis nach institutioneller Absiche- 
rung und Sicherheit verdeckt werden kann. In einer Gesellschaft, in der die 
Begehrlichkeit durch den Anreiz einer Reklame, die sie ausbeutet, ständig 
ausgeweitet wird, sollte er die Freiheit eines Menschen leben, der wählen 
kann, weil er in sich selbst einen Schwerpunkt besitzt. In einer Welt, in der 
Arbeit und Freizeit sich bis zu einem Gegensatz, der den Menschen sich 
selbst entfremdet, voneinander trennen, wäre der Mönch ein Zeugnis für 
diese tiefe Einheit der Persönlichkeit. Wenn er sich selbst den allgemeinen 
Arbeitsbedingungen unterwirft, wird die Freizeit-frömmigkeit einer ge- 



Olivier du Roy 200 

heiligten und meditativen Muße nicht zum Ersatz der üblichen Freizeit- 
gestaltung werden. Dies wäre eine andere Art und Weise, dieselbe Ent- 
fremdung und denselben Dualismus zu leben. In einer radikaleren Hal- 
tung, die die Antinomie von Arbeit und Freizeit überwindet und die dem 
Gebet jede Flucht in den freien Raum der Träume verbietet, würde er den 
für die schöpferischen Kräfte notwendigen Abstand gewinnen. In einer 
Welt, in der die Menschen einsam sind und zugleich in der Masse ersticken, 
könnte er Zeugnis geben für die Werte der personalen Kommunikation. 
In einer Welt, in der das Suchen nach Macht und Sozialprestige eine fun- 
damentale Antriebskraft darstellt, würde er Zeugnis dafür geben, wie man 
auf Macht und Prestige verzichtet. 

All dies wäre aber nur der Fall, wenn er dieselben Lebensbedingungen 
wie seine Mitmenschen hinsichtlich Wohnung, Kleidung und Arbeit hätte. 
Durch seine Ablehnung, sich absondern zu lassen, könnte er sich selbst in 
seiner Eigenart auf eine Art bewahren, die wahrhaftig ein Zeichen für alle 
wäre. Das soll nicht heißen, daß er durch sein Zeugnis eine Lektion ertei- 
len will, sondern daß er ein Leben zu führen versucht, das einen Sinn hat 
für ihn selbst wie für die anderen, auch wenn dieser Sinn die gängigen 
Werte einer Umwelt in Frage stellt. Er darf keinesfalls akzeptieren, ein- 
fach etwas Merkwürdiges oder gar • Folkloristiscb.es" zu werden. Gerade das 
ist er unglücklicherweise geworden, weil er vergessen hat, den ursprüng- 
lichen, durch die Entscheidung für das Evangelium bestimmten Stil des 
christlichen Mönchtums auf die völlig neuen Bedingungen zu übertragen. 

III. Was ist der •Religiose" in einer pluralistischen Gesellschaft? 

Ein dritter für das Mönchtum wie für jedes Ordensleben verhängnisvoller 
Irrtum betrifft das Leben in der Ordensgemeinschaft, in der Kommunität. 
Wir haben unzweifelhaft das gemeinschaftliche Leben in der katholischen 
Kirche und ganz besonders in den Orden wiederentdeckt. Im Laufe des 
letzten Jahrzehnts wurde man sich dessen bewußt, daß zu große Kloster- 
gemeinschaften oder reine funktionsorientierte apostolische Kommunitäten 
es nicht ermöglichen, wirklich brüderliche Bande zwischen ihren Mitglie- 
dern zu schaffen. Man kam auf die Idee, kleinere Wohngemeinschaften, 
Arbeitsgruppen oder Gesprächsgruppen zu bilden und glaubte, das Pro- 
blem sei gelöst, wenn man die Größenordnung änderte. In Wirklichkeit 
beginnt sich erst jetzt das Problem richtig zu stellen. 

Die Veränderung der Größenordnung hat unweigerlich die Frage einer 
Veränderung im Wesen der Gemeinschaften aufgeworfen. Die kleinen 
Gemeinschaften machen alle die Erfahrung, daß eine Größenänderung 
ohne Änderung der Art und Weise der gegenseitigen Beziehungen so starke 



Das monastische Leben heute 201 

affektive Pressionen erzeugt, daß die Gruppe entweder sich durch einen 
Führertyp infantilisieren läßt oder daß sie explodiert, wenn zu starke Per- 
sönlichkeiten sich behaupten oder entfalten wollen. Außerdem wird im 
Zusammenhang mit dem Umstand, daß man in Städten lebt, die Natur der 
Ordensgemeinschaft in Frage gestellt. Sie wird es auch, in einer Weise, die 
damit konvergiert, durch einen weiteren Umstand, nämlich durch das 
Recht eines jeden, mündig zu werden. Hiervon werde ich dann im IV. Ab- 
schnitt sprechen. 

Was hinsichtlich der Gemeinschaftsformen heute in Frage gestellt wird, 
ist das Familienmodell, das bisher die religiösen Vorstellungen von Or- 
densgemeinschaft, ganz besonders bei den Mönchen, beherrschte, sei es 
nun, daß man die Gemeinschaft als Gruppe paternalistischer oder frater- 
nalistischer Art sah. Im bäuerlichen Milieu glich das Kloster einer großen 
Familie, deren Vater der Abt war. Alle Tätigkeiten der Mönche vollzogen 
sich im Rahmen des Familienbetriebes. Der Abt war alles in einer Person. 
Er war der Vormund seiner Mönche in ihrem Privatleben, ihr geistlicher 
Vater, der Chef des bäuerlichen oder handwerklichen Betriebs und der 
Hausvater, der dem Familienleben seiner Hausgemeinschaft vorstand. 
Man kann verstehen, daß dieses Modell aufgesprengt wird. Aber dem 
•fraternalistischen" Modell geht es genauso, ganz zu schweigen vom •mili- 
tärischen" Modell, das neueren Orden vorschwebte und die Ordensleute 
zu einer Art heiliger Miliz machte, die sich ganz für die apostolischen Ziele 
des Ordens einsetzte. Diese beiden Modelle haben als gemeinsamen Nen- 
ner mit dem ersten, daß sie •totalitäre" Modelle sind. Damit will ich 
sagen: Gesellschaftsmodelle, bei welchen alle Funktionen durch eine ein- 
zige Gruppe totalisiert sind. 

Aber gerade das Leben in Städten läßt sich kennzeichnen durch eine 
Tatsache von grundlegender Bedeutung. An Stelle von einer einzigen Fa- 
miliengruppe ist eine Pluralität der Gruppenzugehörigkeit getreten. Heut- 
zutage gehört zwar jeder zu einer Familie, außerdem aber auch zu einer 
Berufsgruppe (die sich selbst nicht mehr nach dem Familienmodell ver- 
steht), zu einer politischen Gruppierung, oft zu einer ideologischen oder 
religiösen Gruppierung, manchmal zu einem Sport- und Freizeitklub, 
eventuell auch zu einem Freundeskreis. Hinzu kommen noch Altersgrup- 
pen, die an Zahl zunehmen. Dadurch daß er gleichzeitig allen diesen 
Gruppen angehört, kann der Mensch alle personalen Möglichkeiten entfal- 
ten und sein Gleichgewicht in einer Synthese finden, die weit mehr in sei- 
ner Person als in einer Gruppe zentriert ist. Natürlich nehmen diese Grup- 
pen den Einzelnen nicht alle auf derselben Ebene in Anspruch, aber sie 
gleichen sich gegenseitig aus und erlauben es dem Individuum, dem aus- 
schließlichen Druck eines einzigen Milieus auszuweichen. 



Olivier du Roy 202 

Die Aufsplitterung des unitären Einheitsmodells der Ordensgemein- 
schaften bringt übrigens einen Prozeß ans Tageslicht, der schon lange unter 
der Oberfläche der offiziellen Strukturen im Gang ist. Wieviele Ordens- 
leute fanden nicht in der Vielfalt freundschaftlicher Beziehungen oder in 
Laiengruppen ihre eigentliche brüderliche und christliche Stütze. Ihre Or- 
densgemeinschaft war schon sehr oft nur noch ein Arbeitsbereich oder eine 
Pension für Junggesellen. Dieser schleichende Zerfall ist unheilvoll, weil 
er die Werte umkehrt. Die Ordensgemeinschaft könnte also - ohne wesent- 
lichen Schaden - aufhören, eine Arbeits- oder eine Hausgemeinschaft zu 
sein. Wenn sie aber keine Gemeinschaft mehr ist, die ihren Mitgliedern bei 
der Grundorientierung ihrer Existenz Freundschaft und Stütze bietet, so 
verliert sie gänzlich ihre Daseinsberechtigung. 

Wenn aber das Ordensleben einmal vom •Familienmodell" wie von 
jedem •totalitären" oder •unitären" Modell befreit ist, dann könnte es 
eine Vielfalt von Formen wiederfinden und mit einem Minimum an •so- 
ziologischer Einfallskraft" unter Beweis stellen. Es wäre sehr gut denkbar, 
daß Ordensleute nicht zusammen ein Gemeinschaftsleben führen, sondern 
allein, in einer Wohnung leben, und trotzdem in sehr reger und sehr enger 
Verbindung zueinander verbleiben. In einem städtischen Milieu scheint das 
Zusammenleben nicht mehr eine unerläßliche Bedingung für eine Ordens- 
gemeinschaft zu sein. Im Gegenteil zeigt sich oft, daß es ein tiefes zwischen- 
menschliches Verhältnis unter Zölibatären, die starke Persönlichkeiten sind 
und zudem personell und beruflich ernstlich engagiert sind, erst schwierig 
und konfliktreich macht. Es könnten sich Ordenskommunitäten bilden, die 
eher ein •Netzwerk" sind als ein •Haus". Die eine Form würde übrigens 
die andere nicht ausschließen. Manche Ordensleute werden in großen oder 
kleinen Kommunitäten ihre geistliche und persönliche Entfaltung finden, 
andere wieder allein-lebend. Wieder andere werden, je nach der Lebens- 
phase, von einer Lebensform in eine andere überwechseln. Man muß hier 
elastisch bleiben und die Anzahl der möglichen Formen vermehren. Manche 
könnten auch eine Zeitlang oder für immer an pluralistisch gestalteten Le- 
bensgemeinschaften teilnehmen, wo sich Priester, Laien, Ordensleute, Ver- 
heiratete und Ledige zusammenfinden. In diese pluralistischen Gemein- 
schaften werden sie das Zeugnis ihrer besonderen Berufung einbringen. Sie 
werden überdies um so mehr auf ihr Mönchsein verwiesen werden, als ihr 
besonderes Charisma als ein unabdingbarer Beitrag zum Leben der klei- 
nen Zelle der Kirche erscheint, die sie aufbauen wollen. Sie würden im übri- 
gen die Bindungen zu den Mönchen, die ihre Brüder sind, beibehalten, sich 
regelmäßig mit ihnen treffen, um im Austausch der verschiedenartigen, 
aber doch konvergierenden Erfahrungen Licht und brüderliche Unterstüt- 
zung zu finden, sowie die Kraft, darin fortzufahren. 



Das monastische Leben heute 203 

Dieser Pluralismus verschiedener •Engagements" ist vielleicht die Be- 
dingung für einen anderen Pluralismus, der die Ordensleute nicht mehr in 
Abgeschlossenheit einer christlichen Gesellschaft leben läßt, sondern sie 
mit der atheistischen Welt konfrontiert, der Welt ohne Gott, der Welt all 
der Menschen, die anders denken als sie. Durch leichte, flüssige Strukturen 
würde das Ordensleben seine Kraft des Durchdringens, seine Anpassungs- 
fähigkeit und seine Erfindungsgabe zurückgewinnen. Dann wird die Kon- 
frontation mit der Wüste wieder ernst werden, anstatt sich nur in einem 
sorgfältig und künstlich hergestellten Rahmen abzuspielen. 

IV. Was ist ein •Religiose" in einer mündigen Welt? 

Eine vierte und letzte Überprüfung der Werte des Ordenslebens oder des 
Mönchtums ist zugleich die Konsequenz und das Fundament der beiden 
vorhergehenden. Müssen wir nicht die eigentlichen Werte des Ordens- 
lebens unter dem Gesichtspunkt einer Erwachsenen- statt einer Unmün- 
digenpsychologie neu interpretieren? Denn die •nach-religiöse", verstäd- 
terte, technisierte, pluralistische Welt ist eine Welt, wo der Mensch mün- 
dig wird oder es doch werden soll. Gewiß verkennen wir damit nicht all 
die Risiken der Entfremdung, kollektiver Abdankung oder verlängerter 
und verantwortungsloser Pubertät, die uns in dieser Welt bedrohen. In 
dieser Welt gibt es aber auch - und wir sollen uns vielleicht die hier gebo- 
tene Möglichkeit zunutze machen - die Forderung an den Menschen, sein 
eigenes Leben und das Schicksal der Welt selber in die Hand zu nehmen. 

Was aber wird in einer Anthropologie des mündigen Menschen aus den 
Werten des Ordenslebens? Haben wir diese Werte nicht auch loszulösen 
vom soziologischen Status fortwährender Unmündigkeit? So konnte man 
früher zum Beispiel die Armut leben als eine Rechtsunfähigkeit zu Ge- 
schäftsabschlüssen. Die Ordensleute überließen einem •Ökonomen" oder 
ihrem Oberen die Sorgen um die •materiellen" oder wirtschaftlichen An- 
gelegenheiten. Sie beschmutzten ihre Hände nicht mit Geld, es sei denn, 
ihre Stellung oder besondere Standesgnaden liehen ihnen dazu Hand- 
schuhe! Eine Folge davon ist der Mangel an Verantwortungsbewußtsein 
der meisten Ordensleute, die nichts wissen von den Zwangsläufigkeiten 
einer Arbeit, die sich rentieren muß, und vom Zwang, ihren Lebensunter- 
halt zu verdienen. Von da kommt auch der Machiavellismus gewisser Or- 
densökonomen, für die in Anbetracht der guten Zwecke, die der Orden 
verfolgt, jedes Mittel gut ist, wenn es darum geht, Geld zu verdienen oder 
es guten Seelen aus der Tasche zu ziehen. Wäre nicht eine mündige Auf- 
fassung der Armut im Ordensleben darin zu sehen, daß jeder seinen 
Lebensunterhalt selbst verdienen muß, jeder durch seinen Beruf, und daß 



Olivier du Roy 204 

das Geld, das er verdient hat, in die gemeinsame Kasse gegeben wird, um 
verantwortungsbewußt und im Geiste evangelischer Armut verwaltet zu 
werden? 

Hat man die Keuschheit nicht auch als eine affektive Unmündigkeit ver- 
standen? Sie war eine Unkenntnis der Sexualität oder der affektiven Be- 
dürfnisse des erwachsenen Mannes oder der erwachsenen Frau, und nicht 
ein Verzicht auf jenes wesensgemäße Bedürfnis nach dem •anderen, der 
meinesgleichen" ist, aus Liebe zu Gott und um des Dienstes am Nächsten 
willen im Geiste der Armut. Diesseits einer Entdeckung des wesensbeding- 
ten Gegenüber, das der Mann für die Frau und die Frau für den Mann ist, 
gibt es nur Platz für Narzißmus oder latente Homosexualität, die in einem 
Verzicht, der dem Bild von sich schmeichelt (wir, wir brauchen •das" nicht), 
oder in der Hingabe an pädagogische Aufgaben mehr oder weniger gut 
sublimiert werden. Wäre es nicht gerade der richtige Weg zu einem gott- 
geweihten Zölibat in psychologischer Mündigkeit, die wesensbedingte 
Spannung auf den anderen hin lebendig zu halten und alle Empfindungen 
eines reifen, seiner selbst bewußt gewordenen Gefühlslebens im Dienst 
einer universalen Liebe zu entfalten? 

Soll der Gehorsam wirklich ein Verzicht auf den Gebrauch der Freiheit 
sein, eine ständige Entfremdung des eigenen Willens zugunsten eines Vor- 
mundes, der seinen Willen an die Stelle des unseren setzt? Das Vaterbild, 
das der Obere verkörpert, ist hier von erschreckender Zweideutigkeit, und 
der Geist der Kindlichkeit verbirgt oft die Flucht vor der Verantwortung. 
Der Gehorsam des Mündigen ist ein Gehorsam Gott gegenüber im ganzen 
Umfang der konkreten Wirklichkeit und unter anderem in den Struktu- 
ren der Ordensgemeinschaft, die Verantwortliche und Gleichgestellte um- 
faßt. Die mündige Ausübung des Gehorsams hängt also zum großen Teil 
von den jeweiligen Strukturen der Ordensgemeinschaften ab. Wo der 
Obere der einzige Verantwortliche ist, ist der Gehorsam infantilisierend. 
Wo er nur der Koordinator der Gruppe und der für die endgültige Ent- 
scheidung Verantwortliche in einer Kommunität ist, in der alle zusammen 
den Willen Gottes suchen sollen, macht der Gehorsam denjenigen, der bei 
diesem großen Spiel mitspielt und dessen Risiko auf sich nimmt, zu einem 
mündigen und freien Menschen. 

Im Gebet schließlich werden wir nicht mehr unsere Zuflucht zu einer 
magischen Wirksamkeit einer anderen Ordnung und einer anderen Welt 
nehmen, sobald die realistische Welt der Technik uns enttäuscht oder uns 
unsere Grenzen spüren läßt. Der Mönch ist nicht jemand, der auf die 
alleinige Wirksamkeit des Gebetes gesetzt hat, das hier verstanden würde 
als Ersatz für die Unzulänglichkeiten der Technik. Er setzt sich mit den 
konkreten Aufgaben dieser Welt auseinander. Er weiß aber, daß die Liebe 



Das monastische Leben heute 205 

die einzige, entscheidende Kraft ist, die der menschlichen Existenz einen 
Sinn geben kann. Er weiß auch, daß nicht jede Liebe diese Rolle spielen 
kann, sondern nur die Liebe, die von Gott durch Jesus Christus kommt 
und die darin besteht, sein Leben hinzugeben. Und er weiß schließlich, 
daß das für den Menschen unmöglich ist, wenn es ihm nicht von oben gege- 
ben ist. Sein Gebet ist ein Sich-Öffnen für dieses Geschenk. Es besteht dar- 
in, daß er bekennt, daß in Jesus Christus und in der Gemeinschaft der 
Gläubigen ihm diese Liebe dargeboten ist. Darum ist es Danksagung. Es 
besteht dann darin, sich davon durchdringen und umwandeln zu lassen, 
damit diese Liebe durch uns hindurchgehen kann. Sie kann ihr Werk in 
uns nur vollbringen, indem sie uns dahin bringt, daß wir uns selbst ster- 
ben. Das Gebet verweist also letzten Endes zurück auf das Handeln, wie 
der Glaube auf die Liebe zurückweist, die sein Lebensnerv ist. Der Mönch 
ist also kein Kontemplativer, der sich damit zufrieden gibt, Gott zu be- 
trachten und dann die Welt. Er ist im selben Maß ein Aktiver, der sich 
durch Gott umwandeln läßt, um die Welt nach dem Plane Gottes umwan- 
deln zu können. 

Was der Mönch im wesentlichen ist, können wir nun zusammenfassend 
sagen, nachdem wir viele Zweideutigkeiten und Mißverständnisse ausge- 
räumt haben. Er ist ein Mensch des Absoluten, der zuerst auf die notwen- 
dige Bekehrung seiner selbst zur Liebe setzt, der glaubt, diese Bekehrung 
von Gott erwarten zu müssen, und der ohne Privilegien und ohne Schutz 
sich in das menschliche Abenteuer einläßt, um Zeugnis abzulegen für den 
absoluten Charakter dieser Liebe, die von Gott kommt. Er wählt gemäß 
seiner Veranlagung und Berufung arme und paradoxe Mittel, die ihn un- 
nachgiebig dazu zwingen, in seinem ganzen Leben, mit seinen tiefsten 
Überzeugungen, konsequent zu sein. Aber dieser Mensch des Absoluten 
und der inneren Überzeugung, ein Feind von Kompromiß und bequemer 
Anpassung, strebt danach, zunächst ein Christ und so erst ein Mönch zu sein. 
Seine Haltung ist somit viel mehr eine Haltung des Glaubens an die Ini- 
tiative Gottes als eine Haltung des Vertrauens auf die eigenen Mittel und 
seien es Entsagung und Gebet. Es ist zugleich eine Haltung der Liebe, die 
nie die Liebe zu Gott von dem konkreten Dienst am Nächsten, in dem sie 
ihren Prüfstein hat, trennt. Aber vor allem und in erster Linie muß dieser 
Mensch ein mündiger Mensch und ein Mensch seiner Zeit sein. Und das 
hat diese Darlegung zeigen wollen. 




