Franz-Josef Steinmetz 194

leidigen Riicksichtspathos das Wort geredet, sondern einer differenzier-
ten geistigen Auseinandersetzung, bei der die verschiedenen Ebenen der
Diskussionen, so gut es nur geht, unterschieden bleiben, Argernisse aus be-
grenztem Bereich also nicht sofort in den des eigentlichen Religitsen
gezerrt werden. Halt man sich wenigstens an einige Regeln der Toleranz,
»wird nicht nur eine unnétige und vielleicht verhingnisvolle Ausweitung
des Konfliktes verhindert, sondern auch eine Voraussetzung fiir ein posi-
tives Ergebnis der Auseinandersetzung und vielleicht sogar eine wechsel-
seitige Befruchtung geschaffen®so,

Es gibt einen klassischen Text, der die Thematik dieser Zeilen recht
praktisch zusammenfafit. Er hat seinen urspriinglichen Platz in den Exer-
zitien des Ignatius von Loyola und gilt als ihre Voraussetzung. Das kirch-
liche Leben besteht nicht nur aus Exerzitien. Immer aber diirfte man mit
Nutzen beriicksichtigen, ,dafl jeder gute Christ mehr bereit sein muf,
eine Aussage des Nachsten zu retten, als sie zu verdammen. Vermag er sie
aber nicht zu retten, so forsche er nach, wie jener sie versteht; und wenn er
sie iibel versteht, so verbessere er ihn mit Liebe, geniigt dies aber nicht, so

suche er alle passenden Mittel, dafl jener, sie richtig verstehend, sich
rette“st,

Das monastische Leben heute
Abt Olivier du Roy, OSB, Maredsous (Belgien)

Wenn man das Problem des Ordenslebens heute richtig stellen will, so
sollte man sich, wie mir scheint, {iber das Ausmaf} der soziokulturellen und
anthropologischen Wandlungen klar werden, die seit dem letzten Krieg
im Gang sind. Mit zwanzig Jahren Verspitung in Bezug auf die geschicht-
liche Entwidklung hat das Zweite Vatikanische Konzil eine Bresche in das
Selbstverteidigungssystem des Katholizismus geschlagen. Wihrend bis da-
hin nur ein zaghaftes Einsickern der herandringenden Wogen festzustel-
len war, brach nun das Wasser mit Gewalt in das Innere der Kirche ein.

Zuschauern und Lesern offen. Abgesehen davon 148t der gewdhnliche Alltag geniigend
Spielraum zu ricksichtsvoller Verantwortung.

30 A a. 0. 326.

31 Die Exerzitien des Ignatius von Loyola, Nr. 22.



Das monastische Leben heute 195

Man kann diesen Prozef§ mit einer Sturmflut vergleichen, die gegen einen
Deich brandet. Er wird zunichst nur angenagt, hochstens schligt von Zeit
zu Zeit eine Woge dariber. Aber schon eine kleine Bresche bewirkt, dafl
der ganze Damm weggespiilt wird. Erstaunlicherweise findet jedoch die
gegenwirtige Sturmflut als Antwort nur zaghafte Reformprojekte, die
vielleicht der Situation nach dem letzten Weltkrieg angemessen gewesen
waren, die aber absolut keine Antwort auf die Umwélzungen sind, die uns
heute bedrangen. Damit klagen wir niemanden an, schon gar nicht die in
den Orden Verantwortlichen. Die Ordensleute waren ja gegen die sozio-
kulturellen Verdnderungen durch eine geschlossene katholische Welt ab-
geschirmt, die alle Bedrohungen auffing und die sie iiberredete, so zu blei-
ben, wie sie waren. Innerhalb der christlichen Festung war das Ordens-
milieu so etwas wie die letzte innere Zitadelle, die am meisten behiitete
Riistkammer. Es erfihrt daher den gegenwirtigen Einbruch um so tragi-
scher, als es nicht darauf vorbereitet war.

Die Nachwuchskrise in den Orden und die Austritte sind andrerseits
eine erschwerende Folge; sie sind wie ein stindiger Blutverlust, der einen
Verletzten allmihlich seiner Widerstands- und Reaktionskrifte beraubt.
Es ist hochste Zeit, dafl wir uns der Wurzeln des Phanomens, vor dem wir
stehen, bewufit werden. Diese Wurzeln sind vor allem sozio-kultureller
und anthropologischer Art, aber sie erschiittern gerade dadurch auch die
religidsen Vorstellungen und erfordern, dafl wir unseren Glauben und den
Sinn des Ordenlebens neu interpretierenl.

I. Was sollen ,,Ordensleute” in einer ,nachchristlichen Welt“?

Ich gehe von der Erfahrung eines Ordenslebens aus, das keine bestimmten
apostolischen Aufgaben, wie Unterricht, Krankenpflege und dergleichen
hat, also von einem, das sich ausschlieflich als gottgeweihtes, das heifit mo-
nastisches Leben versteht. Dieses hat den Vorteil, das Problem des Ordens-
lebens in Reinkultur zu stellen. Die anderen Orden werden gewahr, daf§
die ,apostolischen Werke“ oft nur ein Alibi sind, das die Antwort auf die
Frage, vor die sie sich letztlich gestellt sehen, nimlich die nach dem Sinn
ihres Engagements im Orden, nur hinausschiebt. Diese Frage wird ihnen
unausweichlich in dem Mafle gestellt, als sich zeigt, dafl die anderen Kom-
ponenten ihres Lebens auch im Leben eines Laien verwirklicht werden

! Um die folgenden Ausfiihrungen (eines am 14. April in Nirnberg gehaltenen Vortra-
ges, der vieles offen 14Rt) {iber die Gestalt eines kiinftigen Mdnchtums besser einordnen
und beurteilen zu konnen, informiert ein eigener Beitrag im gleichen Heft dieser Zeit-
schrift iber die gegenwirtig kursierenden Ideen hinsichtlich eines zukiinftigen Ordens-
lebens, wie sie vor allem im westeuropdischen Raum (Frankreich, Belgien, Holland) immer
starker begegnen. Die Schriftleitung.



Olivier du Roy 196

kénnen. Erziehung, Kranken- und Altenpflege oder soziale Hilfe sikulari-
sieren sich. Was das Priestertum angeht, so tendiert es auf eine Unter-
scheidung vom Ordensleben, indem es seine monastischen Komponenten,
unter anderem den Zolibat, abwirft. Wir stehen also alle mit dem Ricken
an der Wand, besonders aber die Monche.

Es sei denn, man sagt: Gerade die Monche bleiben die einzigen Zeugen
der ,vertikalen“ Dimension christlicher Existenz in einer Welt, wo sich
alles sakularisiert; sie werden die Menschen des ,Sakralen®, der ,Reli-
gion“ bleiben. Man bittet sie instdndig darum, die Pfeiler oder die Tiirme
zu bleiben, die wie bei den groflen Kathedralen zum Himmel weisen.

Man verlangt ja von uns oft, in dieser modernen Welt geheiligte Inseln
zu erhalten, Orte, wo man eine Atmosphére der Spiritualitit findet, Hoch-
burgen, wo man reinere Luft atmen und sich leicht von den Sorgen dieser
materialistischen Welt 16sen kann. In diesen Zonen der Stille und Samm-
lung wiirde man leichter beten. Alles sei dazu angetan. Auch in dieser Hin-
sicht verlangt man von uns, daf} wir bleiben, was wir sind.

Sollen wir uns aber so durch das Sakrale, durch die Stille und vor allem
durch diese ,Klimatisierung® des Spirituellen kennzeichnen lassen? Sollen
wir Reservate des ,Homo religiosus® bleiben, so wie man in Naturschutz-
gebieten Arten, die am Verschwinden sind, und Rassen, die durch die mo-
derne Zivilisation bedroht sind, am Leben erhalt?

Wir mussen hier eine Reihe von Miflverstindnissen entlarven. Das erste
und schwerste ist ein grundsdtzlicher Irrtum iiber das Wesen des christ-
lichen Ménchtums. Ich sage ausdriicklich: des christlichen Monchtums. Und
damit ziele ich schon auf die Ursache des Miflverstandnisses hin. Die Wur-
zeln des Monchtums liegen namlich in der Geschichte der Religionen. Es
gibt ein buddhistisches Moénchtum, ein Ménchtum der Essener und viele
andere. Es existiert also ein vor-christliches monastisches Phinomen. Das
Monchtum ist somit eine Lebensform des Menschen, die zunachst nur
menschlich ist, die evangelisch werden mufl und durch den Glauben eine
Bekehrung erfahren hat. Die Ménche haben das vielleicht nicht immer
gesehen. Zu oft haben sie geglaubt, es geniige, ,Monch“ zu sein, um ein
ganzer Christ zu sein. Nichts ist indes weniger sicher!

Das monastische Leben ist eine Haltung des Radikalen, eine Lebens-
form des Absoluten, die sich im Christentum wiederfindet, weil sie zutiefst
menschlich ist. Aber diese Lebensform bringt die ihr eigenen Zweideutig-
keiten mit sich, deren man sich bewuf}t sein muf. Sie ist im Christentum in
dem Augenblick entstanden, als die Zeit der Martyrer zu Ende ging. So-
lange der christliche Glaube durch Verfolgung und Todesgefahr gekenn-
zeichnet war, war er in sich schon heroisch. Als er aber in der Gesellschaft
Heimatrecht erhielt und das Christentum Staatsreligion wurde, wollten



Das monastische Leben heute 197

gewisse Gliubige die harten Forderungen des Glaubens vor dem Ver-
stricktwerden in die Kompromisse der neuen ,Christenheit* retten. Sie
flohen die , Welt“. Aber die Welt, die sie verlieflen, um sich in die Wiiste
zuritckzuziehen, war nicht ,die materielle Welt“, die man um einer besse-
ren Welt willen verachtete. Selbst wenn ein gewisser Dualismus platoni-
scher Prigung ihre Reaktion infiziert hat, so war er auf keinen Fall fiir
ihre Haltung wesentlich. Was sie nimlich in den Wiisten suchten, das war
Auseinandersetzung, der geistliche Kampf. Darin entsprachen sie ganz den
biblischen Uberlieferungen, nach denen die Wiiste keineswegs ein Ort ist,
an dem man mit Leichtigkeit ein spirituelles Leben fithren kann, sondern im
Gegenteil ein Ort der auflerordentlichsten Schwierigkeiten, des Kampfes
obne falsche Ausfliichte und ohne Pardon. Nicht mit dieser Welt als sol-
cher hatte der Monch gebrochen, sondern mit den Bequemlichkeiten einer
kompromifibereiten Christenheit. Er suchte das Martyrium, das heifit, es
ging ihm um das Alles oder Nichts eines Glaubens in einer Welt, wo der
Glaube, zu selbstverstindlich geworden, es sich leicht machte und sozusa-
gen domestiziert war.

Wie alle Gegenbewegungen, so erlebte auch das christliche Ménchtum
seine Ubertreibungen; es lieff sich von den fiir den ,Geist des Absoluten®
charakteristischen Zweideutigkeiten verfiihren: Verachtung der Welt, Haf}
auf die Frau, Lob der Einsamkeit auf Kosten der Liebe, Unterbewertung der
kirchlichen Vermittlungen des christlichen Lebens. Als das Monchtum in
das Christentum eindrang, brachte es jenen Platonismus mit sich oder be-
schleunigte es sein Eindringen, wie er im hellenistischen Milieu vor-
herrschte, und gab ihm seinerseits Heimatrecht in der Kirche.

Das Monchtum mufite also nach und nach christianisiert werden. Die
grofien Begriinder des Zonobitenlebens, der heilige Pachomius, der heilige
Basilius und der heilige Benedikt haben das monastische Leben neu evan-
gelisiert, indem sie darin die unauflésbare Einheit der beiden Liebes-
Gebote und damit das Leben in der Gemeinschaft einfithrten, das allein
die Ausiibung der Néchstenliebe erméglicht. Jahrhundertelang haben die
Moénche Europa evangelisiert, die Zivilisation verbreitet, die Kranken
gepflegt und die Ausgestofienen der Gesellschaft beherbergt.

Nach und nach wurden die Monche in all diesen Aufgaben durch die
anderen Orden abgelost, wobei das Monchtum mehrmals historische
Wendepunkte verfehlte. Zur Zeit der Stiddtegrindungen blieb es bauer-
lich und feudalistisch. Indem es sich in seiner patristischen Kultur abkap-
selte, iiberliefl es anderen, die oft weniger in der Tradition der Bibel und
der Kirchenviter verwurzelt waren, die Beitrdge der im dreizehnten Jahr-
hundert wiederentdeckten grofien Philosophen des Altertums zu assimilie-
ren. Die Bettelorden sind aus der Abdankung der Ménche vor der Uni-



Olivier du Roy 198

versitatskultur in den aufblithenden Stidten entstanden. Und wie war es
in der Zeit der Renaissance und der Reformation? Als schlieflich die Fran-
zosische Revolution, was noch im Méonchtum lebendig war, weggefegt hatte,
kannte man im letzten Jahrhundert nur die eine Sorge: das Ménchtum
nach dem Vorbild des Mittelalters zu restaurieren, wenigstens so, wie die
Romantik sich dieses vorstellte.

Damit sind wir beim Kern des Problems angelangt. Alle anderen Pro-
bleme sind nur dessen Folgen: mit der Franzdsischen Revolution ist die
Zeit, die von der Christenheit geprigt wurde, beendet. Urspriinglich ver-
liefl das Monchtum die ,Civitas christiana® als einen Ort des Kompromis-
ses, den der steile Glaube der ersten Monche ablehnte. Durch die christ-
liche Gesellschaft zu einem Vollkommenheitsideal auf hohe Berge entriickt
und gezdhmt, zudem manchmal der Ansicht Vorschub leistend, das Chri-
stentum kenne zwei Stufen (einfache Glaubige und , Vollkommene®, Ge-
bote und Rate), wird das Kloster in der ,nachchristlichen® Zeit, wie wir
sie erleben, zu einer Insel der Christenheit, zu einer Restauration der
»Civitas christiana“ am Rande der sdkularisierten Welt - ganz im Gegen-
satz zu dem, was es urspriinglich war.

Kommen wir nicht, wenn wir ein einstiges Verhalten aufrechterhalten
oder kopieren, dahin, daf wir gerade das Gegenteil von dem, was dieses
Verhalten frither ausdriickte, tun und darstellen? Wo sind die Wiisten
unserer Zeit? Wo kann man dem Bosen mit offenem Visier entgegentre-
ten, allein mit den Waffen des Glaubens? Wo ist der Ort, der die grofiten
Schwierigkeiten bietet? Ist es ein geographischer oder ein soziologischer
Ort? Befindet er sich auf dem Lande oder in den Vorstidten oder im Her-
zen unserer Stidte? Hat die Flucht aus der Welt nicht eine merkwiirdige
Parallele im Tourismus mit seiner Flucht aus den Stadten? Wird sie nicht
dadurch zur Verlockung, wird sie nicht von der Freizeitgesellschaft in Be-
schlag genommen durch die Sehnsucht nach Stitten der Vergangenheit und
der unberiihrten Natur? Ist der Ménch in seinem feudalistischen und mit-
telalterlichen oder ganz einfach barocken Kloster nicht zu einer touristi-
schen Sehenswiirdigkeit geworden?

I1. Was ist der ,Religiose” in einer verstadterten und technischen Welt?

Mit dieser Frage stellen wir einen zweiten Irrtum blof}, der eine Folge des
ersten ist. Wenn der Monch, um ein christlicher Monch zu sein, die ,reli-
giose“ Dimension des menschlichen Lebens einer Konversion unterwerfen
mufl, dann muf} er auch seine radikale Lebensentscheidung unter Bedin-
gungen leben, die seinen Zeitgenossen verstandlich und durchsichtig sind.
Nun ist die Welt, in der seine Zeitgenossen leben, eine Welt der Technik



Das monastische Leben heute 199

und der Stadte. In dieser Welt bedeutet die geographische Zuriickgezogen-
heit (in die Wiiste, aufs Land, in griine Zonen) eine Ausnahme- und Vor-
zugssituation. Diese Bedingungen zu wihlen heifit nichts anderes, als
dafl man die ,Natur® als jenes Milieu wertet, das der menschlichen Reli-
giositdt am meisten forderlich ist. Was bedeutet dies aber in den Augen
des Glaubens? Was kann ein Ménch, der zuriickgezogen in einer einsamen
Landgegend lebt, einem in der modernen ,Technopolis“ lebenden Men-
schen sagen, das ihn betrifft? Dieser wird ihm antworten: Beten wiirde ich
unter solchen Bedingungen zweifelsohne auch. Das hat aber nichts mit
meinem Leben zu tun, mit meiner Arbeit, meinem Tagesrhythmus, den
offentlichen Verkehrsmitteln, dem Lirm der suggestiven Reklame, der
taglichen Begegnung mit zahllosen anonymen menschlichen Gesichtern von
Leuten, die wie ich in allen Richtungen verkehren. Dem Monch steht es
frei, in einem anderen Rhythmus, in einer anderen Welt zu leben. Aber er
verliert damit das Recht, irgendeine Bedeutung zu beanspruchen, die auch
auflerhalb seiner freigewidhlten Existenzbedingungen Giiltigkeit hat.

Wenn hingegen der Ménch es wagen wiirde, auf diese Existenzbedin-
gungen und auf den fragwiirdigen Begriff einer ,Weltflucht®, die eine
»Stadteflucht” geworden ist, zu verzichten, dann wiirden seine Glaubens-
entscheidung und die Art seines Lebens ihren vollen Sinn wieder erlan-
gen, und sie wiirden zu den Menschen, seinen Briidern, von Gott sprechen.
Nicht, dafl er wem immer Lektionen zu erteilen und sich als Vorbild zu
prasentieren hitte. Nein, er sollte vielmehr bescheiden sein und wieder
lernen, wie jedermann zu leben, ohne Privilegien und ohne Ausnahme-
bedingungen. Dann aber wiirde er, allein durch sein Leben und durch
keine andere Form als die seines tdglichen Lebens ein iiberzeugender
Zeuge der Werte sein, fiir die er einsteht.

In einer Gesellschaft, in der die sozialen Ungleichheiten sich verschérfen,
und wo die Armen zu Randfiguren werden, wiirde der Monch zum Zeugen
dafiir, daf jeder Mensch unabhingig von seiner Rentabilitit betrachtet
werden mufl. Und durch die Wahl von armen, solidarischen und ausge-
setzten Lebensbedingungen wiirde er den Glauben in jenem Risiko leben,
das diesem eigen ist, und das vom Bediirfnis nach institutioneller Absiche-
rung und Sicherheit verdeckt werden kann. In einer Gesellschaft, in der die
Begehrlichkeit durch den Anreiz einer Reklame, die sie ausbeutet, stindig
ausgeweitet wird, sollte er die Freiheit eines Menschen leben, der wihlen
kann, weil er in sich selbst einen Schwerpunkt besitzt. In einer Welt, in der
Arbeit und Freizeit sich bis zu einem Gegensatz, der den Menschen sich
selbst entfremdet, voneinander trennen, wire der Ménch ein Zeugnis fiir
diese tiefe Einheit der Personlichkeit. Wenn er sich selbst den allgemeinen
Arbeitsbedingungen unterwirft, wird die Freizeit-frommigkeit einer ge-



Olivier du Roy 200

heiligten und meditativen Mufle nicht zum Ersatz der iiblichen Freizeit-
gestaltung werden. Dies wire eine andere Art und Weise, dieselbe Ent-
fremdung und denselben Dualismus zu leben. In einer radikaleren Hal-
tung, die die Antinomie von Arbeit und Freizeit itberwindet und die dem
Gebet jede Flucht in den freien Raum der Triume verbietet, wiirde er den
fir die schopferischen Krifte notwendigen Abstand gewinnen. In einer
Welt, in der die Menschen einsam sind und zugleich in der Masse ersticken,
konnte er Zeugnis geben fiir die Werte der personalen Kommunikation.
In einer Welt, in der das Suchen nach Macht und Sozialprestige eine fun-
damentale Antriebskraft darstellt, wiirde er Zeugnis dafiir geben, wie man
auf Macht und Prestige verzichtet.

All dies wire aber nur der Fall, wenn er dieselben Lebensbedingungen
wie seine Mitmenschen hinsichtlich Wohnung, Kleidung und Arbeit hitte.
Durch seine Ablehnung, sich absondern zu lassen, konnte er sich selbst in
seiner Eigenart auf eine Art bewahren, die wahrhaftig ein Zeichen fiir alle
ware. Das soll nicht heifien, daff er durch sein Zeugnis eine Lektion ertei-
len will, sondern daf} er ein Leben zu fithren versucht, das einen Sinn hat
fir ihn selbst wie fiir die anderen, auch wenn dieser Sinn die gingigen
Werte einer Umwelt in Frage stellt. Er darf keinesfalls akzeptieren, ein-
fach etwas Merkwiirdiges oder gar , Folkloristisches“ zu werden. Gerade das
ist er ungliicklicherweise geworden, weil er vergessen hat, den urspriing-
lichen, durch die Entscheidung fiir das Evangelium bestimmten Stil des
christlichen Ménchtums auf die véllig neuen Bedingungen zu iibertragen.

III. Was ist der ,Religiose“ in einer pluralistischen Gesellschaft?

Ein dritter fir das Monchtum wie fiir jedes Ordensleben verhingnisvoller
Irrtum betrifft das Leben in der Ordensgemeinschaft, in der Kommunitit.
Wir haben unzweifelhaft das gemeinschaftliche Leben in der katholischen
Kirche und ganz besonders in den Orden wiederentdeckt. Im Laufe des
letzten Jahrzehnts wurde man sich dessen bewufit, daf§ zu grofe Kloster-
gemeinschaften oder reine funktionsorientierte apostolische Kommunititen
es nicht ermoglichen, wirklich briiderliche Bande zwischen ihren Mitglie-
dern zu schaffen. Man kam auf die Idee, kleinere Wohngemeinschaften,
Arbeitsgruppen oder Gesprichsgruppen zu bilden und glaubte, das Pro-
blem sei gelost, wenn man die Gréflenordnung dnderte. In Wirklichkeit
beginnt sich erst jetzt das Problem richtig zu stellen.

Die Verdnderung der Gréfienordnung hat unweigerlich die Frage einer
Veranderung im Wesen der Gemeinschaften aufgeworfen. Die kleinen
Gemeinschaften machen alle die Erfahrung, daf eine Gréfeninderung
ohne Anderung der Art und Weise der gegenseitigen Beziehungen so starke



Das monastische Leben heute 201

affektive Pressionen erzeugt, dafl die Gruppe entweder sich durch einen
Fiihrertyp infantilisieren 148t oder dafl sie explodiert, wenn zu starke Per-
sonlichkeiten sich behaupten oder entfalten wollen. Auflerdem wird im
Zusammenhang mit dem Umstand, dafl man in Stddten lebt, die Natur der
Ordensgemeinschaft in Frage gestellt. Sie wird es auch, in einer Weise, die
damit konvergiert, durch einen weiteren Umstand, ndmlich durch das
Redht eines jeden, miindig zu werden. Hiervon werde ich dann im IV. Ab-
schnitt sprechen.

Was hinsichtlich der Gemeinschaftsformen heute in Frage gestellt wird,
ist das Familienmodell, das bisher die religiosen Vorstellungen von Or-
densgemeinschaft, ganz besonders bei den Monchen, beherrschte, sei es
nun, dafl man die Gemeinschaft als Gruppe paternalistischer oder frater-
nalistischer Art sah. Im biuerlichen Milieu glich das Kloster einer grofien
Familie, deren Vater der Abt war. Alle Tatigkeiten der Monche vollzogen
sich im Rahmen des Familienbetriebes. Der Abt war alles in einer Person.
Er war der Vormund seiner Ménche in ihrem Privatleben, ihr geistlicher
Vater, der Chef des bauerlichen oder handwerklichen Betriebs und der
Hausvater, der dem Familienleben seiner Hausgemeinschaft vorstand.
Man kann verstehen, daff dieses Modell aufgesprengt wird. Aber dem
,fraternalistischen Modell geht es genauso, ganz zu schweigen vom ,mili-
tarischen® Modell, das neueren Orden vorschwebte und die Ordensleute
zu einer Art heiliger Miliz machte, die sich ganz fiir die apostolischen Ziele
des Ordens einsetzte. Diese beiden Modelle haben als gemeinsamen Nen-
ner mit dem ersten, dafl sie ,totalitire“ Modelle sind. Damit will ich
sagen: Gesellschaftsmodelle, bei welchen alle Funktionen durch eine ein-
zige Gruppe totalisiert sind.

Aber gerade das Leben in Stddten 1afit sich kennzeichnen durch eine
Tatsache von grundlegender Bedeutung. An Stelle von einer einzigen Fa-
miliengruppe ist eine Pluralitit der Gruppenzugehorigkeit getreten. Heut-
zutage gehort zwar jeder zu einer Familie, auferdem aber auch zu einer
Berufsgruppe (die sich selbst nicht mehr nach dem Familienmodell ver-
steht), zu einer politischen Gruppierung, oft zu einer ideologischen oder
religiosen Gruppierung, manchmal zu einem Sport- und Freizeitklub,
eventuell auch zu einem Freundeskreis. Hinzu kommen noch Altersgrup-
pen, die an Zahl zunehmen. Dadurch dafl er gleichzeitig allen diesen
Gruppen angehort, kann der Mensch alle personalen Moglichkeiten entfal-
ten und sein Gleichgewicht in einer Synthese finden, die weit mehr in sei-
ner Person als in einer Gruppe zentriert ist. Natiirlich nehmen diese Grup-
pen den Einzelnen nicht alle auf derselben Ebene in Anspruch, aber sie
gleichen sich gegenseitig aus und erlauben es dem Individuum, dem aus-
schlieBlichen Druck eines einzigen Milieus auszuweichen.



Olivier du Roy 202

Die Aufsplitterung des unitiren Einheitsmodells der Ordensgemein-
schaften bringt {ibrigens einen Prozef} ans Tageslicht, der schon lange unter
der Oberflache der offiziellen Strukturen im Gang ist. Wieviele Ordens-
leute fanden nicht in der Vielfalt freundschaftlicher Beziehungen oder in
Laiengruppen ihre eigentliche briiderliche und christliche Stiitze. Ihre Or-
densgemeinschaft war schon sehr oft nur noch ein Arbeitsbereich oder eine
Pension fir Junggesellen. Dieser schleichende Zerfall ist unheilvoll, weil
er die Werte umkehrt. Die Ordensgemeinschaft konnte also — ohne wesent-
lichen Schaden — aufhoren, eine Arbeits- oder eine Hausgemeinschaft zu
sein. Wenn sie aber keine Gemeinschaft mehr ist, die ihren Mitgliedern bei
der Grundorientierung ihrer Existenz Freundschaft und Stiitze bietet, so
verliert sie génzlich ihre Daseinsberechtigung.

Wenn aber das Ordensleben einmal vom ,Familienmodell wie von
jedem ,totalitiren® oder ,unitiren® Modell befreit ist, dann konnte es
eine Vielfalt von Formen wiederfinden und mit einem Minimum an ,so-
ziologischer Einfallskraft unter Beweis stellen. Es wire sehr gut denkbar,
daf Ordensleute nicht zusammen ein Gemeinschaftsleben fithren, sondern
allein, in einer Wohnung leben, und trotzdem in sehr reger und sehr enger
Verbindung zueinander verbleiben. In einem stidtischen Milieu scheint das
Zusammenleben nicht mehr eine unerldBliche Bedingung fiir eine Ordens-
gemeinschaft zu sein. Im Gegenteil zeigt sich oft, daf es ein tiefes zwischen-
menschliches Verhéltnis unter Zolibatéren, die starke Personlichkeiten sind
und zudem personell und beruflich ernstlich engagiert sind, erst schwierig
und konfliktreich macht. Es konnten sich Ordenskommunititen bilden, die
eher ein ,Netzwerk” sind als ein ,Haus“. Die eine Form wiirde uibrigens
die andere nicht ausschliefen. Manche Ordensleute werden in grofien oder
kleinen Kommunitéten ihre geistliche und personliche Entfaltung finden,
andere wieder allein-lebend. Wieder andere werden, je nach der Lebens-
phase, von einer Lebensform in eine andere iiberwechseln. Man muf} hier
elastisch bleiben und die Anzahl der moglichen Formen vermehren. Manche
kénnten auch eine Zeitlang oder fiir immer an pluralistisch gestalteten Le-
bensgemeinschaften teilnehmen, wo sich Priester, Laien, Ordensleute, Ver-
heiratete und Ledige zusammenfinden. In diese pluralistischen Gemein-
schaften werden sie das Zeugnis ihrer besonderen Berufung einbringen. Sie
werden iiberdies um so mehr auf ihr Monchsein verwiesen werden, als thr
besonderes Charisma als ein unabdingbarer Beitrag zum Leben der klei-
nen Zelle der Kirche erscheint, die sie aufbauen wollen. Sie wiirden im iibri-
gen die Bindungen zu den Ménchen, die ihre Briider sind, beibehalten, sich
regelmifig mit ihnen treffen, um im Austausch der verschiedenartigen,
aber doch konvergierenden Erfahrungen Licht und briiderliche Unterstiit-
zung zu finden, sowie die Kraft, darin fortzufahren.



Das monastische Leben heute 203

Dieser Pluralismus verschiedener ,Engagements® ist vielleicht die Be-
dingung fiir einen anderen Pluralismus, der die Ordensleute nicht mehr in
Abgeschlossenheit einer christlichen Gesellschaft leben 1adfit, sondern sie
mit der atheistischen Welt konfrontiert, der Welt ochne Gott, der Welt all
der Menschen, die anders denken als sie. Durch leichte, flissige Strukturen
wiirde das Ordensleben seine Kraft des Durchdringens, seine Anpassungs-
fihigkeit und seine Erfindungsgabe zuriickgewinnen. Dann wird die Kon-
frontation mit der Wiiste wieder ernst werden, anstatt sich nur in einem
sorgfaltig und kiinstlich hergestellten Rahmen abzuspielen.

IV. Was ist ein ,Religiose“ in einer miindigen Welt?

Eine vierte und letzte Uberpriifung der Werte des Ordenslebens oder des
Méonchtums ist zugleich die Konsequenz und das Fundament der beiden
vorhergehenden. Miissen wir nicht die eigentlichen Werte des Ordens-
lebens unter dem Gesichtspunkt einer Erwachsenen- statt einer Unmiin-
digenpsychologie neu interpretieren? Denn die ,nach-religiose®, verstad-
terte, technisierte, pluralistische Welt ist eine Welt, wo der Mensch miin-
dig wird oder es doch werden soll. Gewifl verkennen wir damit nicht all
die Risiken der Entfremdung, kollektiver Abdankung oder verldngerter
und verantwortungsloser Pubertit, die uns in dieser Welt bedrohen. In
dieser Welt gibt es aber auch — und wir sollen uns vielleicht die hier gebo-
tene Moglichkeit zunutze machen — die Forderung an den Menschen, sein
eigenes Leben und das Schicksal der Welt selber in die Hand zu nehmen.

Was aber wird in einer Anthropologie des miindigen Menschen aus den
Werten des Ordenslebens? Haben wir diese Werte nicht auch loszuldsen
vom soziologischen Status fortwahrender Unmiindigkeit? So konnte man
frither zum Beispiel die Armut leben als eine Rechtsunfdhigkeit zu Ge-
schaftsabschliissen. Die Ordensleute iiberlieflen einem ,Ukonomen® oder
ihrem Oberen die Sorgen um die ,materiellen“ oder wirtschaftlichen An-
gelegenheiten. Sie beschmutzten ihre Hinde nicht mit Geld, es sei denn,
ihre Stellung oder besondere Standesgnaden liehen ihnen dazu Hand-
schuhe! Eine Folge davon ist der Mangel an Verantwortungshewuftsein
der meisten Ordensleute, die nichts wissen von den Zwangsldufigkeiten
einer Arbeit, die sich rentieren muf}, und vom Zwang, ihren Lebensunter-
halt zu verdienen. Von da kommt auch der Machiavellismus gewisser Or-
densSkonomen, fiir die in Anbetracht der guten Zwecke, die der Orden
verfolgt, jedes Mittel gut ist, wenn es darum geht, Geld zu verdienen oder
es guten Seelen aus der Tasche zu ziehen. Wire nicht eine miindige Auf-
fassung der Armut im Ordensleben darin zu sehen, dafl jeder seinen
Lebensunterhalt selbst verdienen muf}, jeder durch seinen Beruf, und dafl



Olivier du Roy 204

das Geld, das er verdient hat, in die gemeinsame Kasse gegeben wird, um
verantwortungsbewufit und im Geiste evangelischer Armut verwaltet zu
werden?

Hat man die Keuschheit nicht auch als eine affektive Unmiindigkeit ver-
standen? Sie war eine Unkenntnis der Sexualitit oder der affektiven Be-
diirfnisse des erwachsenen Mannes oder der erwachsenen Frau, und nicht
ein Verzicht auf jenes wesensgeméfe Bediirfnis nach dem ,anderen, der
meinesgleichen ist, aus Liebe zu Gott und um des Dienstes am Nichsten
willen im Geiste der Armut. Diesseits einer Entdeckung des wesensbeding-
ten Gegentiber, das der Mann fiir die Frau und die Frau fiir den Mann ist,
gibt es nur Platz fiir Narzifimus oder latente Homosexualitit, die in einem
Verzicht, der dem Bild von sich schmeichelt (wir, wir brauchen ,,das” nicht),
oder in der Hingabe an padagogische Aufgaben mehr oder weniger gut
sublimiert werden. Wire es nicht gerade der richtige Weg zu einem gott-
geweihten Zélibat in psychologischer Miindigkeit, die wesensbedingte
Spannung auf den anderen hin lebendig zu halten und alle Empfindungen
eines reifen, seiner selbst bewufit gewordenen Gefiihislebens im Dienst
einer universalen Liebe zu entfalten?

Soll der Gekorsam wirklich ein Verzicht auf den Gebrauch der Freiheit
sein, eine standige Entfremdung des eigenen Willens zugunsten eines Vor-
mundes, der seinen Willen an die Stelle des unseren setzt? Das Vaterbild,
das der Obere verkorpert, ist hier von erschreckender Zweideutigkeit, und
der Geist der Kindlichkeit verbirgt oft die Flucht vor der Verantwortung.
Der Gehorsam des Mindigen ist ein Gehorsam Gott gegeniiber im ganzen
Umfang der konkreten Wirklichkeit und unter anderem in den Struktu-
ren der Ordensgemeinschaft, die Verantwortliche und Gleichgestellte um-
faft. Die miindige Ausiibung des Gehorsams hingt also zum grofien Teil
von den jeweiligen Strukturen der Ordensgemeinschaften ab. Wo der
Obere der einzige Verantwortliche ist, ist der Gehorsam infantilisierend.
Wo er nur der Koordinator der Gruppe und der fiir die endgiiltige Ent-
scheidung Verantwortliche in einer Kommunitit ist, in der alle zusammen
den Willen Gottes suchen sollen, macht der Gehorsam denjenigen, der bei
diesem groflen Spiel mitspielt und dessen Risiko auf sich nimmt, zu einem
miindigen und freien Menschen.

Im Gebet schliefllich werden wir nicht mehr unsere Zuflucht zu einer
magischen Wirksamkeit einer anderen Ordnung und einer anderen Welt
nehmen, sobald die realistische Welt der Technik uns enttiuscht oder uns
unsere Grenzen spuren lafit. Der Mondch ist nicht jemand, der auf die
alleinige Wirksamkeit des Gebetes gesetzt hat, das hier verstanden wiirde
als Ersatz fir die Unzulanglichkeiten der Technik. Er setzt sich mit den
konkreten Aufgaben dieser Welt auseinander. Er weif aber, daf} die Liebe



Das monastische Leben heute 205

die einzige, entscheidende Kraft ist, die der menschlichen Existenz einen
Sinn geben kann. Er weifl auch, daf nicht jede Liebe diese Rolle spielen
kann, sondern nur die Liebe, die von Gott durch Jesus Christus kommt
und die darin besteht, sein Leben hinzugeben. Und er weifl schlieflich,
daf das fiir den Menschen unméglich ist, wenn es ihm nicht von oben gege-
ben ist. Sein Gebet ist ein Sich-Offnen fiir dieses Geschenk. Es besteht dar-
in, dafl er bekennt, dafl in Jesus Christus und in der Gemeinschaft der
Gliubigen ihm diese Liebe dargeboten ist. Darum ist es Danksagung. Es
besteht dann darin, sich davon durchdringen und umwandeln zu lassen,
damit diese Liecbe durch uns hindurchgehen kann. Sie kann ihr Werk in
uns nur vollbringen, indem sie uns dahin bringt, dafl wir uns selbst ster-
ben. Das Gebet verweist also letzten Endes zuriick auf das Handeln, wie
der Glaube auf die Liebe zuriickweist, die sein Lebensnerv ist. Der Ménch
ist also kein Kontemplativer, der sich damit zufrieden gibt, Gott zu be-
trachten und dann die Welt. Er ist im selben Mafl ein Aktiver, der sich
durch Gott umwandeln 148t, um die Welt nach dem Plane Gottes umwan-
deln zu kénnen.

Was der Monch im wesentlichen ist, konnen wir nun zusammenfassend
sagen, nachdem wir viele Zweideutigkeiten und Mifiverstindnisse ausge-
raumt haben. Er ist ein Mensch des Absoluten, der zuerst auf die notwen-
dige Bekehrung seiner selbst zur Liebe setzt, der glaubt, diese Bekehrung
von Gott erwarten zu miissen, und der ohne Privilegien und ohne Schutz
sich in das menschliche Abenteuer einldft, um Zeugnis abzulegen fiir den
absoluten Charakter dieser Liebe, die von Gott kommt. Er wihlt gemif
seiner Veranlagung und Berufung arme und paradoxe Mittel, die ihn un-
nachgiebig dazu zwingen, in seinem ganzen Leben, mit seinen tiefsten
Uberzeugungen, konsequent zu sein. Aber dieser Mensch des Absoluten
und der inneren Uberzeugung, ein Feind von Kompromiff und bequemer
Anpassung, strebt danach, zunachst ein Christ und so erst ein Monch zu sein.
Seine Haltung ist somit viel mehr eine Haltung des Glaubens an die Ini-
tiative Gottes als eine Haltung des Vertrauens auf die eigenen Mittel und
seien es Entsagung und Gebet. Es ist zugleich eine Haltung der Liebe, die
nie die Liebe zu Gott von dem konkreten Dienst am Nichsten, in dem sie
ihren Priifstein hat, trennt. Aber vor allem und in erster Linie muf dieser
Mensch ein miindiger Mensch und ein Mensch seiner Zeit sein. Und das
hat diese Darlegung zeigen wollen.





