
Fragestellung und Infragestellung 
der ignatianischen Exerzitien 
Josef Sudbrack SJ, München 

Unsere Zeit ist eine Zeit der Diskussion; einer Diskussion, die vor nichts 
mehr Respekt hat und ihre harten Fragen an alles und jedes richtet. Ge- 
deckt werden soll dieses forsche Überrennen geheiligter Traditionen vom 
Anspruch der Ehrlichkeit, der Wahrhaftigkeit. Intellektuelle Redlichkeit 
ist nach Dietrich Bonhoeffer auch im katholischen Lager zum Schlagwort 
geworden. Man soll sich aber nicht einbilden, daß dieser Weg problem- 
loser sei als der alte, der innerhalb der Schranken von Dogma und Tra- 
dition verlief. Nicht als ob man das Fragen und Infragestellen aufgeben 
müßte. Die Geschichte ist unumkehrbar. Fragen war immer schon ein Weg 
zur Wahrheit; und mancher, der ehrlich fragt, ist näher bei ihr, als der, 
der auf Antworten ausruht und vor Auskünften haltmacht. 

Die Gefahr liegt anderswo; dort nämlich, wo sich die Methodik des Fra- 
gens und Diskutierens unlösbar mit der Sachproblematik verquickt. Wie 
leicht ist es, durch Diskutierkunst, durch Verfahrensfragen, durch Ge- 
schäftsordnungsdebatten, durch methodische Kniffe und geschickte Metho- 
dik ein Gespräch dorthin zu lenken, wohin es manipuliert werden soll, und 
nicht dorthin, wohin die Sache es erfordert! Wie leicht ist es, durch ge- 
schickte Fragen die erwünschte und nicht die richtige Antwort herauszube- 
kommen! Als dem Fragen und Diskutieren noch Grenzen gesetzt waren, 
drohte eine dogmatische Inquisition: autoritativ wurde das Denken festge- 
legt; der Mensch mußte sich innerhalb bestimmter Meinungen bewegen. 
Heute, da dem Fragen und Diskutieren - glücklicherweise! - eine unbe- 
grenzte Weite geöffnet ist, droht die Manipulation der Methode; wer die 
öffentliche Meinung zu manipulieren versteht, bestimmt ihren Inhalt; wer 
geschickte Fragen stellt, insinuiert die Antworten; wer methodische Geleise 
für die Diskussion legt, gibt die Richtung an. Es soll doch keiner glauben, 
daß die Herrschaft der Massenmedien, also der Methoden von Wahrheits- 
vermittlung, duldsamer sei, als es die Herrschaft der mittelalterlichen Kirche 
war. Der Unterschied liegt vielleicht nur darin, daß diese alte Kirche - 
wenigstens nach ihrem Willen - vom Ethos der Wahrheit getragen war; 
die modernen Massenmedien aber werden von ihren geschickten Draht- 
ziehern oft genug ohne jegliches Ethos in Bewegung gesetzt. 

Diese Verschränkung von Methode und Sache, von Form und Inhalt ge- 
hört aber auch mit ihren positiven Konsequenzen zu den Besonderheiten 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 207 

unserer Zeit. Der Atomphysiker Heisenberg reflektiert z. B. in seinen Ge- 
sprächen (•Der Teil und das Ganze") darüber, wie sehr der Fortschritt 
seiner Wissenschaft nicht aus Feststellung neuer Tatsachen, sondern aus 
neuen methodischen Einstellungen zur Wirklichkeit erwachsen ist; und 
von Sigmund Freud berichtet sein Freund und Biograph Ernest Jones, wie 
er schon früh begriffen hat, •daß in der Wissenschaft jeder Fortschritt neue 
oder verbesserte Methoden voraussetzt". Es geht nicht um Ablehnung der 
Problematik unserer Zeit, sondern um das Sichtbarmachen und Ernstneh- 
men. 

I. Ein moderner Methodenstreit als Zugang zur Frage 

Eine der großen wissenschaftlichen Debatten, die nach der Wochenzeitung 
•Die Zeit" schon in die Geschichte eingegangen ist, hat im letzten Jahr- 
zehnt diese •heilvolle" oder •unheilvolle" Verschränkung von Methode 
und Sache tiefer durchleuchtet: der sogenannte •Positivismusstreit der 
deutschen Soziologie". Zwei Parteien kamen zu Wort: der •kritische Ra- 
tionalismus", am prominentesten durch Karl R. Popper vertreten, der nach 
Theunissen •von der Eliminierung der absoluten Objektivität konsequent 
zur Entfernung des objektiven Sinnes aus der Geschichte fortschreitet"; 
Wahrheit wird in Methode aufgelöst. Und die •kritische Theorie" der 
Frankfurter Schule um Max Horkheimer, die •nicht nur aus der Theo- 
logie hervorgegangen, sondern nach wie vor nur als solche möglich ist" 
(Theunissen). In schriftlichen wie mündlichen Debatten klärten sich viele 
Mißverständnisse, verhärteten sich aber im Grunde nur die entgegenste- 
henden Ansichten. Über diese Diskussion berichten heißt unweigerlich 
auch: Parteinehmen. Berichten aber als Einführung in ein modernes Ver- 
ständnis der Exerzitien heißt noch notwendiger: Verharmlosen, simplifi- 
zieren. Doch das doppelte Wagnis soll unternommen werden; das Licht 
nämlich, das von hier auf die Frage nach den Exerzitien und auch nach 
dem Christentum fällt, rechtfertigt es. 

Der Weg der Frankfurter, das Wahrheitsethos und das Ethos des hu- 
manen Einsatzes vor der Auflösung in reine Methode zu retten, war die 
Rückbindung aller Wahrheit an das Tun, an die Praxis. Am aggressivsten 
klingt es bei Theodor W. Adorno, am kompliziertesten bei Jürgen Haber- 
mas: Alles Erkennen hat einen dialektischen Bezug zum Tun, besteht im 
Grunde sogar aus der Einheit von Theorie (Erkennen) und Praxis (Han- 
deln). Die Vertreter der Frankfurter Schule wehren sich erbittert gegen 
den Rückzug des menschlichen Verstehens in das reine Denken und das 
simple Feststellen von Fakten. Selbst die Methode der Humanwissenschaft 
und nicht nur ihre Aussagen und Ergebnisse seien unlösbar verbunden mit 



Josef Sudbrack 208 

dem Handeln des Menschen und der menschlichen Gesellschaft. Selbst die 
Logik des Denkens müsse immer wieder aufgebrochen und auch korrigiert 
werden vom Fluß der Wirklichkeit. Denn •Logik, verabsolutiert, ist Ideo- 
logie", schreibt Adorno; und ihre Herrschaft, •das System ist der geist- 
gewordene Bauch", der alles in die Tyrannei der Ratio hineinverschlingt 
und schließlich zur reinen •Methode" verdaut. Natürlich muß der Mensch 
stets von neuem begreifen, verstehen, einordnen, systematisieren; aber 
sein Denken muß darum wissen, •daß zu seinem eigenen Sinn gehört, was 
nicht seinerseits Gedanke ist", was nicht aufgeht im Begreifen und Ver- 
stehen. Und deshalb •sprengt (es) die Logik der Widerspruchslosigkeit; 
ihr Gefängnis hat Fenster." 

Man kann darüber streiten, ob es der Frankfurter Soziologenschule ge- 
lungen ist, diese Ideen geschickt und gültig auszusprechen. Vielleicht sogar 
wird es nur möglich, wenn der theologische Hintergrund dieses Denkens, 
den die Gegner zum Vorwurf machen, ausdrücklicher bedacht wird. Denn 
im Grund läuft der Ansatz doch dahin, eine größere Wirklichkeit über das 
menschliche Denken hinaus anzuerkennen; Horkheimer wie Adorno spre- 
chen an den Intensivstellen ihrer Schriften auch tatsächlich vom Absoluten. 
Ihre Methode der Rückbindung an die Praxis scheint konsequenterweise 
dahin zu führen. Wie dem auch sei: die Parallele zum Christentum ist 
überraschend. Auch in ihm heißt es: •Wer die Wahrheit tut, wird sie er- 
kennen". Der Bezug zur Praxis, das Eintauchen ins eigene Tun gehört zur 
Methodik der Wahrheitsfindung und tritt unslösbar mit ein in die Er- 
kenntnis und in die Wahrheit selbst. Karl Rahner hat diesen christlichen 
Auftrag in den letzten Jahren des öfteren bedacht: •Christentum ist nicht 
voll zu reflektieren." Es bleibt ein Rest von Nicht-Begriffenem und Nicht- 
Begreifbaren; dieser •Rest" ist nur im Handeln zu realisieren; dieser 
•Rest" des christlichen Tuns, der in keiner christlichen Dogmatik aufgeht, 
ist sogar der Kern des Christentums, der Kern seines Wahrheitsethos. 

Die Logik des christlichen Lebens spiegelt sich im Denken als ein Para- 
dox, ja im Grenzfall vielleicht sogar als Widerspruch ab: das menschliche 
Denken muß seine eigenen Einsichten, seine eigene Sicherheit verlassen 
und sich dem Leben, der Praxis, der Wirklichkeit beugen. Deshalb kann 
es in der Wahrheit bleiben; denn diese Wahrheit ist größer als der den- 
kende Mensch. Adorno spricht hier von •Hingabe" und •Entäußerung". 
Die christliche Tradition sprach von •Demut", die nicht nur in den ignatia- 
nischen Exerzitien einen Höhepunkt bildet. •Demut ist das Fundament 
aller Tugenden", lautet ein Sinnspruch der Überlieferung. Karl Rahner 
nennt es die •Ehrfurcht vor dem Geheimnis". 

Aber zurück zum Ausgangspunkt dieses wissenschaftstheoretischen Ex- 
kurses: Die Eingangsfrage stellte sich nach Form und Inhalt, nach Methode 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianisclien Exerzitien 209 

und Sache. Eine Angst wurde wach, ob nicht die alte Tyrannei der •Wahr- 
heit" in unseren Tagen durch eine härtere Tyrannei der Methode, der 
•Medien" abgelöst werde. Nicht zuletzt diese Angst trieb die Frankfurter 
Soziologenschule dazu, die innere Einheit von Wahrheit und Methode der 
Wahrheitsfindung zu bedenken - im weiteren Rahmen: von Theorie und 
Praxis. Jede Wahrheitserkenntnis hängt von dem Weg ab, auf dem der 
Mensch zu ihr gelangt; eine kritische Überprüfung der Wahrheit heißt 
zugleich die kritische Überprüfung der Methode und des konkreten Tuns, 
von dem aus der Mensch sich auf die Wahrheitssuche begibt. Beides läßt 
sich nicht trennen und muß ständig kritisch aufeinanderbezogen bleiben. 
Ebensowenig wie der Mensch auf das Aussprechen und Formulieren der 
Wahrheit zugunsten des reinen Tuns verzichten kann, ebensowenig kann 
er sich auf den Turm der reinen Wahrheit, des sicheren Wissens und Glau- 
bens flüchten, um von ihm aus unangefochten alles Tun zu beurteilen. 
Glauben und Tun des Christentums sind untrennbar. Auf die Ebene des 
Nachsinnens über den christlichen Glauben übertragen heißt dies aber: 
der Inhalt des Glaubens und der Weg zu diesem Glauben sind nur in Ein- 
heit zu begreifen und nur in Einheit zu tun. 

Diese Verflechtung nun von Wahrheit und Tun der Wahrheit (und, wie 
wir sagen dürfen, Tun zur Wahrheit hin) versuchen die Exerzitien des hl. 
Ignatius an einem Knotenpunkt zu ergreifen. Natürlich war sich Ignatius 
der fundamental theologischen Tragweite seines Ansatzes nicht bewußt; 
aber wer das Christentum an einer Stelle zu verstehen sucht, ist - ob er es 
weiß oder nicht - immer auch dem ganzen Christentum konfrontiert. Wenn 
man den ignatianischen Ansatz nicht zu einem billigen Trick (wie man 
nämlich von einer Stufe der Unsicherheit auf die Sicherheit hin springen 
kann) degradieren will, muß man seiner Dynamik zum Gesamtchristlichen 
nachgehen. Immer aber ist dabei die Grunddialektik von Methode und 
Sache, von Form und Inhalt,,von Wahrheitsfindung und Wahrheit, im 
Auge behalten. Gewiß führt Ignatius zur christlichen Wahrheit, zum •In- 
halt" des Glaubens; aber die Methodik seiner Exerzitien besteht nicht zu- 
letzt darin, einiges von dieser Wahrheit schon auf dem Weg zu ihr hin zu 
deponieren, den Inhalt des Glaubens schon in die Form der Meditation 
zu legen. Von diesem Weg, von der ignatianischen Methodik selbst aber 
schreibt der Nichtchrist Georges Batailles, daß sie ein dramatisierter Ex- 
kurs sei, eine Erörterung, die den Menschen zwingt, den •Diskurs" und 
die eigene Methode zu überschreiten, um sich der Sache selbst zu stellen, 
um, wieBatailles sagt, •das Eisige des Windes zu spüren, nackt zu sein...". 
Wenn man davon spricht, daß Exerzitien nicht zu •studieren", sondern zu 
•machen" seien, meint man dasselbe. 

Dieses dialektische Hin-und-Her zwischen Sache und Methode soll auch 



Josef Sudbrack 210 

das Grundprinzip unserer Überlegungen sein. Bewußt wird deshalb die 
Deutung der Exerzitien zwischen Alternativen gespannt, deren jedes 
Glied für sich allein einseitig ist, deren Spannung aber den Blick auf die 
Exerzitien und in ihnen auf das Christentum selbst öffnen soll. Wenn 
sich dabei die Alternativen verschieben, vielleicht sogar vertauschen, so 
ist das wiederum nur ein Zeichen dafür, daß die Sache des Christentums 
reicher ist als unser Bemühen um ihr Verständnis. 

II. Wahl oder Besinnung? 

Schon die Grundfrage nach dem Ziel der Exerzitien läßt sich nicht ein- 
deutig beantworten. Wollen sie den Menschen zu einer Entscheidung füh- 
ren, zur Lebenswahl, zu einem neuen oder erneuten •Ja"? Oder sind es Be- 
sinnungen, die dem Bewußtmachen und der Vertiefung der christlichen 
Botschaft dienen? Man könnte viele Nuancierungen einführen: Einübung 
in die Freiheit oder schlichtes Tun des Christentums? Vorbereitung für die 
Wahlsituation oder Zur-Ruhe-Kommen im erkannten Willen Gottes? 

Diese alternativen Sichten sind keineswegs theoretische Spielereien; sie 
führen mitten in das Geschehen der Exerzitien und in das Geschehen des 
Christseins. Als sich zu Beginn der Nazizeit um Dietrich Bonhoeffer eine 
Gruppe junger, oppositioneller Theologen sammelte, •versuchte (man) 
sich zögernd in geistlichen Exerzitien". Die Besinnung auf das eigene 
Christentum gab Ruhe und Kraft zum Widerstand. Zur gleichen Zeit aber 
schrieb Bonhoeffer an Predigten, die - in deutlich antilutherischer Beto- 
nung - die Nachfolge Christi vom •Begriff des Glaubens", von der •Besin- 
nung", in das •Halten der Gebote" verlegten. Auch diese Vorausnahme 
seiner späteren aktiven Theologie nannte Bonhoeffer •Exerzitien". 

Noch deutlicher in die Richtung von Aktivität, Einsatz, Entscheidung 
deutet Albert Görres die ignatianischen Exerzitien. Er sieht ihren Sinn so 
sehr im willentlichen, •irasziblen" Element, daß sie ohne psychische Schä- 
den nur einem ausgeglichenen Menschen möglich seien; für jemanden, 
der die Last der Entscheidung tragen könne, und der überdies dem Ent- 
scheidungs- und Willens-Typ entsprechen müsse, der Ignatius selbst ge- 
wesen sein soll. Görres verweist zur Gegenüberstellung auf den anderen 
Menschentyp, dem eher die aszetischen Anweisungen eines Franz von 
Sales entsprächen. Ignatius selbst allerdings glaubte, daß seine Exerzitien- 
erfahrungen für jeden Menschen zugänglich sind; und Franz von Sales 
hat sich selbst als einen Schüler der Exerzitien bekannt. 

Was ist nun das Leitbild der Exerzitien: Wahl oder Besinnung? Ent- 
scheidung oder Vertiefung? Denken wir einmal das Modell der Wahl 
durch. Kann und darf man Entscheidungen herbeizwingen? Kann und darf 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 211 

man einen Zeitraum von dreißig Tagen bestimmen und dann fordern: in- 
nerhalb dieser Zeit muß die Entscheidung fallen? Gewiß, Belanglosig- 
keiten des Tages müssen so oder anders entschieden werden; aber die 
letzte und allein wichtige Haltung des Menschen? Es ist doch interessant, 
daß gerade von Jesuiten gelehrt wird, daß die Letztentscheidung im 
Grunde mit der Stunde des Todes zusammenfalle. Exerzitien aber schei- 
nen diesen Moment vorzulegen in eine Situation des Lebens, wollen diese 
Situation terminmäßig bestimmen und sie dann methodisch herbeizwin- 
gen. 

Jeder weiß natürlich, daß hier sträflich vergröbert wird. Aber nur so 
wird die Fragestellung klar. •Jede Skizze lebt von ihrer Kontur", schreibt 
Georg Picht, von ihrer überscharfen Pointierung. Aus der psychologischen 
Sicht bekommt man Angst, daß durch die Forderung nach Entscheidung 
Menschen, die weniger stark sind, zerbrechen, und sich willenlos an das 
ausliefern, was vorgelegt wird: Exerzitien also, die nur im Inhalt (man 
glaubt eben an die Wahrheit des Geforderten), nicht aber in der Methode 
von der Gehirnwäsche unterschieden wären. Andere - wie Görres schreibt 
- iraszible, willensstarke Menschen würden durch solch verzerrte Exerzi- 
tien zu jenem •Renaissance"-Typ erzogen, der sich selbst total in der Hand 
hat, der mit seinem gestählten Willen jeden Widerstand in sich und außer 
sich bricht, dessen Leben aus der verschwommenen Unentschlossenheit 
herausgerissen im glasklaren Licht der Sicherheit und Entschlossenheit 
stände. Ich brauche nicht darauf hinzuweisen, daß diese Karikatur immer 
noch bestimmten Vorstellungen vom Jesuiten entspricht. 

Auch theologisch sind schwerwiegende Bedenken gegen diese Art von 
Exerzitieninterpretation anzumelden. In der mystischen Tradition gibt es 
den Terminus •Gott zwingen". Genau das versucht doch dieses Modell von 
Exerzitien als Wahlmethode! Man ist zwar überzeugt, daß die Entschei- 
dung nur in der Gnade Gottes geschehen kann - aber dann wird durch 
intellektuelle und affektive Übung dieser Gnadenbeistand herbeigezwun- 
gen. Zweifellos vermutete man bei Ignatius, als er vor das Inquisitions- 
gericht zitiert wurde, etwas ähnliches: •Das innere Wort des Geistes" 
werde herbeigezwungen und als absoluter Maßstab für die Lebensent- 
scheidung aufgestellt. Wiederum ist interessant zu sehen, daß bis vor kur- 
zem die gesamte Jesuitentheologie sich energisch dagegen wehrte, Gottes 
Gnadenwirken in der gewöhnlichen Bewußtseinswelt des Menschen einen 
Raum zu geben: der Ignatianische Ansatz aber scheint gerade darauf zu 
beruhen. 

Noch ein Bedenken gegen das Interpretationsmodell der •Wahl" sei an- 
gemeldet: ein historisches! Ignatius selbst hat doch seine erste große Le- 
benswahl in Loyola keineswegs methodisch und zielgerichtet unternom- 



Josef Sudbrack 212 

men; sie ist ihm vielmehr unabsichtlich zugewachsen; also keine herbei- 
zwingende Wahl, sondern eine Konsequenz, die nicht intendiert war, sich 
aber aus der Logik der Schriftlesung auf dem Krankenbett von selbst er- 
gab. Auch in Manresa suchte Ignatius keine Entscheidungssituation für 
irgendeinen Lebensstand; sondern das Einsiedlerleben, das er zu führen 
versuchte, trieb von selbst in die Situation hinein, die er im •Pilgerbericht" 
beschreibt. Gewiß hat er in den Exerzitien versucht, dieses Tun-der-Ent- 
scheidung, diese Wahl zu theoretisieren, in bestimmte Regeln zu fassen. 
Und allzuschnell hat man die •Wahlsituation" aus dem Organismus der 
Exerzitien herausgelöst und als ihren Kern deklariert. In der Praxis aber 
entsprangen die ersten großen •Entscheidungen" im Leben des Ignatius 
von selbst aus der •Besinnung" auf das christliche Leben, aus der Medita- 
tion der Schrift. 

Wenn man aber nun die Exerzitien auf Besinnung statt auf Wahl fest- 
legt, ergeben sich wieder andere Schwierigkeiten. Besinnung auf die eigene 
Situation, Meditation irgendeines Textes, Vertiefung ins eigene Innere, 
Rückkehr zu den geistigen Lebensquellen: all das sind Worte, die man in 
einer bestimmten Literatur unserer Tage oft genug hört. Wo liegt ihre 
Christlichkeit? In der Konfrontation mit dem christlichen Grundtext der 
Heiligen Schrift? Nun, der könnte auch gelesen werden wie die Lebens- 
maximen Marc Aureis, wie eine •Mao"-Bibel oder Goethes Faust, den 
Gebildete der älteren Generation in der Tasche trugen. Wird diese me- 
ditative Selbstbesinnung christlich, wenn man sie ins Dogma der Kirche 
einbringt? Auch das kann ein sehr äußerliches Gewand sein für eine 
gleichbleibende vor-christliche Meditation; es gibt genügend Menschen - 
C. G. Jung und Wolfram von den Steinen gehören dazu -, für die im Sym- 
bolgehalt des christlichen Dogmas so unaufgebbare und endgültige Aus- 
sagen über den Menschen liegen, daß sie sich deshalb in die Glaubenswelt 
hineinbegeben, ohne gläubig zu sein. Mit anderen Worten: die Praxis, das 
Tun der christlichen Botschaft läßt sich nicht einfach in Methode und Theo- 
rie auflösen. 

Der Kern des Christlichen liegt anderswo; er wird sichtbar, wo der 
Mensch sich dem Anspruch des lebendigen Gottes nähert; wo er (eben 
doch) zur Entscheidung aufgerufen wird. Natürlich kann diese Entschei- 
dung verborgen bleiben, eingefaßt in ruhige Selbstverständlichkeit oder 
aktiven Einsatz, in glückhaft-frohes Erleben oder in unruhig-schmerz- 
haftes Suchen. Aber trägt eine •Besinnung", die nicht irgendwo das •Ja" 
zu Gottes Willen in Jesus Christus formuliert, den Namen •christlich" zu 
Recht? Und trägt eine •Besinnung", die nicht irgendwo ihre geistige Ver- 
tiefung zum Entschluß konkretisiert - •Vorsatz" nannte man dies früher -, 
den Namen •christlich" zu Recht? 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 213 

Es ist schwer zu formulieren, aber wer nur ein klein wenig vom Chri- 
stentum verstanden hat, wird erahnen, daß die Alternative: Wahl oder 
Besinnung vordergründig ist. Das Problem, das mit dieser vermeintlichen 
Alternative angesprochen ist, das Problem der Exerzitien überhaupt, ist 
ein anderes. Jede christliche •Selbstbesinnung" tendiert auf •Entschei- 
dung", auf das gläubige •Ja" zu Gott und zur Lebensaufgabe. Jede Ent- 
scheidung aber muß aus einer •Besinnung" erwachsen, wenn sie verant- 
wortet-christlich sein will. Darf man überhaupt beide Elemente isolie- 
ren? Das umfassendere Problem von Theorie-Besinnung und Praxis-Ent- 
scheidung taucht auf. Wie verhalten sie sich zueinander? Die Frage bleibt 
weiterhin der rote Faden. 

III. Unterscheidung der Geister oder Entscheidung im Geist? 

Die Exerzitien tragen auf jeden Fall das Image der Wahl! Darüber, daß 
Ignatius bei ihrer Niederschrift der •Entscheidung" ein großes Gewicht 
beigemessen hat, kann kein Zweifel herrschen. Aber beim Überdenken all 
dessen, was in den Exerzitien über die Wahl und über die Unterschei- 
dungsregeln, die sie vorbereiten, zu lesen ist, tauchen für die Theologie 
unserer Zeit neue Fragen auf. Ignatius scheint sich den Wahlvorgang fol- 
gendermaßen vorgestellt zu haben: Als erstes sind Gründe dafür und da- 
gegen zu sammeln; diese Gründe reichen von rationalen Einsichten bis zur 
höchsten mystischen Erleuchtung. Und als zweites hat dann der Mensch 
auf Grund dieser Erkenntnisse und Erfahrungen seine Entscheidung zu 
fällen. Die Exerzitiendeutung der Tradition hat den Wahlvorgang auf 
jeden Fall so interpretiert; das Sammeln der Gründe innerhalb einer 
theoretischen Distanz und die Übersetzung in die Praxis, die Entscheidung, 
wurden säuberlich getrennt. Im •Positivismusstreit der Soziologie" wie- 
derholt sich die Problemstellung als •analytisch-deduktive" Theorie und 
•werthaft-normative" Praxis. 

Theologie, Philosophie und auch Psychologie müssen aber dieses Aus- 
einanderreißen vom Sammeln der Gründe und vom Sich-entscheiden ge- 
mäß der Gründe nicht nur abschwächen, sondern auch ablehnen. Wenn 
man die nüchternen Exerzitienanweisungen auf das Leben des Ignatius 
projiziert und aus ihrer Entstehungsgeschichte interpretiert, wird man sie 
auch anders verstehen müssen. Die dritte, rationale Wahlzeit, •wenn näm- 
lich die Seele nicht von verschiedenen Geistern bewegt wird und sich ihrer 
natürlichen Kräfte frei und ruhig bedient" (also reine Theorie), ist eine 
selbstverständliche Komponente jeder menschlichen Entscheidung. Von 
der eigenen Voraussetzung her, von der Gesellschaft, von der Tradition, 
von der Zukunftsaufgabe und dem göttlichen Willen, der dies alles um- 



Josef Sudbrack 214 

faßt, sind für den Christen objektive Anweisungen, Grundsätze, Verhal- 
tensschemata (also Theorie) vorgegeben, die keine Entscheidung und auch 
keine angebliche Erleuchtung überspringen darf. Gerade für den Christen 
ist die Logos-Struktur der Wirklichkeit und damit auch der eigenen Ent- 
scheidung indiskutable Selbstverständlichkeit. Die Lebensgeschichte des 
Ignatius zeigt, wie er sich dieser Rationalität der •Wahl" immer mehr 
bewußt wurde bis zu jener oft angegriffenen jesuitischen Diplomatie und 
Schläue. Dabei Stehen-bleiben aber käme auf christlicher Ebene dem Ra- 
tionalismus gleich, der nichts gelten lassen will als Empirie und Logik. 

Alle objektiven Normierungen und Gründe können nämlich den an- 
thropologischen Grund, auf dem die Entscheidung fällt oder fallen muß, 
nicht völlig aufarbeiten. Keine Theorie wird die Praxis ausschöpfen. Um 
dieses •subjektiv-praktische" Mehr, das natürlich oft genug mit den •ob- 
jektiv-theoretischen" Gründen zusammenfällt, zu erfassen, begibt sich 
Ignatius in den Prozeß der Unterscheidung der Geister. Er •praktiziert" 
- wenigstens in der Meditation - die Nachfolge Christi. Das Pendel der 
Beurteilung läßt er dabei zwischen •Trost" und •Mißtrost" schwingen. 
Psychologisch kann man dies ohne Schwierigkeit von der modernen Iden- 
titätspsychologie her begreifbar machen. Man versucht eine bestimmte 
Lebensausrichtung sich im Gebet zu eigen zu machen. Im •Mißtrost" wird 
der Beter von einer Frustrierung im Zusammenhang mit dieser Ausrich- 
tung ergriffen. Im •Trost" wird der innere Gleichklang mit den eigenen 
Kräften, Anlagen, Intentionen, Strebungen erlebt; dieser bewußt gemachte 
Besitz der eigenen Persönlichkeit - oder wie man den •Trost" noch um- 
schreiben will - bietet ein approximatives Indiz für die Richtigkeit der 
Einstellung, in die man sich hineinbegeben hat. Natürlich nur ein approxi- 
matives; deshalb hat Ignatius auch Absicherungen in seine Handhabung 
eingebaut - wie die Forderung, sich für längere Zeit (vier Wochen!) in die 
•Bewegung der Geister", in die eigene •Identitätserfahrung" hineinzube- 
geben. 

Zwischen rationalem Abwägen und dieser Identitätserfahrung besteht 
nicht das Verhältnis zweier Möglichkeiten, sondern beide bilden eine ein- 
zige Kurve mit dem Richtungssinn zur Entscheidung, von der Theorie her 
zur Praxis; die •Methode" der Wahrheitsfindung öffnet sich zum Leben. 
Bis hierher könnte eine moderne, rationalistische Wissenschaftstheorie zur 
Not noch mitgehen. Die Entscheidung aber ist nun nicht etwas Neues 
gegenüber dieser Kurve, gleichsam die werthafte Ausmünzung der Ein- 
sichten; sie bildet im Gegenteil - mathematisch gesprochen - eine notwen- 
dige weitere Koordinate in ihrem Verlauf, in der Gesamt-Matrize der 
menschlichen Entscheidungsfindung. Erkenntnis und Entscheidung, Grün- 
de und Wertung, Theorie und Praxis lassen sich nicht säuberlich vonein- 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 215 

ander trennen. In einem geläufigeren Bild ausgedrückt: Es ist nicht so, als 
ob dem Menschen ein Lebensweg in der Gestalt einer platonischen Idee 
vorläge; und als ob er nun das Licht der objektiven Gründe und der sub- 
jektiven Identitätserfahrung anzünden müsse, um diesen vorgezeichneten 
Weg zu orten. Das Bild ist schief; denn der Mensch bahnt sich selbst seinen 
Weg in die Zukunft Gottes hinein, und erst in der Entscheidung, also im 
Betreten des Weges, findet er die letzte Klarheit über diesen Weg, baut 
sich dieser Weg vor ihm auf. In der Praxis erst bekommt die vorherge- 
hende Theorie ihr volles Licht. Der letzte Grund für die Entscheidung ist 
die Entscheidung selbst. Aus der Erfahrung mit Menschen, die ihren Weg 
suchen, mit jungen Theologen, glaube ich, daß in diesem Punkt die gängi- 
gen Entscheidungshilfen einer gründlichen Korrektur bedürfen. Sie setzen 
- soweit ich sie aus der geistlichen Literatur kenne - alle das Modell vor- 
aus: erst Klarheit über den Weg, und dann Einschlagen des Weges. Und 
wenn die •Klarheit" nicht ausreicht, dann begnügt man sich mit Wahr- 
scheinlichkeiten oder vertröstet sich auf ein späteres Licht. 

Aber das Modell ist falsch; denn es verlangt eine Sicherheit im Bereich 
der Theorie, die nur in der Praxis, im Tun möglich ist. Gnadentheologi- 
sche Begründungen dafür und soziologische Unterbauungen darf ich über- 
gehen. Die Wirklichkeit scheint mir zur Genüge evident zu sein: Einer 
der wichtigsten Gründe für die Richtigkeit der Entscheidung ist die Ent- 
scheidung selbst - natürlich verantwortungsbewußt gefällt, aber nicht auf- 
gehend in den vorgängigen Überlegungen und Erfahrungen. Was sich in 
den theoretischen Vorüberlegungen zu dieser Entscheidung abspielt, was 
dort intuitiv, rational und auch aus der Trost-Erfahrung erhoben werden 
kann, ist wichtig und wegweisend; aber es bringt noch nicht die Totalität 
der Entscheidung zum Leuchten. In ihr liegt nämlich ein •Mehr"; eben 
das christliche •Mehr" des Lebens, der Praxis, das niemals in theoretische 
und auch dogmatische Betrachtungen aufgelöst werden kann. 

Die Kurve, die von der objektiven Einsicht über die subjektive Trost- 
erfahrung der Identität zur Entscheidung verläuft, setzt sich aber noch ein- 
mal fort zu den pragmatischen Konsequenzen, zum •Erfolg" der Entschei- 
dung. 

Dieses vierte Element kann überraschen; es ergibt sich aber aus der Bio- 
graphie des Ignatius ebenso deutlich wie aus Psychologie und Theologie. 
Die Ignatianische Idee hat sich doch im beständigen Korrigieren an den 
Tatsachen und Ereignissen des Lebens, an Erfolg und Mißerfolg entwik- 
kelt. Der Erfolg des Handelns war für den Basken immer ein wichtiger 
Hinweis für die Richtigkeit des Handelns. Psychologisch heißt dies für die 
Wahl: eine Entscheidung, die nicht innerlich geprägt ist von der Offenheit 
zu neuen Situationen und neuen Aufgaben, wäre Verhärtung; sie wäre 



Josef Sudbrack 216 

genau das, was man politisch mit Ideologie bezeichnet; eine Festlegung 
nämlich, die ungeachtet der konkreten Wirklichkeit ihre vorgefaßte An- 
sicht durchzusetzen versucht. Theologisch bedeutet diese Offenheit zum 
•Erfolgskriterium'' schlicht und einfach: Gottes Wille bleibt stets größer 
als alle menschliche Einsicht und alle menschliche Sicherheit; biblisch ge- 
sprochen: •An den Früchten werdet ihr sie erkennen" - im Augenblick 
aber soll •die Saat samt dem Unkraut" erst einmal wachsen. 

Diese vier Elemente: objektive Einsicht, subjektive Identitätserfahrung, 
in der Entscheidung liegende Sicherheit und Erfolgskriterium, stehen nicht 
nebeneinander; sie sind ein Ganzes, das in die Mitte des Menschen hinein 
und über ihn hinaus in den Willen Gottes führt. Erst wenn man sie aus- 
einanderreißt, pervertieren sie zur Entstellung: die objektive Einsicht wird 
zum unpersönlichen kybernetischen Entscheidungssystem; die subjektive 
Identitätserfahrung wird hedonistischer Individualismus; die Entschei- 
dungssicherheit wird zum blinden Anarchismus; und das Erfolgskriterium 
zum diesseitigen Nützlichkeitsdenken: richtig ist und gut ist, was Erfolg 
hat. Die ursprüngliche Einheit aller vier Elemente aber scheint das zu sein, 
was mit der Wahl gemeint ist: also eher eine •Entscheidung im Geist", als 
eine •Unterscheidung der Geister"! 

Natürlich sind noch viele Fragen anzuhängen; mancher wird meinen, 
die Reflexion beginne jetzt erst. Aber die Grundfrage, die sich aus obiger 
Konzeption ergibt, treibt unsere Überlegungen weiter. Sie lautet jetzt 
augenscheinlich: Werden durch dieses Verständnis vom •Wahlvorgang" 
nicht so viele Unsicherheiten und Offenheiten in die Exerzitien hineinge- 
tragen, daß sie sich selbst ad absurdum führen? Wie lassen sich Sicherhei- 
ten, Eindeutigkeiten auf solchen •Wahlkriterien" aufbauen? 

Wir stehen vor der Schwierigkeit, die sich ähnlicherweise schon bei unse- 
rer ersten Alternative: Wahl oder Besinnung?, ergaben. Aber die Frage 
hat tiefer geführt. Es geht jetzt darum, ob die Sicherheit, ohne die kein 
Leben, keine Entscheidung möglich ist, sich völlig in gedankliches Über- 
legen und Abwägen von Gründen auflösen läßt; ob die Evidenz der Pra- 
xis sich bruchlos-eindeutig aus vorgehenden Überlegungen ergibt. Ich 
brauche nicht darauf hinzuweisen, daß dieses Problem zwar an den Exer- 
zitien abgelesen ist, aber im Grunde den christlichen Glauben selbst be- 
trifft. 

IV. Meditation des eigenen •Ich" oder Betrachtung des Lebens Jesu? 

Diese Frage nach dem Verhältnis von christlicher Theorie und Praxis selbst 
aber muß neu gestellt werden: Läßt sich das menschliche Tun, die Ent- 
scheidung und der Vollzug einer geglaubten oder vermeintlich bewiesenen 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 217 

Weltanschauung, überhaupt in sich betrachten - oder muß man einen 
methodischen •Umweg" einschlagen? Von Max Scheler stammt die Er- 
kenntnis, daß die höchsten humanen Werte nicht in sich angestrebt werden 
können. Sobald sich die gespannte Aufmerksamkeit auf sie richtet - so- 
bald man Liebe will, rinnt sie wie Sand durch die Hände, und übrig bleibt 
nur eine dürftige Struktur, die biologische und psychologische Gesetze re- 
flektiert, aber nicht mehr den Namen Liebe verdient. Nur gleichsam indi- 
rekt, über andere Aussagen und über andere Verhaltensweisen, kann man 
die Richtung bestimmen, in der wohl das liegen muß, was der Mensch als 
Liebe erfährt. Steht es nicht um den Kern des christlichen Lebens ähnlich? 
Und haben nicht viele Exerzitieninterpretationen deshalb einen falschen 
Weg eingeschlagen, weil sie die Aufmerksamkeit zu sehr auf diese Spitze 
des Lebens - Wahl, Entscheidung - lenkten und damit die breitere und 
methodisch greifbarere Basis übersehen? Ganz gleich, ob man Karl Rah- 
ner, Gaston Fessard und auch das bei Echter erscheinende Buch (•Freiheit 
und Erfahrung") von Leo Bakker liest - von anderen ganz zu schweigen -, 
stets ist die Aufmerksamkeit auf den Vorgang der Entscheidung gerichtet. 
Das andere Element der Exerzitien, die Betrachtung des Lebens Jesu nach 
den Evangelien, wird vernachlässigt, scheint eine Art Einstimmung, zeit- 
ausfüllende Nebenbeschäftigung der Exerzitien zu sein. Selbst Hugo Rah- 
ner, der in seinem Aufsatz über den Theologen Ignatius Entscheidendes 
dazu gesagt hat, findet in einem •Werkheft" das Element der Schrift nicht 
erheblich genug, um in der •theologischen" Interpretation behandelt zu 
werden! 

Nach dem Exerzitienaufbau sieht es anders aus. Vielleicht hat Fessard 
recht, wenn er in der Exerzitien-Abfolge der Vier-Wochen die Entfaltung 
der Freiheitslogik findet;! aber zuerst ist schlicht und einfach die ignatiani- 
sche Vorlage in sich selbst zu betrachten. Hier liegt Ausgang und ständige, 
kritische Korrektur für jede Exerzitientheologie. 

Wer nur ein wenig in der geistlichen Literatur des Mittelalters zu Hause 
ist, erkennt in der Ersten Woche die unzähligen Traktate und Anleitun- 
gen zur Selbstbesinnung wieder. Das •gnothi sauton" des Delphischen Ora- 
kels wurde noch existentieller und persönlicher akzentuiert durch die christ- 
liche Erkenntnis seiner selbst als fern von Gott, als Sünder. Der Mensch 
muß die Erfahrung des siebten Römerbriefkapitels gemacht haben, um 
aufnahmebereit zu sein für die Botschaft des Evangeliums: •In meinen 
Gliedern nehme ich ein anderes Gesetz wahr, das dem Gesetz der Ver- 
nunft widerstreitet und mich gefangen nimmt unter das Gesetz der Sünde, 
das in meinen Gliedern wirkt. O ich unglückseliger Mensch! Wer wird 
mich aus diesem Todesleib erlösen? Dank sei Gott. Durch Jesus Christus 
unseren Herrn" ist diese Befreiung Wirklichkeit geworden. Psychologisch 



Josef Sudbrack 218 

ist darauf hinzuweisen, daß nur der Mensch, der seine eigene Angewiesen- 
heit erkennt und bejaht, sich einem anderen öffnen kann. Theologisch geht 
es in der •Ersten Woche" um das Grundgesetz des Christentums: Gottes 
Zuneigung ist ein Geschenk; der Mensch kann ihm nichts als seine eigene 
Bedürftigkeit entgegenstellen. An vielen Kleinigkeiten kann man beob- 
achten, daß die Sünden- und Höllenbetrachtungen tatsächlich nichts ande- 
res intendieren als die Einweisung des Menschen in seine existentielle 
Grundhaltung, in sein Angewiesensein auf Gott. Die Erste Woche der 
Exerzitien schmilzt zusammen zur Betroffenheit des Exerzitanden. 

Die anderen und die eigentlichen drei Wochen aber bestehen in nichts 
anderem als in der Antwort, die von der Offenbarung auf diese Grund- 
haltung des Menschen gegeben wird. Oft genug hat man mit Erstaunen 
festgestellt, daß im Exerzitienbuch für den Vorgang des •Wählens", dem 
Ignatius so viel Bedeutung einräumt, keine eigene Zeit vorgesehen ist. 
Sogar die Betrachtung vom Ruf des Königs steht außerhalb der Tagesein- 
teilung und die andere Eckbetrachtung über die Zwei Banner bringt - ähn- 
lich wie die vom Ruf des Königs - eigentlich nur den existentiellen Akzent 
der ersten Woche ein: all das, was in den Evangelien steht, meint •Dich"! 
Man könnte diese Betrachtungen mit der Scharf-Einstellung eines Objek- 
tivs vergleichen, durch das die Ereignisse des Lebens Jesu zu betrachten 
sind. Man hat sogar aus diesem Fehlen einer festen Zeit zum •Wählen", 
zur •Unterscheidung der Geister" den Schluß gezogen, daß die Exerzitien 
gar nicht auf Entscheidung angelegt seien, sondern nur auf Besinnung, 
daß sie nur •schola affectus" oder höchstens eine Vorbereitung für die 
irgendwann später zu erfolgende Entscheidung bedeuten. Aber damit 
unterdrückt man das Problem, statt es zu lösen. 

Der Schlüssel zum Verständnis liegt anderswo. Eine im Grunde recht 
einfache anthropologische Einsicht weiß, daß das Tun der Freiheit, daß 
die Wahl niemals in sich selbst geschehen kann, sondern nur vor etwas 
anderem, das gewählt wird. Die Pose, die der Held einiger existentialisti- 
scher Dramen einnimmt, in der er nicht für irgend etwas frei sein will, 
sondern einfachhin nur frei in sich, ist tatsächlich nur Pose und keine 
Lebenswirklichkeit. Wer so etwas ehrlicherweise versuchte, stände vor der 
Sackgasse der Geisteskrankheit. Der Bereich des freien Handelns läßt sich 
gar nicht direkt von der Theorie anstrahlen, ohne zu verglühen; sich-frei- 
entscheiden kann man nur für etwas - und dieses •etwas" ist zu betrach- 
ten, nicht aber die •Freiheit" in sich. In neuer Variante kommt wieder 
unser Eingangsproblem zum Vorschein: Freiheit läßt sich nicht in Theorie 
auflösen, sondern zwingt zum Überschreiten der rein-rationalen Basis. 
Erst in einem vorsichtigen Zurücktasten vom •Gegenstand der Freiheit" 
zum •Tun der Freiheit", kann klar werden, was nun eigentlich geschieht, 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 219 

wenn der Mensch sich entscheidet. Immer wieder muß derjenige, der über 
die •Freiheit", über die •Regeln zur Unterscheidung der Geister", über 
die •Wahl" nachsinnt, ermahnt werden, sich am •Gegenstand der Frei- 
heit" zu orientieren. 

Genau dieses Gesetz aber spiegelt sich im Aufbau der Exerzitien wider. 
Die •Praxis" der Entscheidung wird nicht in sich selbst reflektiert, sondern 
gleichsam nachträglich, in der Rückbesinnung auf einen anderen Vollzug 
vorsichtig abgetastet. Dieses andere aber, der •Stoff" der Exerzitien, auf 
den Ignatius die gespannte Aufmerksamkeit richtet, sind die Ereignisse 
des Lebens Jesu. Ignatius hat das gläubige Vertrauen, daß derjenige, der 
das Leben Jesu Christi betrachtet (existentiell betrachtet! dazu sollen die 
Erste Woche und die Eckbetrachtungen verhelfen), von selbst in den Pro- 
zeß der Entscheidung hineingerissen wird. Die Regeln zur Wahl und zur 
Unterscheidung der Geister sind im Grund nur eine ungeschickte Ausdeu- 
tung dessen, was sich in diesem Vorgang der Schriftbetrachtung abspielt. 

Der Aufbau der Exerzitien ist schlicht und einfach der Aufbau des Le- 
bens Jesu, wie ihn die damalige Exegese dem Ignatius in die Hand gab. 
Alle komplizierten Theorien über die Vierzahl der Wochen, über ihr Ver- 
hältnis zueinander, sind aus Scheinfragen erwachsen; das Proton Pseudos 
war die Ablösung des Exerzitiengeschehens von dem Geschehen des Le- 
bens Jesu. Eine Exerzitienmethode, die dies übersieht, die mit irgendwel- 
chen theologischen oder psychologischen Filtern die Reinheit der Entschei- 
dung aus den unscheinbaren Leben-Jesu-Betrachtungen herauslösen will, 
übersieht, daß Werte nur indirekt zu erstreben sind; sie täuscht sich aber 
auch über die Intention der Exerzitien. Eine solche Einstellung würde ver- 
suchen, die sichere Methodik des christlichen Lebens - wie verhalte ich 
mich, welche Gesetze hat die Entscheidung? - zu erstellen und dabei den 
Inhalt des christlichen Lebens (Nachfolge Christi) hintanzustellen. Sie 
würde im Grunde versuchen, dasjenige, was nur in der Einheit des Tuns 
zu vollziehen ist - die Entscheidung für Gottes Willen -, in theoretische 
Einsichten und Methoden aufzulösen. 

V. Kirchlichkeit als Folgerung oder als Voraussetzung? 

Unsere Überlegungen haben in die Nähe der reformatorischen Haltung 
Luthers geführt: die Schrift biete demjenigen, der sie •gläubig-existen- 
tiell" lese, die Sicherheit des Glaubens und seiner Entscheidungen. Die 
Vorwürfe gegen Luthers •Sola Scriptura" und seine Sicherheit in der er- 
fahrenen Rechtfertigung aus dem Glauben gleichen in der Tat den Ankla- 
gen, unter denen Ignatius vor den Inquisitionsgerichten stand: er inter- 
pretiere die Schrift und den Glauben auf eigene Faust; er verlasse sich auf 



Josef Sudbrack 920 

das Zeugnis des Heiligen Geistes im Inneren und nicht auf die Lehre der 
Kirche. 

In der endgültigen Redaktion des Exerzitientextes hat sich der reife 
Ignatius gegen solche Vorwürfe abgesichert. Das eklatanteste Beispiel sind 
die Regeln zum kirchlichen Denken mit der berühmt-berüchtigten Anwei- 
sung, das •für schwarz zu halten, was meinen Augen weiß erscheint, wenn 
die hierarchische Kirche so bestimmt". In der Ignatius-Biographie taucht 
die gleiche Frage nach der Rolle der Kirche am deutlichsten in der •Ro- 
manitä" des Pilgers auf, also im Gehorsam gegen die römische Kirche, der 
einen späten Gegenpol zur freiheitlichen Geisteserfahrung des Anfangs zu 
bilden scheint. Wann wurde demjenigen, der so ganz und gar auf die in- 
nere Erfahrung des Geistes in Konfrontation mit der Schrift vertraute, 
klar, daß er •jegliches Urteil zurücksetzen müsse", •um in allem der wah- 
ren Braut Christi unseres Herrn zu gehorchen, die da ist unsere heilige 
Mutter, die hierarchische Kirche"? Wie peinlich dieser Satz aus den Regeln 
zum kirchlichen Denken heute klingt, sieht man an der Übersetzung bei 
H. U. von Balthasar; dort wird •jegliches Urteil" durch •privat" abgemil- 
dert; bei A. Haas heißt dieses Urteil noch textfremder •eigenmächtig"! 

Völlig befremdlich aber werden diese Regeln, wenn man sie in ihrer da- 
maligen Umwelt liest. Kirchentheologie wurde im kanonischen Recht be- 
trieben; dort wurde die Kirche, der Gehorsam zu leisten ist, nach dem Auf- 
begehren der Konzilien von Konstanz und Basel, fast identifiziert mit dem 
Papst in Rom - dem Mann also, der zwei Wochen vor der ersten Audienz 
des Ignatius •im Vatikanischen Palast unter Entfaltung eines ausgesuch- 
ten Luxus die Hochzeit zwischen seinem (des Papstes!) Enkel und der na- 
türlichen Tochter des regierenden Kaisers" feiern läßt (Hugo Rahner). 

Die ignatianische •Romanitä", also der Papst-Gehorsam des Ordens- 
gründers, und •Die Freiheit des Christenmenschen" (Luther), die aus der 
•Entscheidung im Geist" erfließt, lassen sich nicht auf der Ebene des Buch- 
stabens harmonisieren; man kann nicht, wie Alois Müller den kirchlichen 
Gehorsam auslegt, einen Teil des menschlichen Freiheitsraums an die ge- 
glaubte Autorität des Lehramtes abtreten und den anderen Teil für •Die 
Freiheit des Christenmenschen" in Anspruch nehmen. So würde man we- 
der der Totalität der christlichen Freiheit noch der Absolutheit der Offen- 
barung gerecht werden. Auch bei Ignatius müssen wir tiefer ansetzen, um 
ihn zu verstehen. Auf keinen Fall war doch seine •Wende" zur Kirche, zur 
•Romanitä" eine Art von Ersatzlösung, die er dann in den Blick kam, als 
sich die anderen Türen, die Fahrt nach Jerusalem usw., verschlossen. - Das 
würde zur Konsequenz und zur Zielstrebigkeit des Basken nicht passen. 

Sein treuer Mitarbeiter Nadal gibt uns einen wichtigen Hinweis zum 
Verständnis, wenn er einmal synthetisiert: •Heilige Schrift, rechte Ver- 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianisclien Exerzitien 221 

nunft, kurz: Kirche". Hugo Rahner führt diese Deutung weiter aus: •Kirche 
ist die Zusammenfassung alles Sichtbaren, von der Schrift bis zur Ver- 
nunft". Schon in der Psychographie des Ignatius läßt sich das hiermit An- 
gedeutete verifizieren. Von Anfang an hatte er nämlich einen ausgepräg- 
ten Sinn für die Realität, für die Nüchternheit des Konkreten. Seine Be- 
geisterungsfähigkeit scheint niemals von der schwärmerischen Subjektivi- 
tät gewesen zu sein, wie man sie bei fast allen halbhäretischen •Geistes- 
unterscheidungen" und auch bei der lutherischen •claritas scripturae" 
findet; dort soll nämlich einfachhin - ohne jede rationale und soziale Ein- 
fassung - die Stimme des Geistes erfahren werden. Das Exerzitienbuch, 
die Menschenkenntnis, das diplomatische Geschick, die Distanz von mysti- 
schen Erlebnissen dokumentieren eine andere Einstellung, den Realitätssinn 
des Ignatius. 

Hier läßt sich auch der rote Faden seines Lebens fassen. Ignatius hat - 
im Gegensatz zur späteren jesuitischen Erziehungskunst - niemals einen 
Seelenführer gekannt. Sein Pilgerweg vom Büßer bis zum •schwarzen 
Papst" stand unter anderen Gesetzen: das eine sind die Erfahrungen von 
Loyola und Manresa als ständig antreibender Motor; das andere Gesetz 
aber sind die konkreten Widerfahrnisse, an denen sich der Pilger auf sei- 
nem Weg stieß und die er an dem Uranstoß von Manresa maß. Die trei- 
bende Kraft von Manresa konkretisierte sich in den verschiedenen Etappen 
des ignatianischen Lebens. Diese Kraft war so stark, daß sie dem Pilger 
half, alle negativen Erfahrungen umzumünzen in eine neue Wegsuche, in 
neue Versuche - bis dann endlich die Realisation dem Uranstoß voll und 
ganz entsprach. Der •christliche Experimentalismus", den Ignatius in sei- 
nem Exerzitienbuch beschreibt, versucht dieses Lebensgesetz methodisch 
und theoretisch zu erfassen. 

Dieses Gesetz ist also doppelpolig: Der Antrieb aus den großen Erfah- 
rungen von Loyola und Manresa und La Storta und auch von anderswo - 
aber gemessen, korrigiert und konkretisiert am Objektiven, Konkreten, 
Realen. In den Exerzitien heißt das erste Element: Erfahrung. Das zweite: 
Hl. Schrift. Erst im Hintergrund taucht auch die Kirche auf. Im ignatiani- 
schen Leben aber kann man verfolgen, wie dieses kirchliche Element reifer, 
nüchterner, umgreifender und auch wirksamer wird. Von außen sieht es 
wie ein Zick-Zack-Weg aus: der Soldatenehrgeiz wird zum Büßerleben, 
zur Sehnsucht nach den konkreten Stätten des Lebens Jesu, zur Wander- 
predigt in Spanien, zum dilettantischen Studium, zum Freundeskreis von 
Paris, zur jungen Gesellschaft Jesu und endlich zum Papstgehorsam. Auf 
der Innenseite aber entdeckt man hinter diesen Wandlungen das eine Ge- 
setz des christlichen Realitätsbewußtseins: der geistliche Impuls des Pilgers 
schmiegt sich den verschiedensten konkreten Situationen an - bis die ur- 



Josef Sudbrack 222 

gemeinte Form gefunden ist, die dem Anfangsimpuls voll und ganz ent- 
spricht. Von der zweiten Vorbemerkung zu den Exerzitien, sich an die ge- 
schichtliche Tatsache, an die •historia" des Lebens Jesu zu halten, besteht 
eine Kontinuität bis zu der •Schwarz-Weiß-Regel" zum Denken mit der 
Kirche; •Denken in der Kirche" heißt es übrigens in der versio prima. 

Hier ist nicht der Platz, diesen Realitätssinn, der den roten Faden im 
Leben des Ignatius bildet, genauer zu betrachten. Hugo Rahner tat es, als 
er die ignatianische Theologie von beiden Polen her umschrieb: De arriba, 
von oben her, das ist der Impuls der geistlichen Erfahrung; und la letra, 
das ist das •Unten" der kreatürlichen Welt, in die der Logos herabgestie- 
gen ist. Wir müssen in der heutigen Situation gerade den zweiten Pol des 
ignatianischen Ansatzes weiterdenken; denn er bringt am klarsten das 
Element des Konkreten und das des Praktischen in die Exerzitien ein; er 
sollte unser modernes Fragen widerspiegeln. Die Kontinuität, die auf dem 
Krankenlager zu Loyola beginnt, als Ignatius liebevoll die Worte des 
Herrn und der Heiligen in der Bibel unterstrich, und die bis zum Papstge- 
horsam reicht, muß in unsere Zeit hinein weitergeführt werden. Die Gei- 
stes-Erfahrung ist das Element, das nicht herbeigezwungen werden kann; 
aber das andere Element des •Realitätssinns" verweist in die eigene Situa- 
tion, in die Praxis, und steht auch dem methodischen Zugriff offen. An 
ihm möchte ich auf ein Zweifaches aufmerksam machen. 

Einmal hat sich die Rolle, die das Objektiv-Konkrete, die Kirche, im 
christlichen Leben spielt, verdeutlicht. In einem Zeitalter, wo die Abhän- 
gigkeit des Einzelnen von der Gemeinschaft, des individuellen vom sozia- 
len Einfluß immer deutlicher wird, muß auch die Rolle der Glaubensge- 
meinschaft, der Kirche, im Leben des Einzelchristen bewußter werden, als 
es zur Renaissancezeit überhaupt möglich war. Das Exerzitienideal der 
unabhängigen, urteilssicheren, christlichen Einzelpersönlichkeit wird ein- 
seitig, oder gar falsch, wenn es nicht ausbalanciert wird durch die andere 
Komponente der Abhängigkeit vom größeren sozialen Ganzen der Kirche. 
Dieses größere Ganze aber ist letztlich nur im Tun, in der •Praxis" inner- 
halb der Kirche, zu erreichen. Die beiden Pole, die Ignatius instinktsicher 
umschrieb: innere Erfahrung und von außen kommende Realität, dürfen 
heute weniger denn je unverbunden nebeneinanderstehen, sondern müs- 
sen in den konkreten Vollzug hineingenommen werden. Das Gleichge- 
wicht zwischen ihnen zu suchen, nicht ein für allemal kategorisch zu bestim- 
men, sondern ständig von neuem herzustellen, ist die vielleicht wichtigste 
Lebensaufgabe des Christen. Exerzitien im modernen Sinne sollten dazu 
Hilfe geben. 

Was dies konkret bedeutet, wird klarer, wenn wir sehen, daß nicht nur 
die Rolle der christlichen Gemeinschaft im Leben der Glaubenden eine an- 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 223 

dere geworden ist, sondern daß das Bild der Kirche selbst sich gewandelt 
hat und noch im Wandel sich befindet. Die Kirche versteht sich immer we- 
niger als eine geschlossene juridische Gesellschaft, die durch Zollschranken 
oder gar eiserne Vorhänge von den anderen menschlichen Gemeinschaften 
getrennt ist. Nach innen bedeutet dies eine Ablösung des juristischen Kir- 
chenbegriffs, nach dem Vollmacht einseitig der hierarchischen Struktur zu- 
geschrieben wird und für den Rest nur die Rolle des gehorchenden Kir- 
chenvolkes übrig bleibt. An seine Stelle tritt eine Kirche, in der Verant- 
wortung und damit auch Vollmacht allen Gliedern der Kirche zugehört; 
also eine Kirche, die mehr im praktischen-tuenden Zueinander der Glie- 
der, als in dogmatischen juristischen Gesetzen besteht. 

Nach außen gewandt aber bedeutet dies die Öffnung der Kirche zur 
Welt, das Bewußtwerden ihrer Dienstfunktion am Schöpfungsganzen; die 
Nöte und Ängste der Welt müssen jede Besinnung auf die Grundlagen 
der Kirche mitbestimmen. Hier zu trennen in Innenleben der Kirche und 
ihre äußere Aufgabe würde einen Keil in das Selbstverständnis der Kirche 
hineintreiben. 

Was aber heißt dies für die Exerzitien? Einmal, und das ist schon oft 
ausgesprochen worden, daß die •Regeln zum Denken mit der Kirche" die 
ganze Kirche meinen und nicht nur deren isolierte amtliche Komponente; 
was heute über die Dialektik von Amt und Charisma, von kirchlicher Norm 
und persönlicher Gewissensfreiheit bedacht wird, muß für alle Exerzitien 
ein Konstitutivum bilden. Zum Zweiten aber darf die persönliche, existen- 
tielle Besinnung, die Ignatius in der Ersten Woche, den Eckbetrachtungen 
und auch den Reflexionen über den Wahlprozeß lokalisiert, auf keinen 
Fall abstrahiert werden von den Aufgaben der Kirche für sich und für die 
Welt, von der Aufgabe des Christen in seinem Leben. Die Kirchlichkeit 
bildet nicht nur eine späte Schlußfolgerung aus der Exerzitienentschei- 
dung, sondern gehört in ihren ersten Anfang hinein. Das sollte auch in den 
Exerzitienbetrachtungen zum Ausdruck kommen: Aktualisierungen der 
biblischen Berichte auf gegenwärtige Nöte (die politische Theologie ver- 
sucht dergleichen) sind keine frommen Anwendungen sondern Notwen- 
digkeit und Wesen der Exerzitien; ohne sie wäre die Kirche eben doch nicht 
Voraussetzung für die Exerzitien und Voraussetzung für das Leben des 
Christen. 

VI. Theorie oder Praxis? 

In dieser Kirchlichkeit, oder - wertneutraler gesagt - in dieser Gesell- 
schaftlichkeit des Glaubens liegt der Knotenpunkt, an dem sich alle vorher 
aufgezeigten Elemente zur Einheit bündeln. 



Josef Sudbrack 224 

Wer wie Adolf Haas die Aktualisierung der Exerzitien auf einen Kom- 
mentar der ersten siebzehn Vorbemerkungen beschränkt, wird kaum an 
einer Fehldeutung vorbeikommen. Kann man heute noch unterschreiben, 
wie in dieser neuesten Exerzitienübersetzung zu lesen ist, daß in den me- 
thodischen Vorbemerkungen •das eigentliche ignatianische Direktorium zu 
den geistlichen Übungen" vorliegt; daß sie •daher viel mehr zum Verständ- 
nis beitragen können als gelegentliche Fußnoten zum Text"; denn gerade 
•in ihnen macht (Ignatius) den Sinn der Exerzitien in neuer Weise sichtbar 
als Einübung der personalen Begegnung mit Christus". Richtig daran gese- 
hen ist zweifellos die enge Verbindung von Methode und Aussage, von 
Form und Inhalt im Gefüge der Exerzitien; aber Methode allein ginge an 
ihrer Mitte vorbei. Man müßte die moderne Interpretation der Exerzitien 
wahrscheinlich umgekehrt ansetzen: vom •Ziel" und •Stoff" her die •Me- 
thode" in Frage stellen und neubestimmen - wobei allerdings stets die 
dialektische Einheit von Methode und Ziel zu beachten bleibt. 

Einen anderen Weg weist die starke und überstarke Betonung der 
Exerzitien als •Wahl-", •Entscheidungs"-Exerzitien: •oder sie sind keine 
Exerzitien!", schreibt Karl Rahner. Die französischen Jesuiten haben die- 
sen Aspekt von der psychologischen Seite her durchgedacht. Im ersten Re- 
gister ihrer ignatianischen Zeitschrift •Christus" (1945 - 1963), die nach 
dem letzten Krieg ins Leben gerufen wurde, fehlt der Aspekt ( = der an- 
dere Pol!), der Heiligen Schrift so gut wie völlig! Karl Rahner hat die 
gleiche Komponente der Entscheidung existentialtheologisch, Gaston Fes- 
sard dialektisch zu bestimmen versucht; Leo Bakker lieferte das historische 
Fundament dazu. So richtig dies alles ist, so einseitig ist es auch. Wenn 
das Wesen der Exerzitien auf •Freiheit und Erfahrung", wie der Titel von 
Bakkers Arbeit lautet, eingeschränkt würde, nähme man sich den frühen 
Ignatius zum Vorbild, der zweifellos in der Nähe der Alumbrados stand. 
Aber das ist nur möglich, wenn man die ignatianischen Texte isoliert liest, 
statt sie aus der Dynamik des ignatianischen Lebens heraus zu verstehen; 
statt - um den Gedanken weiterzuführen - sie auf dem Hintergrund der 
geschichtlichen Entwicklung bis heute und morgen zu lesen und zu prakti- 
zieren. 

Seit einigen Jahren drängt sich ein anderes Element der Exerzitiendeu- 
tung in den Vordergrund; die Begegnung mit der Schrift. Es ist bezeich- 
nend, daß die stärksten Impulse hierzu aus dem nordamerikanischen Raum 
stammen. Vielleicht wies das praktisch-nüchterne Denken der Amerikaner 
den Weg von der subtilen Spekulation über Freiheit zur praktisch-konkre- 
ten Meditation der Schrift. 

Aber die heutige Theologie insinuiert eine Fortsetzung des Wegs von 
der Theorie zur Praxis, vom •Reden über ..." zur konkreten Betrachtung 



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 225 

der Schrift. Während in den theologischen Veröffentlichungen und im In- 
teresse der Studenten noch vor einigen Jahren die Beschäftigung mit der 
Schrift im Mittelpunkt stand, verläuft die Tendenz heute in Richtung: 
praktische Theologie. Man muß nur die Veröffentlichungen anschauen: 
Pastoraltheologie, Theologie der Welt, Theologie der Gemeinschaft, Theo- 
logie des Engagements. 

Genau in diese Richtung, in die Praxis hinein, verwies uns auch die Re- 
flexion über die ignatianischen Exerzitien. Vom Tun her, vom ganzmensch- 
lichen Eintauchen in das Geschehen des Lebens Jesu her versuchte Ignatius 
die christliche Wahrheit und die christliche Entscheidung einzukreisen. 
Von diesem •Tun" her, vom •Tun der Wahrheit", ergab sich für ihn auch 
die Methode der Exerzitien; der Ablauf der Betrachtungen, die Methoden 
der Wahl, die Hinweise auf Weisen der Betrachtung, der Gewissenserfor- 
schung usw. Zugleich damit ergab sich ein weiteres: Je näher diese •Me- 
thoden" zum Inhalt der Exerzitien kommen, zur •Wahl", zu den •Leben- 
Jesu-Betrachtungen", desto deutlicher wird auch schon in den Exerzitien 
die gegenseitige Durchdringung von Methode und Inhalt. Die •Regeln 
zur Geisterunterscheidung" reflektieren nicht nur, wie man es machen soll, 
sondern spiegeln selbst schon ein Stück der Bewegtheit ab, die wir Chri- 
sten Heiligen Geist nennen. Der Ablauf der drei Wochen des Lebens Jesu 
ist nicht nur Methode, sondern schon Inhalt des Christentums. 

Die wichtigste Weiterführung des ignatianischen Ansatzes, die vom 
Autor der Exerzitien nur angedeutet, nicht aber durchgeführt wird, trägt 
den Namen •Kirche"; Kirche nicht in einer abstrakten Dogmatik, sondern 
in der lebendigen Spannweite, wie die Botschaft Jesu Christi heute gelebt 
wird. Inhaltlich kann sich dieser breitere Ansatz z. B. darin abspiegeln,! 
daß - wie erwähnt - Aktualisierungen, Zeitnöte usw. in die Exerzitien ein- 
treten. Methodisch aber scheint mir im Element des •Gesprächs", des Hin- 
hörens auf den anderen, des Anerkennens eines fremden Standpunkts und 
der Hinwendung auf die gemeinsame Mitte Jesu Christi trotz aller Ver- 
schiedenheiten die •Komponente" Kirche einen immer größeren Raum in 
den Exerzitien einzunehmen. 

Praktischen Anwendungen nachzugehen, ist hier nicht der Platz. Aber ge- 
rade aus dem letzten Hinweis läßt sich wiederum ersehen, wie eng Theorie 
und Praxis, sowie Inhalt und Methode miteinander verbunden sind. Das, 
was den Autoren der Frankfurter Schule vorschwebt, hat Ignatius - in 
schlichter und ungeschickter Weise - in seinen Exerzitien versucht. Viel- 
leicht liegt deren Geheimnis gerade darin, daß sie die •Theorie des christ- 
lichen Glaubens" möglichst eng in die •Praxis des christlichen Lebens" 



Im Spiegel der Zeit 226 

hineinbinden; und auch darin, daß keine fremde Methodik von irgend- 
woher genommen wurde, sondern daß die Strukturen der Exerzitien sich 
aus dem Inhalt des christlichen Glaubens wie von selbst ergeben. 

Im Rückgang auf die Praxis, wie gesagt die breitere Praxis, die auch die 
Wirklichkeit, das Leben des Christen und der Kirche deutlicher miteinbe- 
zieht, wird die Erneuerung der Exerzitien liegen. Ob sich daraus viel- 
leicht eine andere Gestalt der •christlichen Besinnung" und der •Glau- 
bensreflexion" ergibt, ob dasjenige, nach dem wir auf der Suche sind, dann 
noch den spezifischen Namen •ignatianisch" tragen wird oder einfachhin 
deckungsgleich ist mit christlicher Besinnung, sollte nicht kümmern: •Wenn 
nur Jesus Christus gepredigt wird", schreibt Paulus an die Philipper. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Die Zukunft des Ordenslebens 

Ein Bericht 

Die augenblickliche Situation des Ordenslebens in der Welt ist kaum mehr auf 
einen Nenner zu bringen. Während der Nachwuchs in den traditionell christlichen 
Ländern auf ein Minimum zurückgegangen ist und allmählich ganz versiegt, bit- 
ten Obere aus Missionsgebieten, z. B. Südostasiens, um finanzielle Unterstützung 
zum Bau neuer Ausbildungshäuser, weil der Zustrom zu den Orden von Jahr zu 
Jahr größer geworden ist. Auf der einen Seite macht man noch (mit gewissen 
Reformen und Anpassungen) im traditionellen Sinn weiter, auf der anderen ist 
man schon zu einem völlig neuen Lebensstil verschiedenster Zielsetzung über- 
gegangen. Wie in der ganzen Kirche haben sich auch in den Orden die Meinungs- 
gruppen polarisiert, bis dahin, daß in manchen Häusern und Provinzen keine 
Möglichkeit mehr zu einer Einigung zu bestehen scheint. Die Generalkapitel und 
die überarbeiteten oder gänzlich neu geschriebenen Konstitutionen geben im all- 
gemeinen davon wenig Kenntnis; die eigentlichen Auseinandersetzungen spielen 
sich •zu Hause" ab, die Wandlungen vollziehen sich auf informelle Weise, via 
facti. 

Bei aller Pluralität der Meinungen und des Vorgehens scheinen sich aber die 
Weiterblickenden in allen Lagern immer mehr darüber klar zu werden, daß es 
aufs Ganze gesehen entscheidender Veränderungen bedarf, um die Zukunft der 




