Fragestellung und Infragestellung
der ignatianischen Exerzitien

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Unsere Zeit ist eine Zeit der Diskussion; einer Diskussion, die vor nichts
mehr Respekt hat und ihre harten Fragen an alles und jedes richtet. Ge-
deckt werden soll dieses forsche Uberrennen geheiligter Traditionen vom
Anspruch der Ehrlichkeit, der Wahrhaftigkeit. Intellektuelle Redlichkeit
ist nach Dietrich Bonhoeffer auch im katholischen Lager zum Schlagwort
geworden. Man soll sich aber nicht einbilden, daf} dieser Weg problem-
loser sei als der alte, der innerhalb der Schranken von Dogma und Tra-
dition verlief. Nicht als ob man das Fragen und Infragestellen aufgeben
miifite. Die Geschichte ist unumkehrbar. Fragen war immer schon ein Weg
zur Wahrheit; und mancher, der ehrlich fragt, ist niher bei ilir, als der,
der auf Antworten ausruht und vor Auskiinften haltmacht.

Die Gefahr liegt anderswo; dort nimlich, wo sich die Methodik des Fra-
gens und Diskutierens unlsbar mit der Sachproblematik verquickt. Wie
leicht ist es, durch Diskutierkunst, durch Verfahrensfragen, durch Ge-
schiftsordnungsdebatten, durch methodische Kniffe und geschickte Metho-
dik ein Gesprich dorthin zu lenken, wohin es manipuliert werden soll, und
nicht dorthin, wohin die Sache es erfordert! Wie leicht ist es, durch ge-
schickte Fragen die erwiinschte und nicht die richtige Antwort herauszube-
kommen! Als dem Fragen und Diskutieren noch Grenzen gesetzt waren,
drohte eine dogmatische Inquisition: autoritativ wurde das Denken festge-
legt; der Mensch mufite sich innerhalb bestimmter Meinungen bewegen.
Heute, da dem Fragen und Diskutieren — gliicklicherweise! — eine unbe-
grenzte Weite gedffnet ist, droht die Manipulation der Methode; wer die
offentliche Meinung zu manipulieren versteht, bestimmt ihren Inhalt; wer
geschickte Fragen stellt, insinuiert die Antworten; wer methodische Geleise
fir die Diskussion legt, gibt die Richtung an. Es soll doch keiner glauben,
dafl die Herrschaft der Massenmedien, also der Methoden von Wahrheits-
vermittlung, duldsamer set, als es die Herrschaft der mittelalterlichen Kirche
war. Der Unterschied liegt vielleicht nur darin, daf diese alte Kirche —
wenigstens nach ihrem Willen — vom Ethos der Wahrheit getragen war;
die modernen Massenmedien aber werden von ihren geschickten Draht-
ziehern oft genug ohne jegliches Ethos in Bewegung gesetat.

Diese Verschrinkung von Methode und Sache, von Form und Inhalt ge-
hért aber auch mit ihren positiven Konsequenzen zu den Besonderheiten



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 207

unserer Zeit. Der Atomphysiker Heisenberg reflektiert z. B. in seinen Ge-
sprichen (,Der Teil und das Ganze“) dariiber, wie sehr der Fortschritt
seiner Wissenschaft nicht aus Feststellung neuer Tatsachen, sondern aus
neuen methodischen Einstellungen zur Wirklichkeit erwachsen ist; und
von Sigmund Freud berichtet sein Freund und Biograph Ernest Jones, wie
er schon frith begriffen hat, ,dafl in der Wissenschaft jeder Fortschritt neue
oder verbesserte Methoden voraussetzt®. Es geht nicht um Ablehnung der
Problematik unserer Zeit, sondern um das Sichtbarmachen und Ernstneh-
men.

I. Ein moderner Methodenstreit als Zugang zur Frage

Eine der groflen wissenschaftlichen Debatten, die nach der Wochenzeitung
»Die Zeit“ schon in die Geschichte eingegangen ist, hat im letzten Jahr-
zehnt diese ,heilvolle oder ,unheilvolle“ Verschrinkung von Methode
und Sache tiefer durchleuchtet: der sogemannte ,Positivismusstreit der
deutschen Soziologie®. Zwei Parteien kamen zu Wort: der ,kritische Ra-
tionalismus“, am prominentesten durch Karl R. Popper vertreten, der nach
Theunissen ,von der Eliminierung der absoluten Objektivitit konsequent
zur Entfernung des objektiven Sinnes aus der Geschichte fortschreitet®;
Wahrheit wird in Methode aufgelost. Und die ,kritische Theorie® der
Frankfurter Schule um Max Horkheimer, die ,nicht nur aus der Theo-
logie hervorgegangen, sondern nach wie vor nur als solche moglich ist®
(Theunissen). In schriftlichen wie miindlichen Debatten klérten sich viele
Miflverstindnisse, verhérteten sich aber im Grunde nur die entgegenste-
henden Ansichten. Uber diese Diskussion berichten heifit unweigerlich
auch: Parteinehmen. Berichten aber als Einfithrung in ein modernes Ver-
stindnis der Exerzitien heifit noch notwendiger: Verharmlosen, simplifi-
zieren. Doch das doppelte Wagnis soll unternommen werden; das Licht
namlich, das von hier auf die Frage nach den Exerzitien und auch nach
dem Christentum faillt, rechtfertigt es.

Der Weg der Frankfurter, das Wahrheitsethos und das Ethos des hu-
manen Einsatzes vor der Auflosung in reine Methode zu retten, war die
Riickbindung aller Wahrheit an das Tun, an die Praxis. Am aggressivsten
klingt es bei Theodor W. Adorno, am kompliziertesten bei Jirgen Haber-
mas: Alles Erkennen hat einen dialektischen Bezug zum Tun, besteht im
Grunde sogar aus der Einheit von Theorie (Erkennen) und Praxis (Hau-
deln). Die Vertreter der Frankfurter Schule wehren sich erbittert gegen
den Riickzug des menschlichen Verstehens in das reine Denken und das
simple Feststellen von Fakten. Selbst die Methode der Humanwissenschaft
und nicht nur ihre Aussagen und Ergebnisse seien unlésbar verbunden mit



Josef Sudbrack 208

dem Handeln des Menschen und der menschlichen Gesellschaft. Selbst die
Logik des Denkens miisse immer wieder aufgebrochen und auch korrigiert
werden vom Flufl der Wirklichkeit. Denn ,Logik, verabsolutiert, ist Ideo-
logie®, schreibt Adorno; und ihre Herrschaft, ,das System ist der geist-
gewordene Bauch®, der alles in die Tyrannei der Ratio hineinverschlingt
und schlieflich zur reinen ,Methode” verdaut. Natiirlich mufl der Mensch
stets von neuem begreifen, verstehen, einordnen, systematisieren; aber
sein Denken mufl darum wissen, ,daf zu seinem eigenen Sinn gehért, was
nicht seinerseits Gedanke ist“, was nicht aufgeht im Begreifen und Ver-
stehen. Und deshalb ,sprengt (es) die Logik der Widerspruchslosigkeit;
ihr Gefangnis hat Fenster.“

Man kann dariiber streiten, ob es der Frankfurter Soziologenschule ge-
lungen ist, diese Ideen geschickt und giiltig auszusprechen. Vielleicht sogar
wird es nur moglich, wenn der theologische Hintergrund dieses Denkens,
den die Gegner zum Vorwurf machen, ausdriicklicher bedacht wird. Denn
im Grund 1duft der Ansatz doch dahin, eine grofiere Wirklichkeit iiber das
menschliche Denken hinaus anzuerkennen; Horkheimer wie Adorno spre-
chen an den Intensivstellen ihrer Schriften auch tatsichlich vom Absoluten.
Thre Methode der Riickbindung an die Praxis scheint konsequenterweise
dahin zu fithren. Wie dem auch sei: die Parallele zum Christentum ist
tberraschend. Auch in ihm heifit es: , Wer die Wahrheit tut, wird sie er-
kennen®. Der Bezug zur Praxis, das Eintauchen ins eigene Tun gehért zur
Methodik der Wahrheitsfindung und tritt unslésbar mit ein in die Er-
kenntnis und in die Wahrheit selbst. Karl Rahner hat diesen christlichen
Auftrag in den letzten Jahren des 6fteren bedacht: ,Christentum ist nicht
voll zu reflektieren.“ Es bleibt ein Rest von Nicht-Begriffenem und Nicht-
Begreifbaren; dieser ,Rest* ist nur im Handeln zu realisieren; dieser
»Rest“ des christlichen Tuns, der in keiner christlichen Dogmatik aufgeht,
ist sogar der Kern des Christentums, der Kern seines Wahrheitsethos.

Die Logik des christlichen Lebens spiegelt sich im Denken als ein Para-
dox, ja im Grenzfall vielleicht sogar als Widerspruch ab: das menschliche
Denken muf seine eigenen Einsichten, seine eigene Sicherheit verlassen
und sich dem Leben, der Praxis, der Wirklichkeit beugen. Deshalb kann
es in der Wahrheit bleiben; denn diese Wahrheit ist grofler als der den-
kende Mensch. Adorno spricht hier von ,Hingabe® und ,Entiuferung*.
Die christliche Tradition sprach von ,Demut®, die nicht nur in den ignatia-
nischen Exerzitien einen Héhepunkt bildet. ,Demut ist das Fundament
aller Tugenden®, lautet ein Sinnspruch der Uberlieferung. Karl Rahner
nennt es die ,Ehrfurcht vor dem Geheimnis®.

Aber zuriick zum Ausgangspunkt dieses wissenschaftstheoretischen Ex-
kurses: Die Eingangsfrage stellte sich nach Form und Inhalt, nach Methode



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 209

und Sache. Eine Angst wurde wach, ob nicht die alte Tyrannei der , Wahr-
heit* in unseren Tagen durch eine hirtere Tyrannei der Methode, der
»Medien“ abgelost werde. Nicht zuletzt diese Angst trieb die Frankfurter
Soziologenschule dazu, die innere Einheit von Wahrheit und Methode der
Wahrheitsfindung zu bedenken — im weiteren Rahmen: von Theorie und
Praxis. Jede Wahrheitserkenntnis hingt von dem Weg ab, auf dem der
Mensch zu ihr gelangt; eine kritische Uberprifung der Wahrheit heifit
zugleich die kritische Uberpriifung der Methode und des konkreten Tuns,
von dem aus der Mensch sich auf die Wahrheitssuche begibt. Beides 1af3t
sich nicht trennen und muf} stindig kritisch aufeinanderbezogen bleiben.
Ebensowenig wie der Mensch auf das Aussprechen und Formulieren der
Wabhrheit zugunsten des reinen Tuns verzichten kann, ebensowenig kann
er sich auf den Turm der reinen Wahrheit, des sicheren Wissens und Glau-
bens flichten, um von ihm aus unangefochten alles Tun zu beurteilen.
Glauben und Tun des Christentums sind untrennbar. Auf die Ebene des
Nachsinnens iiber den christlichen Glauben ibertragen heifit dies aber:
der Inhalt des Glaubens und der Weg zu diesem Glauben sind nur in Ein-
heit zu begreifen und nur in Einheit zu tun.

Diese Verflechtung nun von Wahrheit und Tun der Wahrheit (und, wie
wir sagen diirfen, Tun zur Wahrheit hin) versuchen die Exerzitien des hl.
Ignatius an einem Knotenpunkt zu ergreifen. Natiirlich war sich Ignatius
der fundamentaltheologischen Tragweite seines Ansatzes nicht bewufit;
aber wer das Christentum an einer Stelle zu verstehen sudht, ist — ob er es
weifd oder nicht — immer auch dem ganzen Christentumkonfrontiert. Wenn
man den ignatianischen Ansatz nicht zu einem billigen Trick (wie man
namlich von einer Stufe der Unsicherheit auf die Sicherheit hin springen
kann) degradieren will, mufl man seiner Dynamik zum Gesamtchristlichen
nachgehen. Immer aber ist dabei die Grunddialektik von Methode und
Sache, von Form und Inhalt,,von Wahrheitsfindung und Wahrheit, im
Auge behalten. Gewif8 fiihrt Ignatius zur christlichen Wahrheit, zum ,In-
halt“ des Glaubens; aber die Methodik seiner Exerzitien besteht nicht zu-
letzt darin, einiges von dieser Wahrheit schon auf dem Weg zu ihr hin zu
deponieren, den Inhalt des Glaubens schon in die Form der Meditation
zu legen. Von diesem Weg, von der ignatianischen Methodik selbst aber
schreibt der Nichtchrist Georges Batailles, daf sie ein dramatisierter Ex-
kurs sei, eine Erorterung, die den Menschen zwingt, den ,Diskurs“ und
die eigene Methode zu iiberschreiten, um sich der Sache selbst zu stellen,
um, wie Batailles sagt, ,das Eisige des Windes zu spiiren, nackt zu sein...“
Wenn man davon spricht, daf} Exerzitien nicht zu ,studieren®, sondern zu
,machen”“ seien, meint man dasselbe.

Dieses dialektische Hin-und-Her zwischen Sache und Methode soll auch



Josef Sudbrack 210

das Grundprinzip unserer Uberlegungen sein. Bewufit wird deshalb die
Deutung der Exerzitien zwischen Alternativen gespannt, deren jedes
Glied fiir sich allein einseitig ist, deren Spannung aber den Blick auf die
Exerzitien und in ihnen auf das Christentum selbst 6ffnen soll. Wenn
sich dabei die Alternativen verschieben, vielleicht sogar vertauschen, so
ist das wiederum nur ein Zeichen dafiir, daf die Sache des Christentums
reicher ist als unser Bemiithen um ihr Verstindnis.

I1. Wahl oder Besinnung?

Schon die Grundfrage nach dem Ziel der Exerzitien laf}t sich nicht ein-
deutig beantworten. Wollen sie den Menschen zu einer Entscheidung fith-
ren, zur Lebenswahl, zu einem neuen oder erneuten ,, Ja“? Oder sind es Be-
sinnungen, die dem Bewufltmachen und der Vertiefung der christlichen
Botschaft dienen? Man konnte viele Nuancierungen einfithren: Einiibung
in die Freiheit oder schlichtes Tun des Christentums? Vorbereitung fiir die
Wahlsituation oder Zur-Ruhe-Kommen im erkannten Willen Gottes?

Diese alternativen Sichten sind keineswegs theoretische Spielereien; sie
fihren mitten in das Geschehen der Exerzitien und in das Geschehen des
Christseins. Als sich zu Beginn der Nazizeit um Dietrich Bonhoeffer eine
Gruppe junger, oppositioneller Theologen sammelte, ,versuchte (man)
sich zdgernd in geistlichen Exerzitien“. Die Besinnung auf das eigene
Christentum gab Ruhe und Kraft zum Widerstand. Zur gleichen Zeit aber
schrieb Bonhoeffer an Predigten, die — in deutlich antilutherischer Beto-
nung — die Nachfolge Christi vom ,Begriff des Glaubens®, von der ,Besin-
nung”, in das ,Halten der Gebote“ verlegten. Auch diese Vorausnahme
seiner spateren aktiven Theologie nannte Bonhoeffer ,Exerzitien®.

Noch deutlicher in die Richtung von Aktivitit, Einsatz, Entscheidung
deutet Albert Gorres die ignatianischen Exerzitien. Er sieht thren Sinn so
sehr im willentlichen, ,irasziblen“ Element, dafl sie ohne psychische Schi-
den nur einem ausgeglichenen Menschen méglich seien; fiir jemanden,
der die Last der Entscheidung tragen konne, und der iiberdies dem Ent-
scheidungs- und Willens-Typ entsprechen miisse, der Ignatius selbst ge-
wesen sein soll. Gorres verweist zur Gegeniberstellung auf den anderen
Menschentyp, dem eher die aszetischen Anweisungen eines Franz von
Sales entsprachen. Ignatius selbst allerdings glaubte, dafl seine Exerzitien-
erfahrungen fiir jeden Menschen zugénglich sind; und Franz von Sales
hat sich selbst als einen Schiiler der Exerzitien bekannt.

Was ist nun das Leitbild der Exerzitien: Wahl oder Besinnung? Ent-
scheidung oder Vertiefung? Denken wir einmal das Modell der Wahl
durch. Kann und darf man Entscheidungen herbeizwingen? Kann und darf



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 211

man einen Zeitraum von dreiflig Tagen bestimmen und dann fordern: in-
nerhalb dieser Zeit mufl die Entscheidung fallen? Gewifs, Belanglosig-
keiten des Tages miissen so oder anders entschieden werden; aber die
letzte und allein wichtige Haltung des Menschen? Es ist doch interessant,
dafl gerade von Jesuiten gelehrt wird, dal die Letztentscheidung im
Grunde mit der Stunde des Todes zusammenfalle. Exerzitien aber schei-
nen diesen Moment vorzulegen in eine Situation des Lebens, wollen diese
Situation terminmifig bestimmen und sie dann methodisch herbeizwin-
gen.

Jeder wei} natiirlich, dafl hier striflich vergrébert wird. Aber nur so
wird die Fragestellung klar. , Jede Skizze lebt von ihrer Kontur®, schreibt
Georg Picht, von ihrer liberscharfen Pointierung. Aus der psychologischen
Sicht bekommt man Angst, dafl durch die Forderung nach Entscheidung
Menschen, die weniger stark sind, zerbrechen, und sich willenlos an das
ausliefern, was vorgelegt wird: Exerzitien also, die nur im Inhalt (man
glaubt eben an die Wahrheit des Geforderten), nicht aber in der Methode
von der Gehirnwésche unterschieden wiren. Andere — wie Gorres schreibt
— iraszible, willensstarke Menschen wiirden durch solch verzerrte Exerzi-
tien zu jenem ,Renaissance“-Typ erzogen, der sich selbst total in der Hand
hat, der mit seinem gestihlten Willen jeden Widerstand in sich und aufler
sich bricht, dessen Leben aus der verschwommenen Unentschlossenheit
herausgerissen im glasklaren Licht der Sicherheit und Entschlossenheit
stinde. Ich brauche nicht darauf hinzuweisen, dafl diese Karikatur immer
noch bestimmten Vorstellungen vom Jesuiten entspricht.

Auch theologisch sind schwerwiegende Bedenken gegen diese Art von
Exerzitieninterpretation anzumelden. In der mystischen Tradition gibt es
den Terminus ,Gott zwingen®, Genau das versucht doch dieses Modell von
Exerzitien als Wahlmethode! Man ist zwar {iberzeugt, daf} die Entschei-
dung nur in der Gnade Gottes geschehen kann — aber dann wird durch
intellektuelle und affektive Ubung dieser Gnadenbeistand herbeigezwun-
gen. Zweifellos vermutete man bei Ignatius, als er vor das Inquisitions-
gericht zitiert wurde, etwas ahnliches: ,Das innere Wort des Geistes”
werde herbeigezwungen und als absoluter Mafistab fiir die Lebensent-
scheidung aufgestellt. Wiederum ist interessant zu sehen, daf} bis vor kur-
zem die gesamte Jesuitentheologie sich energisch dagegen wehrte, Gottes
Gnadenwirken in der gewohnlichen Bewufitseinswelt des Menschen einen
Raum zu geben: der Ignatianische Ansatz aber scheint gerade darauf zu
beruhen.

Noch ein Bedenken gegen das Interpretationsmodell der ,, Wahl® sei an-
gemeldet: ein historisches! Ignatius selbst hat doch seine erste grofie Le-
benswahl in Loyola keineswegs methodisch und zielgerichtet unternom-



Josef Sudbrack 212

men; sie ist thm vielmehr unabsichtlich zugewachsen; also keine herbei-
zwingende Wahl, sondern eine Konsequenz, die nicht intendiert war, sich
aber aus der Logik der Schriftlesung auf dem Krankenbett von selbst er-
gab. Auch in Manresa suchte Ignatius keine Entscheidungssituation fiir
irgendeinen Lebensstand; sondern das Einsiedlerleben, das er zu fithren
versuchte, trieb von selbst in die Situation hinein, die er im ,Pilgerbericht®
beschreibt. Gewif} hat er in den Exerzitien versucht, dieses Tun-der-Ent-
scheidung, diese Wahl zu theoretisieren, in bestimmte Regeln zu fassen.
Und allzuschnell hat man die , Wahlsituation“ aus dem Organismus der
Exerzitien herausgelost und als ihren Kern deklariert. In der Praxis aber
entsprangen die ersten groflen ,Entscheidungen® im Leben des Ignatius
von selbst aus der ,Besinnung“ auf das christliche Leben, aus der Medita-
tion der Schrift.

Wenn man aber nun die Exerzitien auf Besinnung statt auf Wahl fest-
legt, ergeben sich wieder andere Schwierigkeiten. Besinnung auf die eigene
Sitvation, Meditation irgendeines Textes, Vertiefung ins eigene Innere,
Riickkehr zu den geistigen Lebensquellen: all das sind Worte, die man in
einer bestimmten Literatur unserer Tage oft genug héort. Wo liegt ihre
Christlichkeit? In der Konfrontation mit dem christlichen Grundtext der
Heiligen Schrift? Nun, der konnte auch gelesen werden wie die Lebens-
maximen Marc Aurels, wie eine ,Mao“-Bibel oder Goethes Faust, den
Gebildete der élteren Generation in der Tasche trugen. Wird diese me-
ditative Selbstbesinnung christlich, wenn man sie ins Dogma der Kirche
einbringt? Auch das kann ein sehr duferliches Gewand sein fiir eine
gleichbleibende vor-christliche Meditation; es gibt geniigend Menschen —
C. G. Jung und Wolfram von den Steinen gehéren dazu —, fiir die im Sym-
bolgehalt des christlichen Dogmas so unaufgebbare und endgiiltige Aus-
sagen iiber den Menschen liegen, daf sie sich deshalb in die Glaubenswelt
hineinbegeben, ohne gldubig zu sein. Mit anderen Worten: die Praxis, das.
Tun der christlichen Botschaft 148t sich nicht einfach in Methode und Theo-
rie anflgsen.

Der Kern des Christlichen liegt anderswo; er wird sichtbar, wo der
Mensch sich dem Anspruch des lebendigen Gottes nihert; wo er (eben
doch) zur Entscheidung aufgerufen wird. Natiirlich kann diese Entschei-
dung verborgen bleiben, eingefafit in ruhige Selbstverstindlichkeit oder
aktiven Einsatz, in gliickhaft-frohes Erleben oder in unruhig-schmerz-
haftes Suchen. Aber trigt eine ,Besinnung®, die nicht irgendwo das ,Ja“
zu Gottes Willen in Jesus Christus formuliert, den Namen ,,christlich“ zu
Recht? Und trégt eine ,Besinnung®, die nicht irgendwo ihre geistige Ver-
tiefung zum Entschluf konkretisiert — , Vorsatz“ nannte man dies frither —,

den Namen ,christlich® zu Recht?



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 213

Es ist schwer zu formulieren, aber wer nur ein klein wenig vom Chri-
stentum verstanden hat, wird erahnen, daf} die Alternative: Wahl oder
Besinnung vordergriindig ist. Das Problem, das mit dieser vermeintlichen
Alternative angesprochen ist, das Problem der Exerzitien iiberhaupt, ist
ein anderes. Jede christliche ,Selbstbesinnung® tendiert auf ,Entschei-
dung®, auf das glaubige , Ja“ zu Gott und zur Lebensaufgabe. Jede Ent-
scheidung aber muf} aus einer ,Besinnung® erwachsen, wenn sie verant-
wortet-christlich sein will. Darf man tiberhaupt beide Elemente isolie-
ren? Das umfassendere Problem von Theorie-Besinnung und Praxis-Ent-
scheidung tancht auf. Wie verhalten sie sich zneinander? Die Frage bleibt
weiterhin der rote Faden.

II1. Unterscheidung der Geister oder Entscheidung im Geist?

Die Exerzitien tragen auf jeden Fall das Image der Wahl! Dariiber, dafl
Ignatius bei ihrer Niederschrift der ,Entscheidung® ein grofles Gewicht
beigemessen hat, kann kein Zweifel herrschen. Aber beim Uberdenken all
dessen, was in den Exerzitien iiber die Wahl und iiber die Unterschei-
dungsregeln, die sie vorbereiten, zu lesen ist, tauchen fiir die Theologie
unserer Zeit neue Fragen auf. Ignatius scheint sich den Wahlvorgang fol-
gendermaflen vorgestellt zu haben: Als erstes sind Griinde dafiir und da-
gegen zu sammeln; diese Griinde reichen von rationalen Einsichten bis zur
héchsten mystischen Erleuchtung. Und als zweites hat dann der Mensch
auf Grund dieser Erkenntnisse und Erfahrungen seine Entscheidung zu
fallen. Die Exerzitiendeutung der Tradition hat den Wahlvorgang auof
jeden Fall so interpretiert; das Sammeln der Griinde innerhalb einer
theoretischen Distanz und die Ubersetzung in die Praxis, die Entscheidung,
wurden sduberlich getrennt. Im ,Positivismusstreit der Soziologie* wie-
derholt sich die Problemstellung als ,analytisch-deduktive® Theorie und
swerthaft-normative“ Praxis.

Theologie, Philosophie und auch Psychologie miissen aber dieses Aus-
einanderreiflen vom Sammeln der Griinde und vom Sich-entscheiden ge-
maf der Griinde nicht nur abschwichen, sondern auch ablehnen. Wenn
man die niichternen Exerzitienanweisungen auf das Leben des lgnatius
projiziert und aus ihrer Entstehungsgeschichte interpretiert, wird man sie
auch anders verstehen miissen. Die dritte, rationale Wahlzeit, , wenn nim-
lich die Seele nicht von verschiedenen Geistern bewegt wird und sich ihrer
natiirlichen Krifte frei und ruhig bedient“ (also reine Theorie), ist eine
selbstverstindliche Komponente jeder menschlichen Entscheidung. Von
der eigenen Voraussetzung her, von der Gesellschaft, von der Tradition,
von der Zukunftsaufgabe und dem géttlichen Willen, der dies alles um-



Josef Sudbrack 214

falt, sind firr den Christen objektive Anweisungen, Grundsitze, Verhal-
tensschemata (also Theorie) vorgegeben, die keine Entscheidung und auch
keine angebliche Erleuchtung iiberspringen darf. Gerade fiir den Christen
ist die Logos-Struktur der Wirklichkeit und damit auch der eigenen Ent-
scheidung indiskutable Selbstverstindlichkeit. Die Lebensgeschichte des
Ignatius zeigt, wie er sich dieser Rationalitit der ,Wahl* immer mehr
bewufit wurde bis zu jener oft angegriffenen jesuitischen Diplomatie und
Schldue. Dabei Stehen-bleiben aber kime auf christlicher Ebene dem Ra-
tionalismus gleich, der nichts gelten lassen will als Empirie und Logik.

Alle objektiven Normiernngen und Griinde kénnen nimlich den an-
thropologischen Grund, auf dem die Entscheidung fillt oder fallen muf,
nicht véllig aufarbeiten. Keine Theorie wird die Praxis ausschépfen. Um
dieses ,subjektiv-praktische* Mehr, das natiirlich oft genng mit den ,ob-
jektiv-theoretischen® Griinden zusammenfillt, zu erfassen, begibt sich
Ignatius in den Prozef der Unterscheidung der Geister. Er ,praktiziert*
— wenigstens in der Meditation — die Nachfolge Christi. Das Pendel der
Beurteilung 148t er dabei zwischen ,Trost* und ,MifStrost® schwingen.
Psychologisch kann man dies ohne Schwierigkeit von der modernen Iden-
tititspsychologie her begreifbar machen. Man versucht eine bestimmte
Lebensansrichtung sich im Gebet zu eigen zu machen. Im , Mifitrost® wird
der Beter von einer Frustrierung im Zusammenhang mit dieser Ausrich-
tung ergriffen. Im , Trost® wird der innere Gleichklang mit den eigenen
Kriften, Anlagen, Intentionen, Strebungen erlebt; dieser bewufit gemachte
Besitz der eigenen Personlichkeit — oder wie man den , Trost“ noch um-
schreiben will — bietet ein approximatives Indiz fiir die Richtigkeit der
Einstellung, in die man sich hineinbegeben hat. Natiirlich nur ein approxi-
matives; deshalb hat Ignatins auch Absicherungen in seine Handhabung
eingebaut — wie die Forderung, sich fiir lingere Zeit (vier Wochen!) in die
»Bewegung der Geister®, in die eigene ,Identititserfahrung® hineinzube-
geben.

Zwischen rationalem Abwigen und dieser Identititserfahrung besteht
nicht das Verhiltnis zweier Moglichkeiten, sondern beide bilden eine ein-
zige Kurve mit dem Richtungssinn zur Entscheidung, von der Theorie her
zur Praxis; die ,Methode® der Wahrheitsfindung 6ffnet sich zum Leben.
Bis hierher kénnte eine moderne, rationalistische Wissenschaftstheorie zur
Not noch mitgehen. Die Entscheidung aber ist nun nicht etwas Neues
gegeniiber dieser Kurve, gleichsam die werthafte Ausmiinzung der Ein-
sichten; sie bildet im Gegenteil — mathematisch gesprochen — eine notwen-
dige weitere Koordinate in ihrem Verlanf, in der Gesamt-Matrize der
menschlichen Entscheidungsfindung. Erkenntnis und Entscheidung, Griin-
de und Wertung, Theorie und Praxis lassen sich nicht séuberlich vonein-



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 215

ander trennen. In einem gelaufigeren Bild ausgedriickt: Es ist nicht so, als
ob dem Menschen ein Lebensweg in der Gestalt einer platonischen Idee
vorldge; und als ob er nun das Licht der objektiven Griinde und der sub-
jektiven Identititserfahrung anziinden miisse, um diesen vorgezeichneten
Weg zu orten. Das Bild ist schief; denn der Mensch bahnt sich selbst seinen
Weg in die Zukunft Gottes hinein, und erst in der Entscheidung, also im
Betreten des Weges, findet er die letzte Klarheit {iber diesen Weg, baut
sich dieser Weg vor ihm auf. In der Praxis erst bekommt die vorherge-
hende Theorie ihr volles Licht. Der letzte Grund fiir die Entscheidung ist
die Entscheidung selbst. Aus der Erfahrung mit Menschen, die ihren Weg
suchen, mit jungen Theologen, glaube ich, dafl in diesem Punkt die géangi-
gen Entscheidungshilfen einer grindlichen Korrektur bediirfen. Sie setzen
~ soweit ich sie aus der geistlichen Literatur kenne — alle das Modell vor-
aus: erst Klarheit tiber den Weg, und dann Einschlagen des Weges. Und
wenn die ,Klarheit* nicht ausreicht, dann begniigt man sich mit Wahr-
scheinlichkeiten oder vertrostet sich auf ein spateres Licht.

Aber das Modell ist falsch; denn es verlangt eine Sicherheit im Bereich
der Theorie, die nur in der Praxis, im Tun méglich ist. Gnadentheologi-
sche Begriindungen dafir und soziologische Unterbauungen darf ich iiber-
gehen. Die Wirklichkeit scheint mir zur Geniige evident zu sein: Einer
der wichtigsten Griinde fiir die Richtigkeit der Entscheidung ist die Ent-
scheidung selbst — natiirlich verantwortungsbewufit gefillt, aber nicht auf-
gehend in den vorgingigen Uberlegungen und Erfahrungen. Was sich in
den theoretischen Voriiberlegungen zu dieser Entscheidung abspielt, was
dort intuitiv, rational und auch aus der Trost-Erfahrung erhoben werden
kann, ist wichtig und wegweisend; aber es bringt noch nicht die Totalitat
der Entscheidung zum Leuchten. In ihr liegt ndmlich ein ,Mehr; eben
das christliche ,Mehr“ des Lebens, der Praxis, das niemals in theoretische
und auch dogmatische Betrachtungen aufgel6st werden kann.

Die Kurve, die von der objektiven Einsicht {iber die subjektive Trost-
erfahrung der Identitit zur Entscheidung verlduft, setzt sich aber noch ein-
mal fort zu den pragmatischen Konsequenzen, zum , Erfolg® der Entschei-
dung.

Dieses vierte Element kann tiberraschen; es ergibt sich aber aus der Bio-
graphie des Ignatius ebenso deutlich wie aus Psychologie und Theologie.
Die Ignatianische Idee hat sich doch im bestindigen Korrigieren an den
Tatsachen und Ereignissen des Lebens, an Erfolg und Miflerfolg entwik-
kelt. Der Erfolg des Handelns war fiir den Basken immer ein wichtiger
Hinweis fir die Richtigkeit des Handelns. Psychologisch heifit dies fiir die
Wahl: eine Entscheidung, die nicht innerlich geprégt ist von der Offenheit
zu neuen Situationen und neuen Aufgaben, wire Verhirtung; sie wire



Josef Sudbrack 216

genau das, was man politisch mit Ideologie bezeichnet; eine Festlegung
namlich, die ungeachtet der konkreten Wirklichkeit ihre vorgefaite An-
sicht durchzusetzen versucht. Theologisch bedeutet diese Offenheit zum
»Erfolgskriterium“ schlicht und einfach: Gottes Wille bleibt stets grofier
als alle menschliche Einsicht und alle menschliche Sicherheit; biblisch ge-
sprochen: ,An den Friichten werdet ihr sie erkennen® — im Augenblick
aber soll ,,die Saat samt dem Unkraut® erst einmal wachsen.

Diese vier Elemente: objektive Einsicht, subjektive Identititserfahrung,
in der Entscheidung liegende Sicherheit und Erfolgskriterium, stehen nicht
nebeneinander; sie sind ein Ganzes, das in die Mitte des Menschen hinein
und iiber ihn hinaus in den Willen Gottes fithrt. Erst wenn man sie aus-
einanderreifit, pervertieren sie zur Entstellung: die objektive Einsicht wird
zum unpersénlichen kybernetischen Entscheidungssystem; die subjektive
Identitatserfahrung wird hedonistischer Individualismus; die Entschei-
dungssicherheit wird zum blinden Anarchismus; und das Erfolgskriterium
zum diesseitigen Niitzlichkeitsdenken: richtig ist und gut ist, was Erfolg
hat. Die urspriingliche Einheit aller vier Elemente aber scheint das zu sein,
was mit der Wahl gemeint ist: also eher eine ,Entscheidung im Geist*, als
eine ,Unterscheidung der Geister“!

Natiirlich sind noch viele Fragen anzuhingen; mancher wird meinen,
die Reflexion beginne jetzt erst. Aber die Grundfrage, die sich aus obiger
Konzeption ergibt, treibt unsere Uberlegungen weiter. Sie lautet jetzt
augenscheinlich: Werden durch dieses Verstindnis vom , Wahlvorgang*
nicht so viele Unsicherheiten und Offenheiten in die Exerzitien hineinge-
tragen, dafd sie sich selbst ad absurdum fithren? Wie lassen sich Sicherhei-
ten, Eindeutigkeiten auf solchen , Wahlkriterien“ aufbauen?

Wir stehen vor der Schwierigkeit, die sich Zhnlicherweise schon bei unse-
rer ersten Alternative: Wahl oder Besinnung?, ergaben. Aber die Frage
hat tiefer gefiihrt. Es geht jetzt darum, ob die Sicherheit, ohne die kein
Leben, keine Entscheidung méglich ist, sich véllig in gedankliches Uber-
legen und Abwigen von Griinden aufldsen 1388t; ob die Evidenz der Pra-
xis sich bruchlos-eindeutig aus vorgehenden Uberlegungen ergibt. Ich
brauche nicht darauf hinzuweisen, dafl dieses Problem zwar an den Exer-
zitien abgelesen ist, aber im Grunde den christlichen Glauben selbst be-
trifft.

IV. Meditation des eigenen ,Ich* oder Betrachtung des Lebens Jesu?

Diese Frage nach dem Verhaltnis von christlicher Theorie und Praxis selbst
aber mufl neu gestellt werden: Lafit sich das menschliche Tun, die Ent-
scheidung und der Vollzug einer geglaubten oder vermeintlich bewiesenen



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 217

Weltanschauung, iiberhaupt in sich betrachten — oder mufl man einen
methodischen ,Umweg“ einschlagen? Von Max Scheler stammt die Er-
kenntnis, dafl die hochsten humanen Werte nicht in sich angestrebt werden
konnen. Sobald sich die gespannte Aufmerksamkeit auf sie richtet — so-
bald man Liebe will, rinnt sie wie Sand durch die Hinde, und tbrig bleibt
nur eine diirftige Struktur, die biologische und psychologische Gesetze re-
flektiert, aber nicht mehr den Namen Liebe verdient. Nur gleichsam indi-
rekt, iiber andere Aussagen und iiber andere Verhaltensweisen, kann man
die Richtung bestimmen, in der wohl das liegen mufi, was der Mensch als
Liebe erfihrt. Steht es nicht um den Kern des christlichen Lebens dhnlich?
Und haben nicht viele Exerzitieninterpretationen deshalb einen falschen
Weg eingeschlagen, weil sie die Aufmerksamkeit zu sehr auf diese Spitze
des Lebens — Wahl, Entscheidung — lenkten und damit die breitere und
methodisch greifbarere Basis iibersehen? Ganz gleich, ob man Karl Rah-
ner, Gaston Fessard und auch das bei Echter erscheinende Buch (,Freiheit
und Erfahrung®) von Leo Bakker liest — von anderen ganz zu schweigen —,
stets ist die Aufmerksamkeit auf den Vorgang der Entscheidung gerichtet.
Das andere Element der Exerzitien, die Betrachtung des Lebens Jesu nach
den Evangelien, wird vernachlissigt, scheint eine Art Einstimmung, zeit-
ausfiillende Nebenbeschaftigung der Exerzitien zu sein. Selbst Hugo Rah-
ner, der in seinem Aufsatz iiber den Theologen Ignatius Entscheidendes
dazu gesagt hat, findet in einem ,, Werkheft* das Element der Schrift nicht
erheblich genug, um in der ,theologischen“ Interpretation behandelt zu
werden!

Nach dem Exerzitienaufbau sieht es anders aus. Vielleicht hat Fessard
recht, wenn er in der Exerzitien- Abfolge der Vier-Wochen die Entfaltung
der Freiheitslogik findet; aber zuerst ist schlicht und einfach die ignatiani-
sche Vorlage in sich selbst zu betrachten. Hier liegt Ausgang und stindige,
kritische Korrektur fiir jede Exerzitientheologie.

Wer nur ein wenig in der geistlichen Literatur des Mittelalters zu Hause
ist, erkennt in der Ersten Woche die unzdhligen Traktate und Anleitun-
gen zur Selbstbesinnung wieder. Das , gnothi sauton des Delphischen Ora-
kels wurde noch existentieller und personlicher akzentuiert durch die christ-
liche Erkenntnis seiner selbst als fern von Gott, als Siinder. Der Mensch
muf} die Erfahrung des siebten Romerbriefkapitels gemacht haben, um
aufnahmebereit zu sein fiir die Botschaft des Evangeliums: ,In meinen
Gliedern nehme ich ein anderes Gesetz wahr, das dem Gesetz der Ver-
nunft widerstreitet und mich gefangen nimmt unter das Gesetz der Siinde,
das in meinen Gliedern wirkt. O ich ungliickseliger Mensch! Wer wird
mich aus diesem Todesleib erlosen? Dank sei Gott. Durch Jesus Christus
unseren Herrn® ist diese Befreiung Wirklichkeit geworden. Psychologisch



Josef Sudbrack 218

ist darauf hinzuweisen, dafl nur der Mensch, der seine eigene Angewiesen-
heit erkennt und bejaht, sich einem anderen 6ffnen kann. Theologisch geht
es in der ,Ersten Wodche® um das Grundgesetz des Christentums: Gottes
Zuneigung ist ein Geschenk; der Mensch kann ihm nichts als seine eigene
Bediirftigkeit entgegenstellen. An vielen Kleinigkeiten kann man beob-
achten, dafl die Siinden- und Hallenbetrachtungen tatsichlich nichts ande-
res intendieren als die Einweisung des Menschen in seine existentielle
Grundhaltung, in sein Angewiesensein auf Gott. Die Erste Woche der
Exerzitien schmilzt zusammen zur Betroffenheit des Exerzitanden.

Die anderen und die eigentlichen drei Wochen aber bestehen in nichts
anderem als in der Antwort, die von der Offenbarung auf diese Grund-
haltung des Menschen gegeben wird. Oft genug hat man mit Erstaunen
festgestellt, dafl im Exerzitienbuch fiir den Vorgang des , Wihlens*, dem
Ignatius so viel Bedeutung einrdumt, keine eigene Zeit vorgesehen ist.
Sogar die Betrachtung vom Ruf des Kénigs steht aufierhalb der Tagesein-
teilung und die andere Eckbetrachtung iiber die Zwei Banner bringt — ihn-
lich wie die vom Ruf des Konigs — eigentlich nur den existentiellen Akzent
der ersten Woche ein: all das, was in den Evangelien steht, meint , Dich“!
Man kénnte diese Betrachtungen mit der Scharf-Einstellung eines Objek-
tivs vergleichen, durch das die Ereignisse des Lebens Jesu zu betrachten
sind. Man hat sogar aus diesem Fehlen einer festen Zeit zum » Wahlen®,
zur ,Unterscheidung der Geister® den Schluf} gezogen, daf} die Exerzitien
gar nicht auf Entscheidung angelegt seien, sondern nur auf Besinnung,
dafl sie nur ,schola affectus® oder héochstens eine Vorbereitung fiir die
irgendwann spdter zu erfolgende Entscheidung bedeuten. Aber damit
unterdriickt man das Problem, statt es zu 16sen.

Der Schliissel zum Verstindnis liegt anderswo. Eine im Grunde recht
einfache anthropologische Einsicht weiff, daf das Tun der Freiheit, daf}
die Wahl niemals in sich selbst geschehen kann, sondern nur vor etwas
anderem, das gewihlt wird. Die Pose, die der Held einiger existentialisti-
scher Dramen einnimmt, in der er nicht fiir irgend etwas frei sein will,
sondern einfachhin nur frei in sich, ist tatsichlich nur Pose und keine
Lebenswirklichkeit. Wer so etwas ehrlicherweise versuchte, stinde vor der
Sackgasse der Geisteskrankheit. Der Bereich des freien Handelns 148t sich
gar nicht direkt von der Theorie anstrahlen, ohne zu verglithen; sich-frei-
entscheiden kann man nur fiir etwas — und dieses ,etwas ist zu betrach-
ten, nicht aber die ,Freiheit® in sich. In neuer Variante kommt wieder
unser Eingangsproblem zum Vorschein: Freiheit 148t sich nicht in Theorie
auflésen, sondern zwingt zum Uberschreiten der rein-rationalen Basis.
Erst in einem vorsichtigen Zuriicktasten vom ,Gegenstand der Freiheit*
zum , Tun der Freiheit®, kann klar werden, was nun eigentlich geschieht,



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 219

wenn der Mensch sich entscheidet. Immer wieder mufl derjenige, der iiber
die ,Freiheit®, iiber die ,Regeln zur Unterscheidung der Geister, iiber
die ,Wahl“ nachsinnt, ermahnt werden, sich am ,Gegenstand der Frei-
heit” zu orientieren.

Genau dieses Gesetz aber spiegelt sich im Aufbau der Exerzitien wider.
Die ,Praxis“ der Entscheidung wird nicht in sich selbst reflektiert, sondern
gleichsam nachtriglich, in der Riickbesinnung auf einen anderen Vollzug
vorsichtig abgetastet. Dieses andere aber, der ,Stoff“ der Exerzitien, auf
den Ignatius die gespannte Aufmerksamkeit richtet, sind die Ereignisse
des Lebens Jesu. Ignatius hat das gliubige Vertrauen, dafl derjenige, der
das Leben Jesu Christi betrachtet (existentiell betrachtet! dazu sollen die
Erste Woche und die Eckbetrachtungen verhelfen), von selbst in den Pro-
zefl der Entscheidung hineingerissen wird. Die Regeln zur Wahl und zur
Unterscheidung der Geister sind im Grund nur eine ungeschickte Ausdeu-
tung dessen, was sich in diesem Vorgang der Schrifthetrachtung abspielt.

Der Aufbau der Exerzitien ist schlicht und einfach der Aufbau des Le-
bens Jesu, wie ihn die damalige Exegese dem Ignatius in die Hand gab.
Alle komplizierten Theorien iiber die Vierzahl der Wochen, iiber ihr Ver-
hiltnis zueinander, sind aus Scheinfragen erwachsen; das Proton Pseudos
war die Ablésung des Exerzitiengeschehens von dem Geschehen des Le-
bens Jesu. Eine Exerzitienmethode, die dies iibersieht, die mit irgendwel-
chen theologischen oder psychologischen Filtern die Reinheit der Entschei-
dung aus den unscheinbaren Leben- Jesu-Betrachtungen herauslosen will,
{ibersieht, dafl Werte nur indirekt zu erstreben sind; sie tauscht sich aber
auch iiber die Intention der Exerzitien. Eine solche Einstellung wiirde ver-
suchen, die sichere Methodik des christlichen Lebens — wie verhalte ich
mich, welche Gesetze hat die Entscheidung? — zu erstellen und dabei den
Inhalt des christlichen Lebens (Nachfolge Christi) hintanzustellen. Sie
wiirde im Grunde versuchen, dasjenige, was nur in der Einheit des Tuns
zu vollziehen ist — die Entscheidung fiir Gottes Willen —, in theoretische
Finsichten und Methoden aufzulésen.

V. Kirchlichkeit als Folgerung oder als Voraussetzung?

Unsere Uberlegungen haben in die Nahe der reformatorischen Haltung
Luthers gefiihrt: die Schrift biete demjenigen, der sie ,glaubig-existen-
tiell“ lese, die Sicherheit des Glaubens und seiner Entscheidungen. Die
Vorwiirfe gegen Luthers ,Sola Scriptura“ und seine Sicherheit in der er-
fahrenen Rechtfertigung aus dem Glauben gleichen in der Tat den Ankla-
gen, unter denen Ignatius vor den Inquisitionsgerichten stand: er inter-
pretiere die Schrift und den Glauben auf eigene Faust; er verlasse sich auf



Josef Sudbrack 220

das Zeugnis des Heiligen Geistes im Inneren und nicht auf die Lehre der
Kirche.

In der endgiiltigen Redaktion des Exerzitientextes hat sich der reife
Ignatius gegen solche Vorwiirfe abgesichert. Das eklatanteste Beispiel sind
die Regeln zum kirchlichen Denken mit der beriihmt-beriichtigten Anwei-
sung, das ,fiir schwarz zu halten, was meinen Augen weif} erscheint, wenn
die hierarchische Kirche so bestimmt®. In der Ignatius-Biographie tancht
die gleiche Frage nach der Rolle der Kirche am deutlichsten in der +~Ro-
manita“ des Pilgers auf, also im Gehorsam gegen die rémische Kirche, der
einen spiten Gegenpol zur freiheitlichen Geisteserfahrung des Anfangs zu
bilden scheint. Wann wurde demjenigen, der so ganz und gar auf die in-
nere Erfahrung des Geistes in Konfrontation mit der Schrift vertraute,
klar, dafl er ,jegliches Urteil zuriicksetzen miisse*, ,um in allem der wah-
ren Braut Christi unseres Herrn zu gehorchen, die da ist unsere heilige
Mutter, die hierarchische Kirche“? Wie peinlich dieser Satz aus den Regeln
zum kirchlichen Denken heute klingt, sicht man an der Ubersetzung bei
H. U. von Balthasar; dort wird ,jegliches Urteil* durch ,privat* abgemil-
dert; bei A. Haas heif}t dieses Urteil noch textfremder »eigenmachtig!

Véllig befremdlich aber werden diese Regeln, wenn man sie in ihrer da-
maligen Umwelt liest. Kirchentheologie wurde im kanonischen Recht be-
trieben; dort wurde die Kirche, der Gehorsam zu leisten ist, nach dem Auf-
begehren der Konzilien von Konstanz und Basel, fast identifiziert mit dem
Papst in Rom — dem Mann also, der zwei Wochen vor der ersten Audienz
des Ignatius ,im Vatikanischen Palast unter Entfaltung eines ausgesuch-
ten Luxus die Hochzeit zwischen seinem (des Papstes!) Enkel und der na-
tirlichen Tochter des regierenden Kaisers“ feiern 148t (Hugo Rahner).

Die ignatianische ,Romanita“, also der Papst-Gehorsam des Ordens-
griinders, und ,Die Freiheit des Christenmenschen® (Luther), die aus der
»Entscheidung im Geist* erfliefit, lassen sich nicht auf der Ebene des Buch-
stabens harmonisieren; man kann nicht, wie Alois Miiller den kirchlichen
Gehorsam auslegt, einen Teil des menschlichen Freiheitsraums an die ge-
glaubte Autoritit des Lehramtes abtreten und den anderen Teil fiir »Die
Freiheit des Christenmenschen® in Anspruch nehmen. So wiirde man we-
der der Totalitit der christlichen Freiheit noch der Absolutheit der Offen-
barung gerecht werden. Auch bei Ignatius milssen wir tiefer ansetzen, um
ihn zu verstehen. Auf keinen Fall war doch seine , Wende® zur Kirche, zur
»Romanitd“ eine Art von Ersatzlésung, die er dann in den Blick kam, als
sich die anderen Tiiren, die Fahrt nach Jerusalem usw., verschlossen. — Das
wiirde zur Konsequenz und zur Zielstrebigkeit des Basken nicht passen.

Sein treuer Mitarbeiter Nadal gibt uns einen wichtigen Hinweis zum
Verstindnis, wenn er einmal synthetisiert: »Heilige Schrift, rechte Ver-



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 221

nunft, kurz: Kirche“. Hugo Rahner fihrt diese Deutung weiter aus: ,Kirche
ist die Zusammenfassung alles Sichtbaren, von der Schrift bis zur Ver-
nunft*. Schon in der Psychographie des Ignatius 14ft sich das hiermit An-
gedeutete verifizieren. Von Anfang an hatte er nimlich einen ausgeprig-
ten Sinn fir die Realitit, fiir die Niichternheit des Konkreten. Seine Be-
geisterungsfihigkeit scheint niemals von der schwirmerischen Subjektivi-
tit gewesen zu sein, wie man sie bei fast allen halbhéretischen ,Geistes-
unterscheidungen“ und auch bei der lutherischen ,claritas scripturae®
findet; dort soll ndmlich einfachhin — ohne jede rationale und soziale Ein-
fassung — die Stimme des Geistes erfahren werden. Das Exerzitienbuch,
die Menschenkenntnis, das diplomatische Geschick, die Distanz von mysti-
schen Erlebnissen dokumentieren eine andere Einstellung, den Realititssinn
des Ignatius.

Hier 148t sich auch der rote Faden seines Lebens fassen. Ignatius hat —
im Gegensatz zur spiteren jesuitischen Erziehungskunst — niemals einen
Seelenfithrer gekannt. Sein Pilgerweg vom Biifler bis zum ,schwarzen
Papst“ stand unter anderen Gesetzen: das eine sind die Erfahrungen von
Loyola und Manresa als stindig antreibender Motor; das andere Gesetz
aber sind die konkreten Widerfahrnisse, an denen sich der Pilger auf sei-
nem Weg stiefl und die er an dem Uranstofl von Manresa maf}. Die trei-
bende Kraft von Manresa konkretisierte sich in den verschiedenen Etappen
des ignatianischen Lebens. Diese Kraft war so stark, dafl sie dem Pilger
half, alle negativen Erfahrungen umzumiinzen in eine neue Wegsuche, in
neue Versuche — bis dann endlich die Realisation dem Uranstof§ voll und
ganz entsprach. Der ,christliche Experimentalismus®, den Ignatius in sei-
nem Exerzitienbuch beschreibt, versucht dieses Lebensgesetz methodisch
und theoretisch zu erfassen.

Dieses Gesetz ist also doppelpolig: Der Antrieb aus den groflen Erfah-
rungen von Loyola und Manresa und La Storta und auch von anderswo —
aber gemessen, korrigiert und konkretisiert am Objektiven, Konkreten,
Realen. In den Exerzitien heifdt das erste Element: Erfahrung. Das zweite:
HI. Schrift. Erst im Hintergrund taucht auch die Kirche auf. Im ignatiani-
schen Leben aber kann man verfolgen, wie dieses kirchliche Element reifer,
niichterner, umgreifender und auch wirksamer wird. Von aufien sieht es
wie ein Zick-Zack-Weg aus: der Soldatenehrgeiz wird zum BiifRerleben,
zur Sehnsucht nach den konkreten Stitten des Lebens Jesu, zur Wander-
predigt in Spanien, zum dilettantischen Studium, zum Freundeskreis von
Paris, zur jungen Gesellschaft Jesu und endlich zum Papstgehorsam. Auf
der Innenseite aber entdeckt man hinter diesen Wandlungen das eine Ge-
setz des christlichen Realitatsbewufitseins: der geistliche Impuls des Pilgers
schmiegt sich den verschiedensten konkreten Situationen an — bis die ur-



Josef Sudbrack 222

gemeinte Form gefunden ist, die dem Anfangsimpuls voll und ganz ent-
spricht. Von der zweiten Vorbemerkung zu den Exerzitien, sich an die ge-
schichtliche Tatsache, an die ,historia“ des Lebens Jesu zu halten, besteht
eine Kontinuitdt bis zu der ,Schwarz-Weif}-Regel“ zum Denken mit der
Kirche; ,,Denken iz der Kirche® heifit es iibrigens in der versio prima.

Hier ist nicht der Platz, diesen Realitiatssinn, der den roten Faden im
Leben des Ignatius bildet, genauer zu betrachten. Hugo Rahner tat es, als
er die ignatianische Theologie von beiden Polen her umschrieb: De arriba,
von oben her, das ist der Impuls der geistlichen Erfahrung; und la letra,
das ist das ,Unten“ der kreatirlichen Welt, in die der Logos herabgestie-
gen ist. Wir miissen in der heutigen Situation gerade den zweiten Pol des
ignatianischen Ansatzes weiterdenken; denn er bringt am klarsten das
Element des Konkreten und das des Praktischen in die Exerzitien ein; er
sollte unser modernes Fragen widerspiegeln. Die Kontinuitit, die auf dem
Krankenlager zu Loyola beginnt, als Ignatius liebevoll die Worte des
Herrn und der Heiligen in der Bibel unterstrich, und die bis zum Papstge-
horsam reicht, mufl in unsere Zeit hinein weitergefithrt werden. Die Gei-
stes-Erfahrung ist das Element, das nicht herbeigezwungen werden kann;
aber das andere Element des ,Realitatssinns® verweist in die eigene Situa-
tion, in die Praxis, und steht auch dem methodischen Zugriff offen. An
ihm mdchte ich auf ein Zweifaches aufmerksam machen.

Einmal hat sich die Rolle, die das Objektiv-Konkrete, die Kirche, im
christlichen Leben spielt, verdeutlicht. In einem Zeitalter, wo die Abhin-
gigkeit des Einzelnen von der Gemeinschaft, des individuellen vom sozia-
len Einfluf} immer deutlicher wird, muf} auch die Rolle der Glaubensge-
meinschaft, der Kirche, im Leben des Einzelchristen bewuflter werden, als
es zur Renaissancezeit iiberhaupt méglich war. Das Exerzitienideal der
unabhingigen, urteilssicheren, christlichen Einzelpersonlichkeit wird ein-
seitig, oder gar falsch, wenn es nicht ausbalanciert wird durch die andere
Komponente der Abhingigkeit vom grofieren sozialen Ganzen der Kirche.
Dieses grofiere Ganze aber ist letztlich nur im Tun, in der ,Praxis® inner-
halb der Kirche, zu erreichen. Die beiden Pole, die Ignatius instinktsicher
umschrieb: innere Erfahrung und von aulen kommende Realitit, diirfen
heute weniger denn je unverbunden nebeneinanderstehen, sondern miis-
sen in den konkreten Vollzug hineingenommen werden. Das Gleichge-
wicht zwischen ihnen zu suchen, nicht ein fiir allemal kategorisch zu bestim-
men, sondern standig von neuem herzustellen, ist die vielleicht wichtigste
Lebensaufgabe des Christen. Exerzitien im modernen Sinne sollten dazu
Hilfe geben.

‘Was dies konkret bedeutet, wird klarer, wenn wir sehen, dafl nicht nur
die Rolle der christlichen Gemeinschaft im Leben der Glaubenden eine an-



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 223

dere geworden ist, sondern dafl das Bild der Kirche selbst sich gewandelt
hat und noch im Wandel sich befindet. Die Kirche versteht sich immer we-
niger als eine geschlossene juridische Gesellschaft, die durch Zollschranken
oder gar eiserne Vorhinge von den anderen menschlichen Gemeinschaften
getrennt ist. Nach innen bedeutet dies eine Ablésung des juristischen Kir-
chenbegriffs, nach dem Vollmacht einseitig der hierarchischen Struktur zu-
geschrieben wird und fiir den Rest nur die Rolle des gehorchenden Kir-
chenvolkes iibrig bleibt. An seine Stelle tritt eine Kirche, in der Verant-
wortung und damit auch Vollmacht allen Gliedern der Kirche zugehort;
also eine Kirche, die mehr im praktischen-tuenden Zueinander der Glie-
der, als in dogmatischen juristischen Gesetzen besteht.

Nach auflen gewandt aber bedeutet dies die Offnung der Kirche zur
Welt, das Bewufitwerden ihrer Dienstfunktion am Schopfungsganzen; die
Note und Angste der Welt miissen jede Besinnung auf die Grundlagen
der Kirche mitbestimmen. Hier zu trennen in Innenleben der Kirche und
ihre auflere Aufgabe wiirde einen Keil in das Selbstverstindnis der Kirche
hineintreiben.

Was aber heifdit dies fiir die Exerzitien? Finmal, und das ist schon oft
ausgesprochen worden, dafl die ,Regeln zum Denken mit der Kirche“ die
ganze Kirche meinen und nicht nur deren isolierte amtliche Komponente;
was heute iber die Dialektik von Amt und Charisma, von kirchlicher Norm
und personlicher Gewissensfreiheit bedacht wird, muf} fiir alle Exerzitien
ein Konstitutivum bilden. Zum Zweiten aber darf die personliche, existen-
tielle Besinnung, die Ignatius in der Ersten Woche, den Edkbetrachtungen
und auch den Reflexionen iiber den Wahlprozefl lokalisiert, auf keinen
Fall abstrahiert werden von den Aufgaben der Kirche fiir sich und fiir die
Welt, von der Aufgabe des Christen in seinem Leben. Die Kirchlichkeit
bildet nicht nur eine spite Schluflfolgerung aus der Exerzitienentschei-
dung, sondern gehort in ihren ersten Anfang hinein. Das sollte auch in den
Exerzitienbetrachtungen zum Ausdruck kommen: Aktualisierungen der
biblischen Berichte auf gegenwirtige Note (die politische Theologie ver-
sucht dergleichen) sind keine frommen Anwendungen sondern Notwen-
digkeit und Wesen der Exerzitien; ohne sie wire die Kirche eben doch nicht
Voraussetzung fiir die Exerzitien und Voraussetzung fiir das Leben des
Christen.

V1. Theorie oder Praxis?

In dieser Kirchlichkeit, oder — wertneutraler gesagt — in dieser Gesell-
schaftlichkeit des Glaubens liegt der Knotenpunkt, an dem sich alle vorher
aufgezeigten Elemente zur Einheit biindeln.



Josef Sudbrack 224

Wer wie Adolf Haas die Aktualisierung der Exerzitien auf einen Kom-
mentar der ersten siebzehn Vorbemerkungen beschrinkt, wird kaum an
einer Fehldeutung vorbeikommen. Kann man heute noch unterschreiben,
wie in dieser neuesten Exerzitieniibersetzung zu lesen ist, dafl in den me-
thodischen Vorbemerkungen ,das eigentliche ignatianische Direktorium zu
den geistlichen Ubungen® vorliegt; dafi sie ,daher viel mehr zum Verstind-
nis beitragen konnen als gelegentliche Fufinoten zum Text*; denn gerade
»in ihnen macht (Ignatius) den Sinn der Exerzitien in neuer Weise sichtbar
als Einiibung der personalen Begegnung mit Christus“. Richtig daran gese-
hen ist zweifellos die enge Verbindung von Methode und Aussage, von
Form und Inhalt im Gefiige der Exerzitien; aber Methode allein ginge an
ihrer Mitte vorbei. Man miifite die moderne Interpretation der Exerzitien
wahrscheinlich umgekehrt ansetzen: vom ,Ziel und ,Stoff“ her die ,Me-
thode“ in Frage stellen und neubestimmen — wobei allerdings stets die
dialektische Einheit von Methode und Ziel zu beachten bleibt.

Einen anderen Weg weist die starke und iberstarke Betonung der
Exerzitien als , Wahl-¢, ,Entscheidungs“-Exerzitien: ,oder sie sind keine
Exerzitien!, schreibt Karl Rahner. Die franzosischen Jesuiten haben die-
sen Aspekt von der psychologischen Seite her durchgedacht. Im ersten Re-
gister ihrer ignatianischen Zeitschrift ,Christus® (1945 — 1963), die nach
dem letzten Krieg ins Leben gerufen wurde, fehlt der Aspekt (=der an-
dere Pol!), der Heiligen Schrift so gut wie vollig! Karl Rahner hat die
gleiche Komponente der Entscheidung existentialtheologisch, Gaston Fes-
sard dialektisch zn bestimmen versucht; Leo Bakker lieferte das historische
Fundament dazu. So richtig dies alles ist, so einseitig ist es auch. Wenn
das Wesen der Exerzitien auf ,Freiheit und Erfahrung®, wie der Titel von
Bakkers Arbeit lautet, eingeschrankt wiirde, nihme man sich den friihen
Ignatius zum Vorbild, der zweifellos in der Nihe der Alumbrados stand.
Aber das ist nur moglich, wenn man die ignatianischen Texte isoliert liest,
statt sie aus der Dynamik des ignatianischen Lebens heraus zu verstehen;
statt — um den Gedanken weiterzufithren — sie auf dem Hintergrund der
geschichtlichen Entwicklung bis heute und morgen zu lesen und zu prakti-
zieren.

Seit einigen Jahren dringt sich ein anderes Element der Exerzitiendeu-
tung in den Vordergrund; die Begegnung mit der Schrift. Es ist bezeich-
nend, daB die stiarksten Impulse hierzu aus dem nordamerikanischen Raum
stammen. Vielleicht wies das praktisch-niichterne Denken der Amerikaner
den Weg von der subtilen Spekulation iiber Freiheit zur praktisch-konkre-
ten Meditation der Schrift.

Aber die heutige Theologie insinuiert eine Fortsetzung des Wegs von
der Theorie zur Praxis, vom ,Reden iiber . ..“ zur konkreten Betrachtung



Fragestellung und Infragestellung der ignatianischen Exerzitien 225

der Schrift. Wihrend in den theologischen Verdffentlichungen und im In-
teresse der Studenten noch vor einigen Jahren die Beschiftigung mit der
Schrift im Mittelpunkt stand, verlduft die Tendenz heute in Richtung:
praktische Theologie. Man mufl nur die Veroffentlichungen anschauen:
Pastoraltheologie, Theologie der Welt, Theologie der Gemeinschaft, Theo-
logie des Engagements.

Genau in diese Richtung, in die Praxis hinein, verwies uns auch die Re-
flexion iiber die ignatianischen Exerzitien. Vom Tun her, vom ganzmensch-
lichen Eintauchen in das Geschehen des Lebens Jesu her versuchte Ignatius
die christliche Wahrheit und die christliche Entscheidung einzukreisen.
Von diesem , Tun® her, vom ,Tun der Wahrheit“, ergab sich fiir ihn auch
die Methode der Exerzitien; der Ablauf der Betrachtungen, die Methoden
der Wahl, die Hinweise auf Weisen der Betrachtung, der Gewissenserfor-
schung usw. Zugleich damit ergab sich ein weiteres: Je niher diese ,Me-
thoden® zum Inhalt der Exerzitien kommen, zur ,Wahl“, zu den ,Leben-
Jesu-Betrachtungen®, desto deutlicher wird auch schon in den Exerzitien
die gegenseitige Durchdringung von Methode und Inhalt. Die ,Regeln
zur Geisterunterscheidung” reflektieren nicht nur, wie man es machen soll,
sondern spiegeln selbst schon ein Stiick der Bewegtheit ab, die wir Chri-
sten Heiligen Geist nennen. Der Ablauf der drei Wochen des Lebens Jesu
ist nicht nur Methode, sondern schon Inhalt des Christentums.

Die wichtigste Weiterfithrung des ignatianischen Ansatzes, die vom
Autor der Exerzitien nur angedeutet, nicht aber durchgefithrt wird, tragt
den Namen ,,Kirche“; Kirche nicht in einer abstrakten Dogmatik, sondern
in der lebendigen Spannweite, wie die Botschaft Jesu Christi heute gelebt
wird. Inhaltlich kann sich dieser breitere Ansatz z. B. darin abspiegeln,
daf — wie erwihnt — Aktualisierungen, Zeitnote usw. in die Exerzitien ein-
treten. Methodisch aber scheint mir im Element des ,Gesprachs®, des Hin-
hérens auf den anderen, des Anerkennens eines fremden Standpunkts und
der Hinwendung auf die gemeinsame Mitte Jesu Christi trotz aller Ver-
schiedenheiten die ,Komponente® Kirche einen immer gréfieren Raum in
den Exerzitien einzunehmen.

Praktischen Anwendungen nachzugehen, ist hier nicht der Platz. Aber ge-
rade aus dem letzten Hinweis 1a8t sich wiederum ersehen, wie eng Theorie
und Praxis, sowie Inhalt und Methode miteinander verbunden sind. Das,
was den Autoren der Frankfurter Schule vorschwebt, hat Ignatius — in
schlichter und ungeschickter Weise — in seinen Exerzitien versucht. Viel-
leicht liegt deren Geheimnis gerade darin, daf sie die , Theorie des christ-
lichen Glaubens* moglichst eng in die ,Praxis des christlichen Lebens®



Im Spiegel der Zeit 226

hineinbinden; und auch darin, daf keine fremde Methodik von irgend-
woher genommen wurde, sondern dafl die Strukturen der Exerzitien sich
aus dem Inhalt des christlichen Glaubens wie von selbst ergeben.

Im Riickgang auf die Praxis, wie gesagt die breitere Praxis, die auch die
Wirklichkeit, das Leben des Christen und der Kirche deutlicher miteinbe-
zieht, wird die Erneuerung der Exerzitien liegen. Ob sich daraus viel-
leicht eine andere Gestalt der ,christlichen Besinnung“ und der ,Glau-
bensreflexion® ergibt, ob dasjenige, nach dem wir auf der Suche sind, dann
noch den spezifischen Namen ,ignatianisch“ tragen wird oder einfachhin
deckungsgleich ist mit christlicher Besinnung, sollte nicht kiitmmern: ,, Wenn
nur Jesus Christus gepredigt wird“, schreibt Paulus an die Philipper.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Die Zukunft des Ordenslebens
Ein Bericht

Die augenblickliche Situation des Ordenslebens in der Welt ist kaum mehr auf
einen Nenner zu bringen. Wihrend der Nachwuchs in den traditionell christlichen
Lindern auf ein Minimum zuriickgegangen ist und allmihlich ganz versiegt, bit-
ten Obere aus Missionsgebieten, z. B. Siidostasicns, um finanzielle Unterstiitzung
zum Bau neuer Ausbildungshduser, weil der Zustrom zu den Orden von Jahr zu
Jahr grofler geworden ist. Auf der einen Seite macht man noch (mit gewissen
Reformen und Anpassungen) im traditionellen Sinn weiter, auf der anderen ist
man schon zu einem vollig neuen Lebensstil verschiedenster Zielsetzung iiber-
gegangen. Wie in der ganzen Kirche haben sich auch in den Orden die Meinungs-
gruppen polarisiert, bis dahin, dafl in manchen Hédusern und Provinzen keine
Moglichkeit mehr zu einer Einigung zu bestehen scheint. Die Generalkapitel und
die uberarbeiteten oder ginzlich neu geschriebenen Konstitutionen geben im all-
gemeinen davon wenig Kenntnis; die eigentlichen Auseinandersetzungen spielen
sich ,zu Hause® ab, die Wandlungen vollziehen sich auf informelle Weise, via
facti.

Bei aller Pluralitit der Meinungen und des Vorgehens scheinen sich aber die
Weiterblickenden in allen Lagern immer mehr dariber klar zu werden, dafl es
aufs Ganze geschen entscheidender Verdnderungen bedarf, um die Zukunft der





