Muhammed Usman Malik 258

einzukehren, sich ruhig in seinen unantastbaren Kern zuriikzuziehen.
Man redete nur mehr von Aktion . . . Es ist iiberall dasselbe Bild in solchen
Zeiten: Der Raum fillt sich mit Kriminalitit. Das Leben der Menschen
verliert seine Wiirde und seinen Wert“ (Ortega y Gasset).

Mag man dem immerhin entgegenhalten, es gehe um Offnung und Aus-
lieferung, um Engagement. Mit Recht hat man gesagt, dal es auch eine
» Weigerung, das Spiel mitzuspielen®, gebe (Th. Merton), die ihrerseits
Engagement sei. Fur unser Thema: Es konnte sein, dafl wir Christen exakt
gegen die Gewalttitigkeit des Nur-Aktiven, der alles in den Griff nehmen
will, ebenso aber gegen das Erlahmen des Hoffnungslosen, der alles fah-
ren 1af}t, diese Empfangshandlung zu setzen hitten, die Kern und Saft und
Wourzel alles menschlichen Handelns ist. Es konnte sein, dafl wir gerade
so das Rettende anzubieten hitten. Und wire es auch nur im Weitergeben
dessen, was uns in der Stille von Gott gegeben wird: umfassendere Sicht
der oft so bedriickenden Wirklichkeit, Uberblick, Sinnglaube und, daraus
resultierend, Mut zum Hoffen und Weitermachen. Eben die Uberzeugung,
dafl im Gebet Wandel von innen her geschieht, Heilung, auch wenn sich in
der dufleren Situation vielfach nichts dndert.

Was allerdings verlangt, dafl wir aus dem Herrschaftsbereich der eigen-
méchtigen Vernunft und der Uberheblichkeit iibergehen in die Welt des
Glaubens und der Liebe. Da} wir selbst das Schwerste und Einfachste tun,
was der Mensch kann: beten.

Die Bedeutung der Religion in der gegenwirtigen
Gesellschaft aus der Sicht des Islam

Muhammed Usman Malik, Wien*

Es sind viele Fragen, die sich hinsichtlich unseres Themas dem Auflenste-
henden aufdringen mégen. Als erste diese: Hat die Religion auf die isla-
mische Gesellschaft angesichts des total verelendeten Zustandes der Mehr-
heit der islamischen Linder tiberhaupt noch einen Einfluf? Selbstver-

* Dem Folgenden liegen ein Vortrag zu Grunde, den der Verfasser am 19. Juni dieses
Jahres in Miinchen gehalten hat, nebst Gedanken seiner Dissertation iiber ,Mensch und
Gesellschaft im Islam“ (Religionskritik bei Karl Marx, Religionssoziologie bei Max
Weber).



Religion aus der Sicht des Islam 259

standlich kann man diese Frage auch an andere Lidnder der Dritten Welt,
wie z. B. an Indien oder an die Liander Siidostasiens, wo Hinduismus
und Buddhismus bei der Gestaltung der gegenwdrtigen gesellschaftlichen
Ordnung eine bedeutende Rolle zu spielen behaupten, stellen. Vereinfacht
ausgedriickt, zeichnet sich in vielen dieser Linder folgende Tendenz ab:
Die bestehenden politischen Systeme einerseits und die Religiositit ande-
rerseits haben Kriterien entwickelt, die der gesellschaftlichen Emanzipa-
tion eine feste Grenze zwischen Theorie und Praxis ziehen, die wiederum
eine Verschleierung der Selbstkritik bedeutet. Die Interessen der herrschen-
den Machtgruppen und ihre Aktivitit haben diese Gesellschaften nicht
emanzipiert, sondern unterwerfen sie letztlich der totalen Herrschaft des
Staates. Der Mensch wird zum bloflen Instrument des Staatsapparates de-
gradiert. Vor allem sind es diese immer offener zu Tage tretenden, nach
und nach sdmtliche Praxisbereiche des Menschen und der Gesellschaft als
solche erfassenden machtpolitischen Interessenkonstellationen, die eine
Frage wie die nach der (positiven) Bedeutung der Religion fiir die Ver-
wirklichung einer emanzipativen Gesellschaft heute von vornherein frag-
wiirdig erscheinen lassen. Hat es heute tiberhaupt noch einen Sinn, sich mit
einer solchen Frage auseinanderzusetzen?

Zwei prinzipielle Positionen stehen gegenwirtig einander gegeniiber:
1. Die Religion, wie iiberhaupt jede rein metaphysisch orientierte Theorie
— und es ist fir diesen Standpunkt charakteristisch, daf} Religion mit je-
der metaphysisch-idealistischen Theorie unkritisch identisch gesetzt wird —
hat fiir den Menschen der Gegenwart jegliche Bedeutung verloren. Allge-
mein gesagt, ist dies der Standpunkt des sogenannten ,wissenschaftlichen
Atheismus®, zu dem sich auch der Marxismus-Leninismus rechnet.

2. Auch heute noch leistet die Religion fiir den Menschen einen unersetz-
lichen Beitrag fiir die Bewiltigung seines Menschseins.

Mit oder ohne Religion leben, das ist eine Alternative, die sich nicht erst
fir den Menschen der Gegenwart stellt. Es handelt sich hier um ein zen-
trales Problem, das, wie uns die Geschichte lehrt, immer wieder, in jedem
Jahrhundert und in jedem Kontinent, neu aufgeworfen wurde. Diese Kon-
tinuitat, diese Persistenz, dieses Immer-wieder-sich-neu-Stellen des Reli-
gionsproblems in der Geschichte weist allein schon darauf hin, daf§ hier ein
substantiell menschliches Problem angesprochen wird, ein Problem, das
den Menschen im Kern seiner Menschlichkeit berithrt. Dafl in der Gegen-
wart das Religionsproblem ein Faktum bleibt, das ernst genommen werden
muf}, zeigen z. B. die Bemihungen um einen christlich-marxistischen
oder um einen islamisch-marxistischen Dialog. Hinter diesen Bemiihun-
gen steht auf seiten der Marxisten die Erfahrung, daff man das Problem
einesteils nicht mit ,gelassener Ignoranz® behandeln kann, weil es sich



Muhammed Usman Malik 260

nach Marx mit der Errichtung einer neuen Gesellschaft von selbst 16st, daf}
es sich andernteils auch nicht durch antireligiose Agitation, wie sie im
Leninismus einsetzte, beseitigen 1432,

Was nun die Position der Groflen Weltreligionen wie Christentum und
Islam betrifft, so wird in der — fiir sie unausweichlich gewordenen — Aus-
einandersetzung mit dem Marxismus-Kommunismus deutlich, daf es fiir
sie heute zu einer bewufiten Existenzfrage geworden ist, sich auf ihre ur-
spriingliche Substanz zuriickbesinnen, um diese angesichts der verinderten
Strukturen der modernen Welt neu auf den Begriff zu bringen. Folgende
Uberlegungen sind dabei einzubeziehen: Nicht erst der Marxismus hat
z. B. das Christentum in die Krise gebracht, die bis heute andauert; dieser
steht lediglich am Endpunkt einer Entwicklung, die schon lange vorher be-
gonnen hat und die bis in die Anfinge des Christentums zuriickreicht
(Frithchristentum). Es wire die Aufgabe einer eigenen Untersuchung, der
Frage nachzugehen, ,wie weit zuriick und in welche Tiefe die Befragung
reicht, in die das Christentum in seiner Begegnung mit dem Marxismus ge-
worfen wird“?. Definitiv 1afit sich sagen, dafl im Abendland der Zusam-
menstofl zwischen Islam und Christentum, die Reformation und die Auf-
klirung drei entscheidende Stadien in dieser Entwicklung waren: die Re-
aktion der christlichen Denker auf den Einfluf} des Islam und die Refor-
mation als Versuch der Riickbesinnung und Erneuerung der christlichen
Substanz, die Aufklirung als der Beginn der letzten Phase des Verfalls,
der schliefflich in die totale Entfremdung zwischen Gesellschaft und Reli-
gion fiihrte. Der bezeichnendste Ausdruck dieser Entfremdung ist die biir-
gerlich-kapitalistische Gesellschaftsordnung, so wie sie sich in der west-
lichen Welt in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts durchsetztes.

Um auf den Orient, insbesondere auf den islamischen Kulturbereich zu-
riickzukommen, so vollzog sich hier eine dhnliche Entwicklung, die — insbe-
sondere in ihren Auswirkungen auf die jiingste Gegenwart — in engem
Zusammenhang mit der westlichen Kultur, mit der Heraufkunft des Ka-
pitalismus, gesehen werden mufl. Die entscheidende Zasur bildet die Ko-
lonialzeit, eine Zeit, in der wesentliche, z. T. erst heute offen zum Austrag
kommende Entwicklungstendenzen angelegt wurden. Wir haben bereits
zu Beginn dieser Erdrterung kurz auf die Wechselwirkung zwischen
machtpolitischer Frage und dem sich abzeichnenden Entfremdungsprozef§

1 Vgl. Helmut Gollwitzer, Marxistische Religionskritik und christlicher Glaube, Marxis-
musstudien 7, Tibingen 1962, S. 66 fI.

2 A.a.0,8.9.

3 Vgl. die Bestimmung der Entfremdung von Religion und Gesellschaft bei Hegel. Dazu:
Giinter Rohrmoser, Die Religionskritik von Karl Marx im Blickpunkt der Hegelischen
Religionsphilosophie, in: Neue Zeitschrift fiir systematische Theologie, 1960, S. 58 ff.



Religion aus der Sicht des Islam 261

zwischen Religion und Gesellschaft hingewiesen. Wir konnen auch sagen:
Es handelt sich um eine heute universell gewordene Entwidklungstendenz.
Der Entfremdungsprozef der Religion von ihrem Wesen erreicht seinen
Tiefpunkt in der gegenwirtigen westlichen Gesellschaft, und dieser tota-
len Entfremdung entspricht die Marxsche Kritik der Religion, die entschei-
dendste Form jeglicher Religionskritik, die — wenn wir sie zunéchst als
Kritik aus ihrer genuinen Zuordnung zur westlichen Gesellschaft und ihrer
Tradition verstechen — seit der Aufklirung geleistet worden ist. Sie ist des-
halb radikal, weil sie nicht dabei stehenbleibt, die Religion von vornherein
als Religion zu negieren — in diesem Punkt itbernimmt Marx unkritisch
iiber Feuerbach den Religionsbegriff, wie er sich seit der Aufklirung aus-
gebildet hat —, sondern weil sie Religion negiert, indem sie eine neue
» Weltanschauung® im neuzeitlichen Sinne des Wortes, also eine die ge-
samte Lebenspraxis leitende, umfassende Anschauung von Welt und Exi-
stenz in allen ihren Beziigen, eine erschopfende Antwort auf die Grund-
fragen des menschlichen Lebens?, an ihre Stelle setzen will. Ist aber der
Marxismus wirklich in der Lage, heute auf alle Fragen des Menschen eine
erschopfende Antwort zu geben? Wie die Diskussion, in die Marxismus
und Christentum bzw. der Marxismus und die anderen Weltreligionen
eingetreten sind, zeigt, ist gerade der moderne Mensch, dem Wissen-
schaft und Tedhnik scheinbar grenzenlose Mittel zur Verfiigung stellen,
um in einem bisher noch ungeahnten Mafle Macht iiber die Natur und den
Menschen selbst zu gewinnen, von dem Herbert Marcuse behaupten kann,
,daf} er heute eigentlich alles vermag“® (und diese Einstellung ist charakte-
ristisch fiir den sich zum ,Fortschritt“ bekennenden Menschen schlechthin),
nicht fihig, Probleme zu beantworten wie die Frage nach dem Sinn des Le-
bens, nach dem Verhiltnis des Einzelmenschen zur Welt bzw. zur Gesell-
schaft usw., die heute im Mittelpunkt der Auseinandersetzung des Marxis-
mus mit den Weltreligionen, in der westlichen Welt insbesondere mit dem
Christentum, in Asien und Afrika mit dem Islam, Hinduismus und Bud-
dhismus stehen. Man begegnet immer hiufiger bei Marxisten dem Einge-
stindnis, dal der von ihnen entwickelte Gesellschaftsbegriff nicht aus-
reicht, alle ,Bediirfnisse“ des Menschen zu befriedigen, dal das Pro-
blem des Erbes der Weltreligionen, insbesondere die Frage nach der
Zukunft ein Problem bleibt. Ziehen wir ein Beispiel heran, das fir das
selbstkritische Verhalten, mit dem man sich gerade auch in marxistischen
Kreisen mit diesen und anderen Problemen auseinandersetzt, bezeichnend
ist. Die Schrift des polnischen Marxisten Adam Schaff: ,Marx oder Sartre,

+ Vgl. Helmut Gollwitzer, a.a. 0., 8. 9.
5 Vgl. Max Weber und die Soziologie heute, Verhandlungen des 15. deutschen Soziologen-
tages, Tiibingen 1965, S. 217.



Muhammed Usman Malik 262

Versuch einer Philosophie des Menschen“® ist zwar in erster Linie apologe-
tisch gegen Sartre gerichtet. Sie versteht sich aber als Auseinandersetzung
mit jeder metaphysischen idealistischen Theorie iiberhaupt. So wird der
Existentialismus folgerichtig von Schaff dem Idealismus zugerechnet:
»5inn des Lebens® oder ,Mensch und Welt*, das klingt schrecklich, und
man kann schwerlich behaupten, dafl es méglich ist, sich in einer so nebel-
haften Angelegenheit zu dulern. Und dennoch! Wenn wir auch zehnmal
sagen, es sei ein typisches Pseudoproblem, liquidieren wir das Problem
damit nicht . . . Das Bibelwort ,vanitas vanitatum, omnia vanitas“, in der
einen oder anderen Form in allen Philosophien des Orients auftauchend,
ist jedem Menschen nahe, der, dlter werdend, Betrachtungen iiber Leben
und Tod anstellt. Man kann solche Erwigungen mit einem Licheln des
Mitleides als Unsinn, als unfruchtbare Griibelei abtun. Und dennoch las-
sen sich diese Probleme nicht einfach verleugnen. Es bleibt das , Wozu?*,
das sich den von Widerwirtigkeiten und Mif8erfolgen des Lebens miiden
Menschen auf die Lippen zwingt. Es bleibt aber erst recht die Frage, die
sich im Zusammenhang mit Reflexionen iiber den Tod erhebt: , Wozu das
alles, wenn man sowieso sterben mufl?“ ... Vom Gesichtspunkt des Be-
troffenen ist der Tod eine absolute Sinnlosigkeit, die alles, was wir tun,
zweifelhaft macht. Diesem Gefiihl der Sinnlosigkeit bemiihten sich die
Religionen durch die Grundaussagen ihrer Glaubensbekenntnisse, vor
allem von der Liebe Gottes nund vom ewigen Leben, entgegenzuwir-
ken...".

Der hier genannte Text enthilt einen deutlichen Appell an den Mar-
xismus, die unabweisbaren menschlichen Probleme ernst zu nehmen, weil
hier die Wurzel dafiir liegt, warum tiberhaupt ein Existentialismus — ge-
rade auch in marxistischen Kreisen — Erfolg haben konnte, und warum
iberhaupt die Religionen weiterhin iiberleben. Das Faktum des Existen-
tialismus, das Uberleben der Religionen sind fiir Schaff ein Beweis dafiir,
dafl der Marxismus in dieser Beziehung versagt hat. Schaff zieht aus die-
ser Erkenntnis die Konsequenz: Die Méglichkeit einer Therapie kann nur
in der Entwicklung einer marxistischen Ethik bestehen, die anders als bis-
her diese Probleme beriicksichtigt. Die Frage nach dem Sinn, nach dem
Wozu des menschlichen Handelns in der modernen ,entzauberten Welt®,
in der es keine objektiven Werte mehr gibt, ist auch die Grundfrage, die
implizit im Werk Max Webers enthalten ist. Die ohnmachtige Haltung
des modernen Menschen gegeniiber der fortschreitenden Entwicklung der
modernen Welt, eine Entwicklung, die bestimmt wird durch die Techno-
logie und die Wissenschaften, die aber die Sinnfrage selbst offenlassen,

¢ Hamburg 1966.
7 A.a.0.32f1,



Religion aus der Sicht des Islam 263

kommt nirgends so deutlich zam Ausdrudk, als dort, wo Weber seine niich-
terne Gesellschaftsanalyse unterbricht, um sich auf das ,Gebiet der Wert-
und Glaubensurteile“ zu wagen: ,Niemand weil noch, wer kiinftig in
jenem Gehiuse“ der modernen Gesellschaft ,wohnen wird und ob am
Ende dieser ungeheuren Entwicklung ganz neue Propheten oder eine
michtige Wiedergeburt alter Gedanken und ldeale stehen werden, oder
aber — wenn keins von beiden — mechanisierte Versteinerung, mit einer Art
verkrampftem Sich-wichtig-nehmen verbramt. Dann allerdings kinnte fiir
die letzten Menschen dieser Kulturentwicklung das Wort zur Wahrheit
werden: Fachmenschen ohne Geist, Genufimenschen ohne Herz: dies
Nichts bildet sich ein, eine nie vorher erreichte Stufe des Menschentums
erstiegen zu haben“®. Damit hat Max Weber, der der Generation ange-
hérte, ,die den Bogen zum 20. Jahrhundert spannte, die jene entscheiden-
den Anfangsschritte sah, die in einem grundlegenden geistigen und kultu-
rellen Wandel gemacht wurden, dessen volle Konsequenzen sich erst jetzt
zu zeigen beginnen®?, genau die Grenzsituation beschrieben, vor der der
moderne Mensch heute steht.

Welche Konsequenzen lassen sich aus dem eben Erorterten ziehen? Dort,
wo ,Religion“ ihren Einfluf} verloren hat, ist ein Vakuum zuriickgeblie-
ben, das auch der Marxismus — jedenfalls der Marxismus in seiner jetzigen
Erscheinungsform im sowjetischen Herrschaftssystem — nicht fiillen kann.
Es handelt sich hier vor allem um das Fehlen der bewufiten Transzendenz,
die jede Religion charakterisiert' und die dem Handeln des Menschen
Ziel und Richtung gibt.

Ob nun ,Religion“ heute noch — oder gerade heute, d. h. gerade nach
den Erfahrungen, die der ,religionslose“ Mensch in dieser scheinbar von
objektiven Werten entleerten Welt gemacht hat, in der Lage sein wird,
den Menschen aus dieser Grenzsituation herauszufithren, das hiangt von
der inneren Struktur einer Religion ab, das hingt ab von der ihr wesen-
haften Substanz. Es kommt darauf an, diese Substanz herauszuschalen,
d. h. sie von den empirischen Erscheinungsformen zu trennen, die in der
Vergangenheit von ihr wegfihrten. Erst dann lafit sich die Frage beant-
worten, ob die Botschaft einer Religion auch fiir den gegenwidrtigen Men-
schen Giiltigkeit besitzt. Giiltigkeit haben fiir heutige Menschen bedeutet
in erster Linie: Religion mufl auf dem Boden dieser modernen Welt ste-
hen. Was wollen wir damit sagen?

8 Max Weber, Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, Tiibingen 1963, Bd. 1, S. 204.
9 Talcott Parsons, Max Weber, in: Max Weber und die Soziologie heute, Tiibingen 1965,
S. 41.

10 Vgl. Paul Tillich, Der Mensch in Christentum und Marxismus, Vortrag vom 20. Juli
1962 in Diisseldorf, Sozialwissenschafiliche Schriflenreihe, Stuttgart und Diisseldorf, S. 17;
Tillich nennt es: ,vertikale Transzendenz®.



Muhammed Usman Malik 264

Zwei Momente sind hier wesentlich:

1. Der Mensch mufl glauben konnen, d. h. er muf} glauben kénnen auf
der Basis der Vernunft. Denn Glauben ohne Vernunft heifit nichts ande-
res als blind sein. Es mufl eine Verbindung zwischen der modernen Welt,
der gesellschaftlichen Ordnung und der Religion vorhanden sein. Eine
Religion, die sich in Gegensatz zur Wissenschaft setzt, hat heute keine Aus-
sicht, ernstgenommen zu werden. Der Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit
ist eines der Hauptargumente, die der wissenschaftliche Marxismus wie
jede Form des Atheismus gegen die Religionen richtet.

2. Religion darf sich nicht ausschliefSlich an die geistlichen oder spirituellen
Bediirfnisse des Menschen wenden und ihn als ,leiblich-sinnliches® Wesen
seinem Schicksal iiberlassen.

In dem Diesseitsgerichtetsein, in dem Ernst-nehmen des materiellen
Elends lag und liegt auch heute die grofite Anziehungskraft des Marxis-
mus auf die Hungernden dieser Erde; zur Zeit von Marx waren es die ver-
elendeten Proletarier der westlichen Industrielinder, heute sind es die
Verelendeten in den Entwicklungslindern. Eine Religion muf Lebens-
theorie sein im vollen Umfang des Wortes, wenn sie Bedeutung fiir den
gegenwirtigen Menschen haben will.

Wir gehen hier von der These aus, die es zu beweisen gilt, dafl auch der
moderne Mensch, der Mensch des 20. Jahrhunderts, eine positive Antwort
auf seine Frage nach der Aktualitit des Islam erhilt, wenn er sie nur rich-
tig stellt, d. h. wenn er sie so stellt, daf} er die Wahrheit dieser Theorie,
ihre schopferische Dynamik, die jeder Wirklichkeit innewohnt, erkennt
und sie bewufit zu seiner eigenen Wirklichkeit in Beziehung setzt.

Der Islam in seiner Substanz will vollkommene Lebenstheorie sein: das
bedeutet aber, daBl er bereits in dieser seiner Substanz alle gegenwirtigen
und zukiinftigen Prozesse des Werdens, alle gegenwirtigen und zukiinf-
tigen Gestalten menschlich-gesellschaftlicher Verwirklichungen in sich
erfassen mufl. Was soll damit gesagt sein? Der Islam versucht das Funda-
ment des Lebens, nicht nur der diesseitigen, sondern auch der jenseitigen
Welt, zu begreifen und danach das Handeln der Menschen zu bestimmen,
und diese Bestimmung menschlichen Handelns findet immer in der ge-
schichtlichen Verwirklichung statt. Geschichtliche Verwirklichung bedeutet
in diesem Zusammenhang nichts anderes als die Neuschépfung der natiir-
lichen Gegebenheiten in der Gegenwart, fiir die Gegenwart und fiir die
Zukunft, ,denn der Mensch kann und mufl der Baumeister der Verinder-
lichkeit sein“®, d. h. die Verdnderlichkeit muff vom Menschen selbst, von
seinem Handeln, ausgehen. ,Im Falle des Islam zum Beispiel“, so schreibt

1 Wilfried Cantwell Smith, Islam in Modern History, Princeton, 1957, deutsche Ubs. von
Hermann Stiel, Der Islam in der Gegenwart, Frankfurt 19683, S. 15.



Religion aus der Sicht des Islam 265

W. C. Smith, ,bei dem die langsame Dynamik der Vergangenheit der
raschen Entwicklung in der Gegenwart Platz macht, verbreitet sich zwangs-
liufig unter Muslims wie unter Auflenstehenden das BewuBtsein davon,
wie sehr seine Gegenwart in Fluf} ist, wihrend man sich hier und da be-
reits bewuflt zu werden beginnt, wie veridnderlich er schon immer gewesen
ist. Gleichzeitig damit macht sich allmihlich eine Ahnung von der jetzt
unausweichlich gewordenen Chance des Menschen bemerkbar, die Ver-
dnderung zu steuern“!?, Verinderung heifit hier Transformation der
gegenwirtigen gesellschaftlichen Zustinde, und diese Transformation
kann nur stattfinden, wenn einerseits der Islam wirklich verstanden wird
und andererseits die Erkenntnisse und Errungenschaften der modernen
Wissenschaften und Technik in den Dienst der modernen islamischen Ge-
sellschaft verpflichtet werden.

Die islamischen Linder miissen sich dessen bewufit werden, daf} jede
Auseinandersetzung mit ibrer ,Religion“ von vornherein zum Scheitern
verurteilt ist — wir konnen es noch schirfer formulieren: dafl sie sowohl
vom Standpunkt der heutigen Gesellschaft als audh vom Standpunkt der
islamischen ,Religion® selbst gesehen sinnlos ist, wenn sie abseits vom
Leben in der modernen Welt der Wissenschaften und der Technik, abseits
von den Problemen, die uns dieses Leben zu 16sen aufgibt, gefithrt wird.
Nach der islamischen Lehre 148t sich diese Trennung des sog. ,religiésen®
vom gesellschaftlich-politisch-wirtschaftlichen Bereich nicht vollziehen. Ein
religioses Problem ist immer auch ein gesellschaftliches Problem im weite-
sten Sinne des Wortes. Diese Identitat der Sache liegt im Selbstverstind-
nis des Islam begriindet. Diese bereits wesentliche Aussage tiber den Islam
miissen wir niher erliutern. Beginnen wir beim Wort ,/slam®: Etymolo-
gisch kommt es von ,salm“, ein Ausdruck, der eine unsichtbare, aber exi-
stierende, gewiinschte Sache bezeichnet. Von ,salm“ wird das Wort ,sala-
mah“ oder ,salam® abgeleitet, ,which indicate the idea of freedom from
illness an diseases, from war or from danger in general. A kin-derivative
is salim, i. e., being healthy or pure“®. In dem Begriff des ,Islam® sind
also zwei Bedeutungsinhalte zusammengefafit:

1. Es liegt im Wesen des Menschen, zu wiinschen, nach etwas zu streben,
und zwar nach einer ,Sache“ oder ,Idee®, die in diesem Wiinschen selber
ihre Anwesenheit zum Ausdruck bringt.

2. Das Telos, um das es in diesem Streben geht, ist die Vermittlung von
Frieden.

12 A a 0.
13 M. A. Rauf, Some Notes on the Quranic use of the Terms Islam and Iman, in: The
Muslim World, Vol. LVII, 1967, S. 94.



Muhammed Usman Malik 266

Wir kénnen vorerst die folgende Definition von Islam! aufstellen:
Islam ist die Praxis, die auf die Realisierung von Frieden gerichtet ist.
Frieden bezeichnet aber immer einen Zustand der Identitiit, in dem das
Sein unentfremdet zur Verwirklichung kommt. Streben nach Frieden ist
also Streben nach Identitit, nach Versshnung eines Seienden mit seinem
Sein. Islam ist der Weg zum ,einheitlichen Sein“. Auf die islamische Ge-
sellschaft bezogen, heifit das: Das diese Gesellschaft konstituierende Prin-
zip ist das Prinzip der Solidaritit, weil sich in dieser Gemeinschaftsver-
bundenheit, d. h. in diesem kollektiven Kampf der Menschen um eine ganz
bestimmte Gesellschaftsordnung, die selbst aus diesem Ziel der Einheit
lebt, die Verbundenheit des einzelnen, des Muslim, mit dem ,,allerhéchsten
Sein“, mit dem ,einheitlichen Ein“ manifestiert.

Zu einem Muslim gehért also notwendig die Mitgliedschaft in der mus-
limischen Gesellschaft, weil sie identisch ist mit seinem Leben als Mensch.
Nur in jhr und durch sie kann er zur personlichen Vollendung und Wesens-
erfiilllung kommen, wie umgekehrt die Gemeinschaft nur durch den ,kol-
lektiven“ Menschen bestehen kann. Daraus folgt weiter, daf diese Ge-
sellschaft jedem Menschen offenstehen mufl, denn jeder Mensch ist in die-
sem Sinne von seinem Wesen her dazu bestimmt, Muslim zu sein.

Der Rabmen dieser Erorterung setzt dem Versuch, zu einem eingehen-
deren Verstindnis des Islam vorzudringen, von vornherein enge Gren-
zen. Es kommt uns hier im wesentlichen auf die Hervorhebung dieses
gesellschaftlichen Aspektes an als des zentralen Aspekts, dem iiberdies in
der Konfrontation mit dem Marxismus-Kommunismus neues Gewicht zu-
teil wird. So bemerkt zum Beispiel Claude Lévi-Strauss in einem
UNESCO-Bericht: ,Vor dreizehnhundert Jahren formulierte der Islam
eine Theorie der Solidaritit aller Formen des menschlichen Lebens, tech-
nisch, wirtschaftlich, sozial, religios, die der Westen erst in jiingster Zeit
mit einigen Aspekten des marxistischen Denkens und mit der Entstehung
der modernen Ethnologie entdeckte“'s. Entdeckt wird die Gemeinsam-
keit, die zwischen ihnen, Islam und Marxismus, in dem Sinn besteht, daf§
sich beide um die Errichtung eines gesellschaftlichen Ideals bemiithen, in
dem es um die Verwirklichung der Prinzipien von Gleichheit und sozialer
Gerechtigkeit geht. Doch es ist die Differenz in der Idee, die die islamische

14 Zur Ubersetzung des Begriffes ,Islam“: Islam wird in der einschligigen Literatur
gewdhnlich mit ,submission® (Unterwerfung, Gehorsam, Sich Gott widmen) iibersetzt.
Vgl. Amir Ali, The Spirit of Islam, London 1922; Syyid Abul A’la Maududi, Towards
Understanding Islam, Lahore 1940; M. A. Rauf, a.a. O.

15 Claude Lévi-Strauss, UNESCO-Bericht, Race et Historie, in: Le Racisme devant la
Science, Paris, S. 260 {.; vgl. Werner Plum, Sozialer Wandel in Maghreb, Schriftenreihe
des Forschungsinstituts der Friedrich-Ebert-Stiftung (Sozialwissenschaftliche Schriften),
Hannover 1967, S. 14.



Religion aus der Sicht des Islam 267

und die marxistische Gesellschaft voneinander trennt. Es liegt im islami-
schen Gedanken begriindet, warum z. B. der sog. yislamische Sozialismus*“
niemals mit dem Sozialismus, wie Marx ihn anstrebte, identifiziert wer-
den bzw. in diesem aufgehen kann, denn damit wiirde die transzenden-
tale Bezogenheit, aus der diese Gesellschaft lebt, verleugnet werden. So
hoch z. B. Muhammad Igbal die marxistische Gesellschaftskritik als ein
fruchtbares Moment innerhalb der Auseinandersetzung mit dem west-
lichen kapitalistischen System einschitzt, so lehnt er doch das von Marx
konzipierte System ab, ,weil es ohne Licht sei“®®, d. h. weil es — wie das
kapitalistische System selbst — doch als ein Resultat der Entfremdung des
Menschen von Gott zu begreifen sei'’.

Worin liegt aber letztlich, islamisch gesprochen, fiir den einzelnen, fir
die Gesellschaft, die Notwendigkeit des Glaubens an die Existenz Gottes?
Was heiflt es, ,,im Licht zu leben“, um die Worte Igbals wieder aufzuneh-
men? Wir haben bereits oben die Problematik, die eine solch zentrale
Frage wie die nach dem Sinn des Lebens fiir jeden einzelnen Menschen
und letztlich fiir die Gesellschaft als solche beinhaltet, beriihrt.

So sind auch alle Bemithungen um Erkenntnis, um Wissen letzten Endes
nicht von dieser Frage zu trennen. Der Mensch begehrt nicht nur zu wis-
sen, er fragt auch nach dem , Wozu® seines Forschens. Auch wenn er diese
Frage nicht ausdriicklich stellt, wird er immer wieder auf sie zuriickge-
stoflen, nicht nur aufgrund seiner Erfahrung als Wissenschaftler, sondern
aufgrund seiner Erfahrung als Mensch itberhaupt. Denn obwohl er in sei-
nem Wissen — wie die Geschichte der Menschheit zeigt — immer weiter
fortschreitet, immer wieder erreicht er eine Grenze, die ihn vom Wesen

16 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of religious Thought in Islam, Lahore, 1954
(Reptd.); Vgl. Hans Braker, Der Islam im Spannungsverhdltnis 2wischen Orthodoxie und
Sékularismus, in: Ostprobleme, Nr. 14/15, 1966, S. 423.

17 Wilfried Cantwell Smith umreifit in seiner bereits von uns zitierten Schrift ,, Der Islam
in der Gegenwart® die wichtigsten gemeinsamen und gegensitzlichen Punkte zwischen der
islamischen geschichtlich-gesellschaftlichen Konzeption und der marxistischen. Er schreibt
u. a.: ,Wir haben hervorgehoben, dafi Geschichte fiir den Moslem wichtig ist. Fiir den
Marxisten jedoch ist sie allein wichtig, und dieser Unterschied ist grofl, Fiir den Moslem,
wie fiir den Marxisten (aber nicht fiir den Hindu)“ — und das gilt (mit gewissen Nuancie-
rungen) auch fiir den Christen - ,ist das, was hier auf Erden geschieht, von unausweich-
licher und bleibender Bedeutung. Der Aufbau eines rechten Gemeinschaftslebens auf Erden
ist das hochste Gebot. Gewifd ist das islamische Unternehmen der ernsthafteste und dauer-
hafteste Versuch, den Menschen die Gerechtigkeit zu bringen, der je gemacht wurde, und
bis zum Auftreten des Marxismus war er auch der grofite und ehrgeizigste, Doch er unter-
scheidet sich vom marxistischen Versuch insofern, als fir den Islam jedes weltliche Ereignis
zwei Beziige hat, in zwei Zusammenhingen gesehen wird. Jede Bewegung eines Menschen
hat eine ewige und eine zeitlich begrenzte Bedeutung ... jede Handlung hat bestimmte
Folgen in dieser und andere in der nichsten Welt. Mit anderen Worten: jede Handlung
muf fiir sich und gleichzeitig in ihrer Beziehung zur historischen Entwicklung gewertet
werden“ (8. 32).



Muhammed Usman Malik 268

der Dinge trennt. Es gibt in diesem Zusammenhang zu denken, dafl auch
im Marxismus-Leninismus das Prinzip der Materie, als der Ursprung und
die Zusammenfassung alles Seienden, nicht wesenhaft bestimmt werden
kann. Die Frage nach dem, was die Materie an sich selbst sei, 1ifit auch
Lenin offen. Er kommt sogar nicht umhin, in diesem Fall den Primat der
Philosophie vor den Naturwissenschaften zu betonen. Max Weber dage-
gen ist sich der Grenzen, die der Wissenschaft gesetzt sind, bewufit. ,Alle
Naturwissenschaften geben uns Antwort auf die Frage: Was sollen wir
tun, wenn wir das Leben technisch beherrschen wollen? Ob wir es aber
technisch beherrschen sollen und wollen, und ob das letztlich eigentlich
Sinn hat: — das lassen sie ganz dahingestellt oder setzen es fiir ihre Zwecke
voraus“!8, Zur Frage, was nun ,wissenswert® sei: ,Und da stecken nun
offenbar alle unsere Probleme darin. Denn diese Voraussetzung ist nicht
wieder ihrerseits mit den Mitteln der Wissenschaft beweisbar. Sie 1if}t
sich nur auf ihren letzten Sinn deuten, den man dann ablehnen oder an-
nehmen muf}, je nach der eigenen letzten Stellungnahme zum Leben“?.
Die Frage nach dem Sinn des Lebens ist eine fiir den Menschen lebens-
notwendige Frage. Der Mensch bedarf eines letzten Prinzips, aus dessen
Grund er sein Leben bestimmen kann, das ihm die ,sinngebende Gewif}-
heit verleiht, ohne die das Leben in seiner Fahigkeit zur Aktion gelihmt
ist“?, Dieses Prinzip ermoglicht es ihm erst, zwischen verniinftigen und
unverniinftigen Zwecken zu unterscheiden. Es ist also die unerlafiliche Be-
dingung der Maglichkeit menschlicher Verwirklichung tiberhaupt. Webers
subjektive Einsicht in die Verfassung der gegenwirtigen Welt lieB es
nicht zu, dem Menschen eine verbindliche Antwort auf seine Frage zun
geben. Fir ihn ist die Welt der Gegenwart eine Paradoxie, in der ,die
verschiedenen Wertordnungen . . . in unausléslichem Kampf untereinan-
der stehen . .. Wenn man von der reinen Erfahrung ausgehe, komme man
zum Polytheismus“*. Die Erfahrung der Irrationalitit der Welt war nach
Weber deshalb auch die treibende Kraft aller Religionsentwicklung?2. Und
in seinen religionssoziologischen Schriften ging es ihm darum, am Bei-
spiel des Puritanismus und der altjiidischen Prophetie die weltverin-
dernde Wirkung, die vom Glauben des Menschen an den einen Gott
(Monotheismus) ausging, sichtbar werden zu lassen. ,Der groflartige
Rationalismus der ethisch-methodischen Lebensfithrung, der aus jeder
religiésen Prophetie quillt, hatte diese Vielgotterei entthront zugunsten

18 Max Weber, Gesammelte Aufsitze zur Wissenschafislehre, Hsgb. J- Winckelmann,
8. Aufl, Tiibingen 1968, S. 599 f. 19 A aO.

20 Ludwig Landgrebe, Das Problem der Dialektik, Marxismusstudien 5, Tibingen 1960,
S. 7. 21 Max Weber, a.a. 0., S. 603.

%2 Politik als Beruf, in: Gesammelte politische Schrifien, Tiibingen 1958, vgl. S. 542.



Religion aus der Sicht des Islam 269

des Einen, das not tut — . .. Heute aber ist es religioser Alltag. Die alten
vielen Gotter, entzaubert und daher in Gestalt unpersonlicher Madhte,
entsteigen ihren Grabern, streben nach Gewalt tiber unser Leben und be-
ginnen untereinander wieder ihren ewigen Kampf“®. | Es ist das Schicksal
des Menschen der Gegenwart, sich dieser Paradoxie wieder deutlich be-
wuflt zu werden und sie subjektiv zu Giberwinden. Er wird auf sich selbst
zuriickverwiesen, den Damon zu finden, der seines Lebens Faden halt“*,
weil nach Weber der im Zeitalter der Technik und der Wissenschaften
bewuflt lebende Mensch den Sinn des Lebens nicht mehr in der Religion
suchen kann; denn Hingabe an eine Religion bedeutet nach ihm immer
»Opfer des Intellekts“ und ist deshalb mit wissenschaftlichem Denken un-
vereinbar. Weber zitiert hier den Augustinischen Satz: credo non quod,
sed quia absurdum est®. Doch ist es nach dem Islam gerade die Frage nach
dem Sinn des Lebens — die der Mensch nur stellen kann, weil er ein Ver-
nunftwesen ist—, die ihn immer wieder auf den einzigen Gott als seinen
letzten Ursprung zuriickwirft. Dahinter steht die Erfahrung seiner eigenen
Endlichkeit und Bedingtheit, die ihn immer zugleich schon als einen nach
Unendlichkeit strebenden charakterisiert. Eine Theorie, die zwar, wie der
Marxismus, eine Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Lebens geben
will, aber im Diesseits, in der Immanenz, verhaftet bleibt, kann deshalb
ein zentrales menschliches Problem wie das des Todes nicht 16sen.

Die Verséhnung des Menschen mit sich selbst, mit seinem eigenen
Wesen, ist deshalb nach dem Islam nur iber Gott méglich. Gott wird im
Qur’an als ,al-salam“, die ,Quelle des Friedens®, gepriesen, weil Er durch
seine Offenbarung den Menschen den Weg zur Bewiltigung seines Mensch-
seins gezeigt hat. Er ist die Antwort auf seine Frage: Wie soll ich in die-
ser Welt als Mensch sinnvoll leben, und diese Antwort richtet sich nicht
nur an den Menschen als leiblich-sinnliches Wesen, sondern auch an den
Menschen als ein Wesen, das immer schon iiber seine faktische Endlichkeit
hinaus ist. Dieser Glaube fordert kein ,Opfer des Intellekts“, d. h. er ist
kein Glaube jenseits der Vernunft. Er liegt notwendig im Menschen als
einem Vernunftwesen begrindet. Nicht das Bekenntnis zum Atheismus ist
ein Kennzeichen des Menschen als eines verniinftig handelnden Wesens,
sondern verniinftig handeln heifit, im Glauben an Gott handeln.

28 Max Weber, Ges. Aufs. z. Wissenschaflslehre, a. a. O., S. 605. 2 A a0, S.618.
25 A.a. 0., Vgl S.611. (Dafl M. Weber dieses Wort filschlich Augustinus zugeschrieben
hat, und es in dieser Form bei keinem altkirchlichen Schriftsteller vorkommt, ist schon oft
genug dargetan worden. Ein dhnlich klingendes Wort Tertullians [in: De carne Christi
c. 5] hebt, wie Panlus I Kor 1, die Paradoxie eines gekreuzigten Gottes hervor; auch dar-
aus 1aflt sich nicht die Unvereinbarkeit von Glaube und Wissenschaft ableiten, wie
M. Weber meinte. Vgl. M. Pribilla, Ein arges Mifiverstindnis, in: Stimmen der Zeit,
Bd. 108, 1922, S. 287 ff. Die Schriftleitung.)





