
Muhammed Usman Malik 258 

einzukehren, sich ruhig in seinen unantastbaren Kern zurückzuziehen. 
Man redete nur mehr von Aktion ... Es ist überall dasselbe Bild in solchen 
Zeiten: Der Raum füllt sich mit Kriminalität. Das Leben der Menschen 
verliert seine Würde und seinen Wert" (Ortega y Gasset). 

Mag man dem immerhin entgegenhalten, es gehe um Öffnung und Aus- 
lieferung, um Engagement. Mit Recht hat man gesagt, daß es auch eine 
•Weigerung, das Spiel mitzuspielen", gebe (Th. Merton), die ihrerseits 
Engagement sei. Für unser Thema: Es könnte sein, daß wir Christen exakt 
gegen die Gewalttätigkeit des Nur-Aktiven, der alles in den Griff nehmen 
will, ebenso aber gegen das Erlahmen des Hoffnungslosen, der alles fah- 
ren läßt, diese Empfangshandlung zu setzen hätten, die Kern und Saft und 
Wurzel alles menschlichen Handelns ist. Es könnte sein, daß wir gerade 
so das Rettende anzubieten hätten. Und wäre es auch nur im Weitergeben 
dessen, was uns in der Stille von Gott gegeben wird: umfassendere Sicht 
der oft so bedrückenden Wirklichkeit, Überblick, Sinnglaube und, daraus 
resultierend, Mut zum Hoffen und Weitermachen. Eben die Überzeugung, 
daß im Gebet Wandel von innen her geschieht, Heilung, auch wenn sich in 
der äußeren Situation vielfach nichts ändert. 

Was allerdings verlangt, daß wir aus dem Herrschaftsbereich der eigen- 
mächtigen Vernunft und der Überheblichkeit übergehen in die Welt des 
Glaubens und der Liebe. Daß wir selbst das Schwerste und Einfachste tun, 
was der Mensch kann: beten. 

Die Bedeutung der Religion in der gegenwärtigen 
Gesellschaft aus der Sicht des Islam 

Muhammed Usman Malik, Wien* 

Es sind viele Fragen, die sich hinsichtlich unseres Themas dem Außenste- 
henden aufdrängen mögen. Als erste diese: Hat die Religion auf die isla- 
mische Gesellschaft angesichts des total verelendeten Zustandes der Mehr- 
heit der islamischen Länder überhaupt noch einen Einfluß? Selbstver- 

* Dem Folgenden liegen ein Vortrag zu Grunde, den der Verfasser am 19. Juni dieses 
Jahres in München gehalten hat, nebst Gedanken seiner Dissertation über •Mensch und 
Gesellschaft im Islam" (Religionskritik bei Karl Marx, Religionssoziologie bei Max 
Weber). 



Religion aus der Sicht des Islam 259 

ständlich kann man diese Frage auch an andere Länder der Dritten Welt, 
wie z. B. an Indien oder an die Länder Südostasiens, wo Hinduismus 
und Buddhismus bei der Gestaltung der gegenwärtigen gesellschaftlichen 
Ordnung eine bedeutende Rolle zu spielen behaupten, stellen. Vereinfacht 
ausgedrückt, zeichnet sich in vielen dieser Länder folgende Tendenz ab: 
Die bestehenden politischen Systeme einerseits und die Religiosität ande- 
rerseits haben Kriterien entwickelt, die der gesellschaftlichen Emanzipa- 
tion eine feste Grenze zwischen Theorie und Praxis ziehen, die wiederum 
eine Verschleierung der Selbstkritik bedeutet. Die Interessen der herrschen- 
den Machtgruppen und ihre Aktivität haben diese Gesellschaften nicht 
emanzipiert, sondern unterwerfen sie letztlich der totalen Herrschaft des 
Staates. Der Mensch wird zum bloßen Instrument des Staatsapparates de- 
gradiert. Vor allem sind es diese immer offener zu Tage tretenden, nach 
und nach sämtliche Praxisbereiche des Menschen und der Gesellschaft als 
solche erfassenden machtpolitischen Interessenkonstellationen, die eine 
Frage wie die nach der (positiven) Bedeutung der Religion für die Ver- 
wirklichung einer emanzipativen Gesellschaft heute von vornherein frag- 
würdig erscheinen lassen. Hat es heute überhaupt noch einen Sinn, sich mit 
einer solchen Frage auseinanderzusetzen? 

Zwei prinzipielle Positionen stehen gegenwärtig einander gegenüber: 
1. Die Religion, wie überhaupt jede rein metaphysisch orientierte Theorie 
- und es ist für diesen Standpunkt charakteristisch, daß Religion mit je- 
der metaphysisch-idealistischen Theorie unkritisch identisch gesetzt wird - 
hat für den Menschen der Gegenwart jegliche Bedeutung verloren. Allge- 
mein gesagt, ist dies der Standpunkt des sogenannten •wissenschaftlichen 
Atheismus", zu dem sich auch der Marxismus-Leninismus rechnet. 
2. Auch heute noch leistet die Religion für den Menschen einen unersetz- 
lichen Beitrag für die Bewältigung seines Menschseins. 

Mit oder ohne Religion leben, das ist eine Alternative, die sich nicht erst 
für den Menschen der Gegenwart stellt. Es handelt sich hier um ein zen- 
trales Problem, das, wie uns die Geschichte lehrt, immer wieder, in jedem 
Jahrhundert und in jedem Kontinent, neu aufgeworfen wurde. Diese Kon- 
tinuität, diese Persistenz, dieses Immer-wieder-sich-neu-Stellen des Reli- 
gionsproblems in der Geschichte weist allein schon darauf hin, daß hier ein 
substantiell menschliches Problem angesprochen wird, ein Problem, das 
den Menschen im Kern seiner Menschlichkeit berührt. Daß in der Gegen- 
wart das Religionsproblem ein Faktum bleibt, das ernst genommen werden 
muß, zeigen z. B. die Bemühungen um einen christlich-marxistischen 
oder um einen islamisch-marxistischen Dialog. Hinter diesen Bemühun- 
gen steht auf Seiten der Marxisten die Erfahrung, daß man das Problem 
einesteils nicht mit •gelassener Ignoranz" behandeln kann, weil es sich 



Muhammed Usman Malik 260 

nach Marx mit der Errichtung einer neuen Gesellschaft von selbst löst, daß 
es sich andernteils auch nicht durch antireligiöse Agitation, wie sie im 
Leninismus einsetzte, beseitigen läßt1. 

Was nun die Position der Großen Weltreligionen wie Christentum und 
Islam betrifft, so wird in der - für sie unausweichlich gewordenen - Aus- 
einandersetzung mit dem Marxismus-Kommunismus deutlich, daß es für 
sie heute zu einer bewußten Existenzfrage geworden ist, sich auf ihre ur- 
sprüngliche Substanz zurückbesinnen, um diese angesichts der veränderten 
Strukturen der modernen Welt neu auf den Begriff zu bringen. Folgende 
Überlegungen sind dabei einzubeziehen: Nicht erst der Marxismus hat 
z. B. das Christentum in die Krise gebracht, die bis heute andauert; dieser 
steht lediglich am Endpunkt einer Entwicklung, die schon lange vorher be- 
gonnen hat und die bis in die Anfänge des Christentums zurückreicht 
(Frühchristentum). Es wäre die Aufgabe einer eigenen Untersuchung, der 
Frage nachzugehen, •wie weit zurück und in welche Tiefe die Befragung 
reicht, in die das Christentum in seiner Begegnung mit dem Marxismus ge- 
worfen wird"2. Definitiv läßt sich sagen, daß im Abendland der Zusam- 
menstoß zwischen Islam und Christentum, die Reformation und die Auf- 
klärung drei entscheidende Stadien in dieser Entwicklung waren: die Re- 
aktion der christlichen Denker auf den Einfluß des Islam und die Refor- 
mation als Versuch der Rückbesinnung und Erneuerung der christlichen 
Substanz, die Aufklärung als der Beginn der letzten Phase des Verfalls, 
der schließlich in die totale Entfremdung zwischen Gesellschaft und Reli- 
gion führte. Der bezeichnendste Ausdruck dieser Entfremdung ist die bür- 
gerlich-kapitalistische Gesellschaftsordnung, so wie sie sich in der west- 
lichen Welt in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts durchsetzte3. 

Um auf den Orient, insbesondere auf den islamischen Kulturbereich zu- 
rückzukommen, so vollzog sich hier eine ähnliche Entwicklung, die - insbe- 
sondere in ihren Auswirkungen auf die jüngste Gegenwart - in engem 
Zusammenhang mit der westlichen Kultur, mit der Heraufkunft des Ka- 
pitalismus, gesehen werden muß. Die entscheidende Zäsur bildet die Ko- 
lonialzeit, eine Zeit, in der wesentliche, z. T. erst heute offen zum Austrag 
kommende Entwicklungstendenzen angelegt wurden. Wir haben bereits 
zu Beginn dieser Erörterung kurz auf die Wechselwirkung zwischen 
machtpolitischer Frage und dem sich abzeichnenden Entfremdungsprozeß 

1 Vgl. Helmut Gollwitzer, Marxistische Religionskritik und christlicher Glaube, Marxis- 
musstudien 7, Tübingen 1962, S. 66 ff. 
2 A. a. O., S. 9. 
3 Vgl. die Bestimmung der Entfremdung von Religion und Gesellschaft bei Hegel. Dazu: 
Günter Rohrmoser, Die Religionskritik von Karl Marx im Blickpunkt der Hegelischen 
Religionsphilosophie, in: Neue Zeitschrift für systematische Theologie, 1960, S. 58 ff. 



Religion aus der Sicht des Islam 261 

zwischen Religion und Gesellschaft hingewiesen. Wir können auch sagen: 
Es handelt sich um eine heute universell gewordene Entwicklungstendenz. 
Der Entfremdungsprozeß der Religion von ihrem Wesen erreicht seinen 
Tiefpunkt in der gegenwärtigen westlichen Gesellschaft, und dieser tota- 
len Entfremdung entspricht die Marxsche Kritik der Religion, die entschei- 
dendste Form jeglicher Religionskritik, die - wenn wir sie zunächst als 
Kritik aus ihrer genuinen Zuordnung zur westlichen Gesellschaft und ihrer 
Tradition verstehen - seit der Aufklärung geleistet worden ist. Sie ist des- 
halb radikal, weil sie nicht dabei stehenbleibt, die Religion von vornherein 
als Religion zu negieren - in diesem Punkt übernimmt Marx unkritisch 
über Feuerbach den Religionsbegriff, wie er sich seit der Aufklärung aus- 
gebildet hat -, sondern weil sie Religion negiert, indem sie eine neue 
•Weltanschauung" im neuzeitlichen Sinne des Wortes, also eine die ge- 
samte Lebenspraxis leitende, umfassende Anschauung von Welt und Exi- 
stenz in allen ihren Bezügen, eine erschöpfende Antwort auf die Grund- 
fragen des menschlichen Lebens4, an ihre Stelle setzen will. Ist aber der 
Marxismus wirklich in der Lage, heute auf alle Fragen des Menschen eine 
erschöpfende Antwort zu geben? Wie die Diskussion, in die Marxismus 
und Christentum bzw. der Marxismus und die anderen Weltreligionen 
eingetreten sind, zeigt, ist gerade der moderne Mensch, dem Wissen- 
schaft und Technik scheinbar grenzenlose Mittel zur Verfügung stellen, 
um in einem bisher noch ungeahnten Maße Macht über die Natur und den 
Menschen selbst zu gewinnen, von dem Herbert Marcuse behaupten kann, 
•daß er heute eigentlich alles vermag"8 (und diese Einstellung ist charakte- 
ristisch für den sich zum •Fortschritt" bekennenden Menschen schlechthin), 
nicht fähig, Probleme zu beantworten wie die Frage nach dem Sinn des Le- 
bens, nach dem Verhältnis des Einzelmenschen zur Welt bzw. zur Gesell- 
schaft usw., die heute im Mittelpunkt der Auseinandersetzung des Marxis- 
mus mit den Weltreligionen, in der westlichen Welt insbesondere mit dem 
Christentum, in Asien und Afrika mit dem Islam, Hinduismus und Bud- 
dhismus stehen. Man begegnet immer häufiger bei Marxisten dem Einge- 
ständnis, daß der von ihnen entwickelte Gesellschaftsbegriff nicht aus- 
reicht, alle •Bedürfnisse" des Menschen zu befriedigen, daß das Pro- 
blem des Erbes der Weltreligionen, insbesondere die Frage nach der 
Zukunft ein Problem bleibt. Ziehen wir ein Beispiel heran, das für das 
selbstkritische Verhalten, mit dem man sich gerade auch in marxistischen 
Kreisen mit diesen und anderen Problemen auseinandersetzt, bezeichnend 
ist. Die Schrift des polnischen Marxisten Adam Schaff: •Marx oder Sartre, 

4 Vgl. Helmut Gollwitzer, a. a. 0., S. 9. 
5 Vgl. Max Weber und die Soziologie heute, Verhandlungen des 15. deutschen Soziologen- 
tages, Tübingen 1965, S. 217. 



Muhammed Usmart Malik 262 

Versuch einer Philosophie des Menschen"6 ist zwar in erster Linie apologe- 
tisch gegen Sartre gerichtet. Sie versteht sich aber als Auseinandersetzung 
mit jeder metaphysischen idealistischen Theorie überhaupt. So wird der 
Existentialismus folgerichtig von Schaff dem Idealismus zugerechnet: 
•Sinn des Lebens" oder •Mensch und Welt", das klingt schrecklich, und 
man kann schwerlich behaupten, daß es möglich ist, sich in einer so nebel- 
haften Angelegenheit zu äußern. Und dennoch! Wenn wir auch zehnmal 
sagen, es sei ein typisches Pseudoproblem, liquidieren wir das Problem 
damit nicht. .. Das Bibelwort •vanitas vanitatum, omnia vanitas", in der 
einen oder anderen Form in allen Philosophien des Orients auftauchend, 
ist jedem Menschen nahe, der, älter werdend, Betrachtungen über Leben 
und Tod anstellt. Man kann solche Erwägungen mit einem Lächeln des 
Mitleides als Unsinn, als unfruchtbare Grübelei abtun. Und dennoch las- 
sen sich diese Probleme nicht einfach verleugnen. Es bleibt das •Wozu?", 
das sich den von Widerwärtigkeiten und Mißerfolgen des Lebens müden 
Menschen auf die Lippen zwingt. Es bleibt aber erst recht die Frage, die 
sich im Zusammenhang mit Reflexionen über den Tod erhebt: •Wozu das 
alles, wenn man sowieso sterben muß?" . .. Vom Gesichtspunkt des Be- 
troffenen ist der Tod eine absolute Sinnlosigkeit, die alles, was wir tun, 
zweifelhaft macht. Diesem Gefühl der Sinnlosigkeit bemühten sich die 
Religionen durch die Grundaussagen ihrer Glaubensbekenntnisse, vor 
allem von der Liebe Gottes und vom ewigen Leben, entgegenzuwir- 
ken . . .7. 

Der hier genannte Text enthält einen deutlichen Appell an den Mar- 
xismus, die unabweisbaren menschlichen Probleme ernst zu nehmen, weil 
hier die Wurzel dafür liegt, warum überhaupt ein Existentialismus - ge- 
rade auch in marxistischen Kreisen - Erfolg haben konnte, und warum 
überhaupt die Religionen weiterhin überleben. Das Faktum des Existen- 
tialismus, das Überleben der Religionen sind für Schaff ein Beweis dafür, 
daß der Marxismus in dieser Beziehung versagt hat. Schaff zieht aus die- 
ser Erkenntnis die Konsequenz: Die Möglichkeit einer Therapie kann nur 
in der Entwicklung einer marxistischen Ethik bestehen, die anders als bis- 
her diese Probleme berücksichtigt. Die Frage nach dem Sinn, nach dem 
Wozu des menschlichen Handelns in der modernen •entzauberten Welt", 
in der es keine objektiven Werte mehr gibt, ist auch die Grundfrage, die 
implizit im Werk Max Webers enthalten ist. Die ohnmächtige Haltung 
des modernen Menschen gegenüber der fortschreitenden Entwicklung der 
modernen Welt, eine Entwicklung, die bestimmt wird durch die Techno- 
logie und die Wissenschaften, die aber die Sinnfrage selbst offenlassen, 

6 Hamburg 1966. 
7 A. a. O. 32 f. 



Religion aus der Sidit des Islam 263 

kommt nirgends so deutlich zum Ausdruck, als dort, wo Weber seine nüch- 
terne Gesellschaftsanalyse unterbricht, um sich auf das •Gebiet der Wert- 
und Glaubensurteile" zu wagen: •Niemand weiß noch, wer künftig in 
jenem Gehäuse" der modernen Gesellschaft •wohnen wird und ob am 
Ende dieser ungeheuren Entwicklung ganz neue Propheten oder eine 
mächtige Wiedergeburt alter Gedanken und Ideale stehen werden, oder 
aber - wenn keins von beiden - mechanisierte Versteinerung, mit einer Art 
verkrampftem Sich-wichtig-nehmen verbrämt. Dann allerdings könnte für 
die letzten Menschen dieser Kulturentwicklung das Wort zur Wahrheit 
werden: Fachmenschen ohne Geist, Genußmenschen ohne Herz: dies 
Nichts bildet sich ein, eine nie vorher erreichte Stufe des Menschentums 
erstiegen zu haben"8. Damit hat Max Weber, der der Generation ange- 
hörte, •die den Bogen zum 20. Jahrhundert spannte, die jene entscheiden- 
den Anfangsschritte sah, die in einem grundlegenden geistigen und kultu- 
rellen Wandel gemacht wurden, dessen volle Konsequenzen sich erst jetzt 
zu zeigen beginnen"9, genau die Grenzsituation beschrieben, vor der der 
moderne Mensch heute steht. 

Welche Konsequenzen lassen sich aus dem eben Erörterten ziehen? Dort, 
wo •Religion" ihren Einfluß verloren hat, ist ein Vakuum zurückgeblie- 
ben, das auch der Marxismus - jedenfalls der Marxismus in seiner jetzigen 
Erscheinungsform im sowjetischen Herrschaftssystem - nicht füllen kann. 
Es handelt sich hier vor allem um das Fehlen der bewußten Transzendenz, 
die jede Religion charakterisiert10 und die dem Handeln des Menschen 
Ziel und Richtung gibt. 

Ob nun •Religion" heute noch - oder gerade heute, d. h. gerade nach 
den Erfahrungen, die der •religionslose" Mensch in dieser scheinbar von 
objektiven Werten entleerten Welt gemacht hat, in der Lage sein wird, 
den Menschen aus dieser Grenzsituation herauszuführen, das hängt von 
der inneren Struktur einer Religion ab, das hängt ab von der ihr wesen- 
haften Substanz. Es kommt darauf an, diese Substanz herauszuschälen, 
d. h. sie von den empirischen Erscheinungsformen zu trennen, die in der 
Vergangenheit von ihr wegführten. Erst dann läßt sich die Frage beant- 
worten, ob die Botschaft einer Religion auch für den gegenwärtigen Men- 
schen Gültigkeit besitzt. Gültigkeit haben für heutige Menschen bedeutet 
in erster Linie: Religion muß auf dem Boden dieser modernen Welt ste- 
hen. Was wollen wir damit sagen? 

8 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Tübingen 1963, Bd. I, S. 204. 
9 Talcott Parsons, Max Weber, in: Max Weber und die Soziologie heute, Tübingen 1965, 
S.41. 
io Vgl. Paul Tillich, Der Mensch in Christentum und Marxismus, Vortrag vom 20. Juli 
1962 in Düsseldorf, Sozialwissenschaftliche Schriftenreihe, Stuttgart und Düsseldorf, S. 17; 
Tillich nennt es: •vertikale Transzendenz". 



Muhammed Usman Malik 264 

Zwei Momente sind hier wesentlich: 
1. Der Mensch muß glauben können, d. h. er muß glauben können auf 
der Basis der Vernunft. Denn Glauben ohne Vernunft heißt nichts ande- 
res als blind sein. Es muß eine Verbindung zwischen der modernen Welt, 
der gesellschaftlichen Ordnung und der Religion vorhanden sein. Eine 
Religion, die sich in Gegensatz zur Wissenschaft setzt, hat heute keine Aus- 
sicht, ernstgenommen zu werden. Der Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit 
ist eines der Hauptargumente, die der wissenschaftliche Marxismus wie 
jede Form des Atheismus gegen die Religionen richtet. 
2. Religion darf sich nicht ausschließlich an die geistlichen oder spirituellen 
Bedürfnisse des Menschen wenden und ihn als •leiblich-sinnliches" Wesen 
seinem Schicksal überlassen. 

In dem Diesseitsgerichtetsein, in dem Ernst-nehmen des materiellen 
Elends lag und liegt auch heute die größte Anziehungskraft des Marxis- 
mus auf die Hungernden dieser Erde; zur Zeit von Marx waren es die ver- 
elendeten Proletarier der westlichen Industrieländer, heute sind es die 
Verelendeten in den Entwicklungsländern. Eine Religion muß Lebens- 
theorie sein im vollen Umfang des Wortes, wenn sie Bedeutung für den 
gegenwärtigen Menschen haben will. 

Wir gehen hier von der These aus, die es zu beweisen gilt, daß auch der 
moderne Mensch, der Mensch des 20. Jahrhunderts, eine positive Antwort 
auf seine Frage nach der Aktualität des Islam erhält, wenn er sie nur rich- 
tig stellt, d. h. wenn er sie so stellt, daß er die Wahrheit dieser Theorie, 
ihre schöpferische Dynamik, die jeder Wirklichkeit innewohnt, erkennt 
und sie bewußt zu seiner eigenen Wirklichkeit in Beziehung setzt. 

Der Islam in seiner Substanz will vollkommene Lebenstheorie sein: das 
bedeutet aber, daß er bereits in dieser seiner Substanz alle gegenwärtigen 
und zukünftigen Prozesse des Werdens, alle gegenwärtigen und zukünf- 
tigen Gestalten menschlich-gesellschaftlicher Verwirklichungen in sich 
erfassen muß. Was soll damit gesagt sein? Der Islam versucht das Funda- 
ment des Lebens, nicht nur der diesseitigen, sondern auch der jenseitigen 
Welt, zu begreifen und danach das Handeln der Menschen zu bestimmen, 
und diese Bestimmung menschlichen Handelns findet immer in der ge- 
schichtlichen Verwirklichung statt. Geschichtliche Verwirklichung bedeutet 
in diesem Zusammenhang nichts anderes als die Neuschöpfung der natür- 
lichen Gegebenheiten in der Gegenwart, für die Gegenwart und für die 
Zukunft, •denn der Mensch kann und muß der Baumeister der Veränder- 
lichkeit sein"11, d. h. die Veränderlichkeit muß vom Menschen selbst, von 
seinem Handeln, ausgehen. •Im Falle des Islam zum Beispiel", so schreibt 

11 Wilfried Cantwell Smith, Islam in Modern History, Princeton, 1957, deutsche Übs. von 
Hermann Stiel, Der Islam in der Gegenwart, Frankfurt 1963, S. 15. 



Religion aus der Sicht des Islam 265 

W. C. Smith, •bei dem die langsame Dynamik der Vergangenheit der 
rasdien Entwicklung in der Gegenwart Platz macht, verbreitet sich zwangs- 
läufig unter Muslims wie unter Außenstehenden das Bewußtsein davon, 
wie sehr seine Gegenwart in Fluß ist, während man sich hier und da be- 
reits bewußt zu werden beginnt, wie veränderlich er schon immer gewesen 
ist. Gleichzeitig damit macht sich allmählich eine Ahnung von der jetzt 
unausweichlich gewordenen Chance des Menschen bemerkbar, die Ver- 
änderung zu steuern"12. Veränderung heißt hier Transformation der 
gegenwärtigen gesellschaftlichen Zustände, und diese Transformation 
kann nur stattfinden, wenn einerseits der Islam wirklich verstanden wird 
und andererseits die Erkenntnisse und Errungenschaften der modernen 
Wissenschaften und Technik in den Dienst der modernen islamischen Ge- 
sellschaft verpflichtet werden. 

Die islamischen Länder müssen sich dessen bewußt werden, daß jede 
Auseinandersetzung mit ihrer •Religion" von vornherein zum Scheitern 
verurteilt ist - wir können es noch schärfer formulieren: daß sie sowohl 
vom Standpunkt der heutigen Gesellschaft als auch vom Standpunkt der 
islamischen •Religion" selbst gesehen sinnlos ist, wenn sie abseits vom 
Leben in der modernen Welt der Wissenschaften und der Technik, abseits 
von den Problemen, die uns dieses Leben zu lösen aufgibt, geführt wird. 
Nach der islamischen Lehre läßt sich diese Trennung des sog. •religiösen" 
vom gesellschaftlich-politisch-wirtschaftlichen Bereich nicht vollziehen. Ein 
religiöses Problem ist immer auch ein gesellschaftliches Problem im weite- 
sten Sinne des Wortes. Diese Identität der Sache liegt im Selbstverständ- 
nis des Islam begründet. Diese bereits wesentliche Aussage über den Islam 
müssen wir näher erläutern. Beginnen wir beim Wort •Islam": Etymolo- 
gisch kommt es von •salm", ein Ausdruck, der eine unsichtbare, aber exi- 
stierende, gewünschte Sache bezeichnet. Von •salm" wird das Wort •sala- 
mah" oder •salam" abgeleitet, •which indicate the idea of freedom from 
illness an diseases, from war or from danger in general. A kin-derivative 
is salim, i. e., being healthy or pure"18. In dem Begriff des •Islam" sind 
also zwei Bedeutungsinhalte zusammengefaßt: 

1. Es liegt im Wesen des Menschen, zu wünschen, nach etwas zu streben, 
und zwar nach einer •Sache" oder •Idee", die in diesem Wünschen selber 
ihre Anwesenheit zum Ausdruck bringt. 

2. Das Telos, um das es in diesem Streben geht, ist die Vermittlung von 
Frieden. 

12 A. a. 0. 
13 M. A. Rauf, Some Notes on the Quranic use of the Terms Islam and Iman, in: The 
Muslim World, Vol. LVH, 1967, S. 94. 



Muhammed Usman Malik 266 

Wir können vorerst die folgende Definition von Islam14 aufstellen: 
Islam ist die Praxis, die auf die Realisierung von Frieden gerichtet ist. 
Frieden bezeichnet aber immer einen Zustand der Identität, in dem das 
Sein unentfremdet zur Verwirklichung kommt. Streben nach Frieden ist 
also Streben nach Identität, nach Versöhnung eines Seienden mit seinem 
Sein. Islam ist der Weg zum •einheitlichen Sein". Auf die islamische Ge- 
sellschaft bezogen, heißt das: Das diese Gesellschaft konstituierende Prin- 
zip ist das Prinzip der Solidarität, weil sich in dieser Gemeinschaftsver- 
bundenheit, d. h. in diesem kollektiven Kampf der Menschen um eine ganz 
bestimmte Gesellschaftsordnung, die selbst aus diesem Ziel der Einheit 
lebt, die Verbundenheit des einzelnen, des Muslim, mit dem •allerhöchsten 
Sein", mit dem •einheitlichen Ein" manifestiert. 

Zu einem Muslim gehört also notwendig die Mitgliedschaft in der mus- 
limischen Gesellschaft, weil sie identisch ist mit seinem Leben als Mensch. 
Nur in ihr und durch sie kann er zur persönlichen Vollendung und Wesens- 
erfüllung kommen, wie umgekehrt die Gemeinschaft nur durch den •kol- 
lektiven" Menschen bestehen kann. Daraus folgt weiter, daß diese Ge- 
sellschaft jedem Menschen offenstehen muß, denn jeder Mensch ist in die- 
sem Sinne von seinem Wesen her dazu bestimmt, Muslim zu sein. 

Der Rahmen dieser Erörterung setzt dem Versuch, zu einem eingehen- 
deren Verständnis des Islam vorzudringen, von vornherein enge Gren- 
zen. Es kommt uns hier im wesentlichen auf die Hervorhebung dieses 
gesellschaftlichen Aspektes an als des zentralen Aspekts, dem überdies in 
der Konfrontation mit dem Marxismus-Kommunismus neues Gewicht zu- 
teil wird. So bemerkt zum Beispiel Claude Levi-Strauss in einem 
UNESCO-Bericht: •Vor dreizehnhundert Jahren formulierte der Islam 
eine Theorie der Solidarität aller Formen des menschlichen Lebens, tech- 
nisch, wirtschaftlich, sozial, religiös, die der Westen erst in jüngster Zeit 
mit einigen Aspekten des marxistischen Denkens und mit der Entstehung 
der modernen Ethnologie entdeckte"15. Entdeckt wird die Gemeinsam- 
keit, die zwischen ihnen, Islam und Marxismus, in dem Sinn besteht, daß 
sich beide um die Errichtung eines gesellschaftlichen Ideals bemühen, in 
dem es um die Verwirklichung der Prinzipien von Gleichheit und sozialer 
Gerechtigkeit geht. Doch es ist die Differenz in der Idee, die die islamische 

14 Zur Übersetzung des Begriffes •Islam": Islam wird in der einschlägigen Literatur 
gewöhnlich mit •submission" (Unterwerfung, Gehorsam, Sich Gott widmen) übersetzt. 
Vgl. Amir Ali, The Spirit of Islam, London 1922; Syyid Abul A'la Maududi, Towards 
Understanding Islam, Lahore 1940; M. A. Rauf, a. a. O. 
15 Claude L6vi-Strauss, UNESCO-Bericht, Race et Historie, in: Le Racisme devant la 
Science, Paris, S. 260 f.; vgl. Werner Plum, Sozialer Wandel in Maghreb, Schriftenreihe 
des Forschungsinstituts der Friedrich-Ebert-Stiftung (Sozialwissenschaftliche Schriften), 
Hannover 1967, S. 14. 



Religion aus der Sicht des Islam 267 

und die marxistische Gesellschaft voneinander trennt. Es liegt im islami- 
schen Gedanken begründet, warum z. B. der sog. •islamische Sozialismus" 
niemals mit dem Sozialismus, wie Marx ihn anstrebte, identifiziert wer- 
den bzw. in diesem aufgehen kann, denn damit würde die transzenden- 
tale Bezogenheit, aus der diese Gesellschaft lebt, verleugnet werden. So 
hoch z. B. Muhammad Iqbal die marxistische Gesellschaftskritik als ein 
fruchtbares Moment innerhalb der Auseinandersetzung mit dem west- 
lichen kapitalistischen System einschätzt, so lehnt er doch das von Marx 
konzipierte System ab, •weil es ohne Licht sei"16, d. h. weil es - wie das 
kapitalistische System selbst - doch als ein Resultat der Entfremdung des 
Menschen von Gott zu begreifen sei17. 

Worin liegt aber letztlich, islamisch gesprochen, für den einzelnen, für 
die Gesellschaft, die Notwendigkeit des Glaubens an die Existenz Gottes? 
Was heißt es, •im Licht zu leben", um die Worte Iqbals wieder aufzuneh- 
men? Wir haben bereits oben die Problematik, die eine solch zentrale 
Frage wie die nach dem Sinn des Lebens für jeden einzelnen Menschen 
und letztlich für die Gesellschaft als solche beinhaltet, berührt. 

So sind auch alle Bemühungen um Erkenntnis, um Wissen letzten Endes 
nicht von dieser Frage zu trennen. Der Mensch begehrt nicht nur zu wis- 
sen, er fragt auch nach dem •Wozu" seines Forschens. Auch wenn er diese 
Frage nicht ausdrücklich stellt, wird er immer wieder auf sie zurückge- 
stoßen, nicht nur aufgrund seiner Erfahrung als Wissenschaftler, sondern 
aufgrund seiner Erfahrung als Mensch überhaupt. Denn obwohl er in sei- 
nem Wissen - wie die Geschichte der Menschheit zeigt - immer weiter 
fortschreitet, immer wieder erreicht er eine Grenze, die ihn vom Wesen 

19 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of religious Thought in Islam, Lahore, 1954 
(Reptd.); Vgl. Hans Bräker, Der Islam im Spannungsverhältnis zwischen Orthodoxie und 
Säkularismus, in: Ostprobleme, Nr. 14/15, 1966, S. 423. 
17 Wilfried Cantwell Smith umreißt in seiner bereits von uns zitierten Schrift •Der Islam 
in der Gegenwart" die wichtigsten gemeinsamen und gegensätzlichen Punkte zwischen der 
islamischen geschichtlich-gesellschaftlichen Konzeption und der marxistischen. Er schreibt 
u. a.: •Wir haben hervorgehoben, daß Geschichte für den Moslem wichtig ist. Für den 
Marxisten jedoch ist sie allein wichtig, und dieser Unterschied ist groß. Für den Moslem, 
wie für den Marxisten (aber nicht für den Hindu)" - und das gilt (mit gewissen Nuancie- 
rungen) auch für den Christen - •ist das, was hier auf Erden geschieht, von unausweich- 
licher und bleibender Bedeutung. Der Aufbau eines rechten Gemeinschaftslebens auf Erden 
ist das höchste Gebot. Gewiß ist das islamische Unternehmen der ernsthafteste und dauer- 
hafteste Versuch, den Menschen die Gerechtigkeit zu bringen, der je gemacht wurde, und 
bis zum Auftreten des Marxismus war er auch der größte und ehrgeizigste. Doch er unter- 
scheidet sich vom marxistischen Versuch insofern, als für den Islam jedes weltliche Ereignis 
zwei Bezüge hat, in zwei Zusammenhängen gesehen wird. Jede Bewegung eines Menschen 
hat eine ewige und eine zeitlich begrenzte Bedeutung... jede Handlung hat bestimmte 
Folgen in dieser und andere in der nächsten Welt. Mit anderen Worten: jede Handlung 
muß für sich und gleichzeitig in ihrer Beziehung zur historischen Entwicklung gewertet 
werden" (S.32). 



Muhammed Usman Malik 268 

der Dinge trennt. Es gibt in diesem Zusammenhang zu denken, daß auch 
im Marxismus-Leninismus das Prinzip der Materie, als der Ursprung und 
die Zusammenfassung alles Seienden, nicht wesenhaft bestimmt werden 
kann. Die Frage nach dem, was die Materie an sich selbst sei, läßt auch 
Lenin offen. Er kommt sogar nicht umhin, in diesem Fall den Primat der 
Philosophie vor den Naturwissenschaften zu betonen. Max Weber dage- 
gen ist sich der Grenzen, die der Wissenschaft gesetzt sind, bewußt. •Alle 
Naturwissenschaften geben uns Antwort auf die Frage: Was sollen wir 
tun, wenn wir das Leben technisch beherrschen wollen? Ob wir es aber 
technisch beherrschen sollen und wollen, und ob das letztlich eigentlich 
Sinn hat: - das lassen sie ganz dahingestellt oder setzen es für ihre Zwecke 
voraus"18. Zur Frage, was nun •wissenswert" sei: •Und da stecken nun 
offenbar alle unsere Probleme darin. Denn diese Voraussetzung ist nicht 
wieder ihrerseits mit den Mitteln der Wissenschaft beweisbar. Sie läßt 
sich nur auf ihren letzten Sinn deuten, den man dann ablehnen oder an- 
nehmen muß, je nach der eigenen letzten Stellungnahme zum Leben"19. 
Die Frage nach dem Sinn des Lebens ist eine für den Menschen lebens- 
notwendige Frage. Der Mensch bedarf eines letzten Prinzips, aus dessen 
Grund er sein Leben bestimmen kann, das ihm die •sinngebende Gewiß- 
heit verleiht, ohne die das Leben in seiner Fähigkeit zur Aktion gelähmt 
ist"20. Dieses Prinzip ermöglicht es ihm erst, zwischen vernünftigen und 
unvernünftigen Zwecken zu unterscheiden. Es ist also die unerläßliche Be- 
dingung der Möglichkeit menschlicher Verwirklichung überhaupt. Webers 
subjektive Einsicht in die Verfassung der gegenwärtigen Welt ließ es 
nicht zu, dem Menschen eine verbindliche Antwort auf seine Frage zu 
geben. Für ihn ist die Welt der Gegenwart eine Paradoxie, in der •die 
verschiedenen Wertordnungen ... in unauslöslichem Kampf untereinan- 
der stehen ... Wenn man von der reinen Erfahrung ausgehe, komme man 
zum Polytheismus"21. Die Erfahrung der Irrationalität der Welt war nach 
Weber deshalb auch die treibende Kraft aller Religionsentwicklung22. Und 
in seinen religionssoziologischen Schriften ging es ihm darum, am Bei- 
spiel des Puritanismus und der altjüdischen Prophetie die weltverän- 
dernde Wirkung, die vom Glauben des Menschen an den einen Gott 
(Monotheismus) ausging, sichtbar werden zu lassen. •Der großartige 
Rationalismus der ethisch-methodischen Lebensführung, der aus jeder 
religiösen Prophetie quillt, hatte diese Vielgötterei entthront zugunsten 

18 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslekre, Hsgb. J Winckelmann 
3. Aufl., Tübingen 1968, S. 599 f. " A. a. 0. 
so Ludwig Landgrebe, Das Problem der Dialektik, Marxismusstudien 5, Tübingen 1960, 
S. 7. 21 Max Weber, a. a. 0., S. 603. 
22 Politik als Beruf, in: Gesammelte politische Schriften, Tübingen 1958, vgl. S. 542. 



Religion aus der Sicht des Islam 269 

des Einen, das not tut - ... Heute aber ist es religiöser Alltag. Die alten 
vielen Götter, entzaubert und daher in Gestalt unpersönlicher Mächte, 
entsteigen ihren Gräbern, streben nach Gewalt über unser Leben und be- 
ginnen untereinander wieder ihren ewigen Kampf23. •Es ist das Schicksal 
des Menschen der Gegenwart, sich dieser Paradoxie wieder deutlich be- 
wußt zu werden und sie subjektiv zu überwinden. Er wird auf sich selbst 
zurückverwiesen, den Dämon zu finden, der seines Lebens Fäden hält"24, 
weil nach Weber der im Zeitalter der Technik und der Wissenschaften 
bewußt lebende Mensch den Sinn des Lebens nicht mehr in der Religion 
suchen kann; denn Hingabe an eine Religion bedeutet nach ihm immer 
•Opfer des Intellekts" und ist deshalb mit wissenschaftlichem Denken un- 
vereinbar. Weber zitiert hier den Augustinischen Satz: credo non quod, 
sed quia absurdum est25. Doch ist es nach dem Islam gerade die Frage nach 
dem Sinn des Lebens - die der Mensch nur stellen kann, weil er ein Ver- 
nunftwesen ist-, die ihn immer wieder auf den einzigen Gott als seinen 
letzten Ursprung zurückwirft. Dahinter steht die Erfahrung seiner eigenen 
Endlichkeit und Bedingtheit, die ihn immer zugleich schon als einen nach 
Unendlichkeit strebenden charakterisiert. Eine Theorie, die zwar, wie der 
Marxismus, eine Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Lebens geben 
will, aber im Diesseits, in der Immanenz, verhaftet bleibt, kann deshalb 
ein zentrales menschliches Problem wie das des Todes nicht lösen. 

Die Versöhnung des Menschen mit sich selbst, mit seinem eigenen 
Wesen, ist deshalb nach dem Islam nur über Gott möglich. Gott wird im 
Qur'an als •al-salam", die •Quelle des Friedens", gepriesen, weil Er durch 
seine Offenbarung den Menschen den Weg zur Bewältigung seines Mensch- 
seins gezeigt hat. Er ist die Antwort auf seine Frage: Wie soll ich in die- 
ser Welt als Mensch sinnvoll leben, und diese Antwort richtet sich nicht 
nur an den Menschen als leiblich-sinnliches Wesen, sondern auch an den 
Menschen als ein Wesen, das immer schon über seine faktische Endlichkeit 
hinaus ist. Dieser Glaube fordert kein •Opfer des Intellekts", d. h. er ist 
kein Glaube jenseits der Vernunft. Er liegt notwendig im Menschen als 
einem Vernunftwesen begründet. Nicht das Bekenntnis zum Atheismus ist 
ein Kennzeichen des Menschen als eines vernünftig handelnden Wesens, 
sondern vernünftig handeln heißt, im Glauben an Gott handeln. 

23 Max Weber, Ges. Aufs. z. Wissenschaftslehre, a. a. 0., S. 605. *< A. a. 0., S. 613. 
25 A. a. 0., Vgl. S. 611. (Daß M. Weber dieses Wort fälschlich Augustinus zugeschrieben 
hat, und es in dieser Form bei keinem altkirchlichen Schriftsteller vorkommt, ist schon oft 
genug dargetan worden. Ein ähnlich klingendes Wort Tertullians [in: De carne Christi 
c. 5] hebt, wie Paulus I Kor 1, die Paradoxie eines gekreuzigten Gottes hervor; auch dar- 
aus läßt sich nicht die Unvereinbarkeit von Glaube und Wissenschaft ableiten, wie 
M. Weber meinte. Vgl. M. Pribilla, Ein arges Mißverständnis, in: Stimmen der Zeit, 
Bd. 103, 1922, S. 237 ff. Die Schriftleitung.) 




