
Kreuz und Glaube 
Marginalien zu einer Kreuzestheologie 

Walter Simonis, Würzburg 

I 

Die Predigt des Apostels Paulus erhält eine programmatisch-polemische 
Zusammenfassung im ersten Korintherbrief, wenn es dort heißt: •Die 
Lehre vom Kreuz ist denen, die verlorengehen, eine Torheit, uns jedoch, 
die gerettet werden, eine Gotteskraft. Es steht ja geschrieben: Vernichten 
will ich die Weisheit der Weisen und die Klugheit der Klugen beiseite- 
schieben. Wo ist ein Weiser, wo ein Schriftgelehrter, wo ein Wortfechter 
dieser Welt? Hat Gott nicht die Weisheit der Welt als Torheit erwiesen? 
Denn da die Welt in der Weisheit Gottes durch ihre Weisheit Gott nicht er- 
kannte, hat Gott es für gut befunden, durch die Torheit der Predigt jene 
zu retten, die da glauben. Während nämlich auf der einen Seite die Juden 
Wunderzeichen fordern, auf der anderen Seite die Heiden Weisheit 
suchen, predigen wir Christus, den Gekreuzigten, den Juden ein Ärgernis, 
den Heiden eine Torheit. . . Denn die göttliche Torheit ist weiser als die 
Menschen" (1 Kor 1, 18-25). Es wird spürbar, daß Paulus in diesem Text 
das Äußerste seiner ganzen Verkündigung sagen will; er will die Gegen- 
sätze auf die Spitze treiben; er will die letzte Unvereinbarkeit seines Pre- 
digtinhaltes mit den Erwartungen und Vorstellungen der anderen offen- 
legen. Diese Offenlegung geschieht mit Hilfe des Grenzfalles, mit dem sich 
der Glaube konfrontiert sieht: dieser Grenzfall ist Jesus Christus, und 
zwar als der Gekreuzigte. Nur wer diesen Gekreuzigten annimmt, kann 
gerettet werden. •Jesus, der Christus", schon dieser Titel stellt eine unge- 
heure Anmaßung dar, vor der man zurückweichen möchte. Aber daß dieser 
Jesus Christus auch noch und gerade als der Gekreuzigte anerkannt wer- 
den soll, das ist ein Skandal, das ist Dummheit in den Augen der Welt. 
Paulus geniert sich dieses Skandals, dieser Dummheit nicht (vgl. Rom 
1, 16). Und auch wenn er nicht immer und überall in dieser provozieren- 
den Form das Evangelium verkündet, so steht doch die Botschaft vom 
Kreuz Jesu Christi immer mehr oder weniger deutlich spürbar im Hinter- 
grund. Und sie gibt zugleich den Maßstab und die •Krisis" für alle Ver- 
kündigung ab; denn nur wo die Botschaft vom Kreuz mitgesagt wird, da 
wird der ganze Christus verkündet. Nur wo das Kreuz als die entschei- 



Kreuz und Glaube 271 

dende Grenze und letzte Sinnspitze mit angezielt ist, wird in der Verkün- 
digung wirklich •Christus getrieben". 

Kann die Theologie, und vor allem die dogmatische Theologie, nicht 
nur die Theologie der Mystiker und Frommen, dieser Krisis, diesem An- 
spruch standhalten? Oder muß sie sich den Vorwurf gefallen lassen, sie 
habe das Kreuz Christi zwar nicht gerade aus dem Wege geräumt, aber 
doch so von ihm zu reden gelernt (etwa in der sauber abgemessenen Form 
der Erlösungstheorien), daß von einem Skandal und Ärgernis eigentlich 
nicht mehr viel übrig geblieben ist; daß vielmehr im Gegenteil der Tod 
und das Kreuz Christi irgendwie doch notwendig oder wenigstens sinn- 
voll und einsichtig erscheinen? Aber läßt sich das Kreuz wirklich verste- 
hen? Wird es dann nicht zugleich verharmlost? Wird so nicht der schrei- 
ende Mißton überhört, der von ihm aus alles durchtönt und übertönt? 

Die Versuchung, diesen Mißton dennoch in einer Harmonie unterzu- 
bringen, dem Skandal und Ärgernis, das sich nicht einfangen lassen und 
besänftigen lassen will, dennoch seinen gesicherten, überschaubaren Ort 
im System des Ganzen anzuweisen, liegt in der Natur des menschlichen 
Geistes, der bedacht ist, überall eine Ordnung, einen begreifbaren Sinn zu 
sehen. Daß diese Versuchung für die abendländische Theologie über- 
mächtig geworden ist, kann schon eine Anfrage bei zwei der bedeutend- 
sten Theologen der lateinischen Theologie bestätigen. So ist die Gedan- 
kenwelt Augustins keineswegs christologisch, sondern theologisch gefärbt. 
Gewiß staunt Augustinus immer wieder über das Wunder der Mensch- 
werdung Gottes, und er kann sich nicht genug tun, vor allem in seinen 
Predigten, die Güte und Verdemütigung Gottes zu preisen, die uns in und 
durch Christus gerettet und erlöst hat. Aber diese Christologie ist bei ihm 
doch so sehr Soteriologie, daß der Jesus Christus als solcher gar nicht zu 
seiner eigenen Bedeutung kommt. Wie, so fragt er, wäre Christus Mensch 
geworden, wenn nicht, um aus der großen Masse der Verlorenen eine be- 
stimmte, kleine Zahl zu erlösen? Ja, der Weg der Inkarnation und des 
Kreuzestodes war die einzige Möglichkeit, welche die erlösende Liebe Got- 
tes mit seiner Gerechtigkeit verbinden konnte (Anselm klingt bereits an!). 
Das Bewundernswerte und Aufregende ist für Augustinus die Gnade 
Gottes (als Herablassung verstanden), nicht das Kreuz Christi in sich. Be- 
zeichnenderweise gibt es bei ihm auch keine thematische Predigt über das 
Kreuz. In Augustins Augen ist es nur ein Mittel, Weg und Durchgangssta- 
dium. Damit soll nicht gesagt sein, daß Augustin nicht wirklich im Zeichen 
des Kreuzes, also wahrhaftig christlich gelebt hätte; man könnte aus Pre- 
digtzitaten leicht eine existentielle, praktische Kreuzestheologie zusammen- 
stellen. Aber sein theoretisches Denken, sein •System" ist nicht so, daß es 
von einer Theologie des Kreuzes her bestimmt wäre; ja, das Kreuz hat 



Walter Simonis 272 

hier keinen wirklichen Raum. Bestimmend bleibt hier das ordo-Denken 
seiner frühen Zeit. So wie er in den Dialogen und in den Abhandlungen 
gegen die Manichäer versucht, dem Problem des Übels seine Schärfe zu 
nehmen, indem er zeigt, wie das Übel in sich betrachtet nichts ist, und daß 
es irgendwie doch in den Plan des Ganzen hineingehört und sein muß, 
damit das Ganze als Ganzes vollkommen sei, so stumpft dann später auch 
die Schärfe und das Ärgernis des Kreuzes Christi bei ihm ab in der Scheide 
seiner Erlösungstheorie. Damit bestimmt er aber auch weithin das Empfin- 
den der abendländischen Theologie. 

Man kann freilich bei Augustinus auf ein anderes Thema hinweisen, 
das in gewisser Hinsicht einen Ausgleich schafft und beweist, daß ihm der 
Sinn für das Unbegreifliche und Ärgerniserregende an sich nicht ganz 
fehlte: auf die starke Betonung der Freiheit Gottes in seiner Gnadenwahl. 
Gewiß weiß er Gott durch die Theologie der Erbsünde vor jedem Vor- 
wurf der Ungerechtigkeit und haltlosen Willkür zu schützen. Aber daß 
hier immer ein Rest unbegreiflicher Freiheit Gottes bleibt, hat Augustinus 
gut gewußt und gegen jedes menschliche Verfügenwollen verteidigt. Vor 
allem die Werke zur Gnadenlehre geben hiervon immer wieder Zeugnis. 

Auch bei Thomas von Aquin fehlt eine eigentliche Kreuzestheologie; 
erst recht spielt der Gedanke des Skandals, des Ärgernisses des Kreuzes 
bei ihm keine Rolle. Aber auch der theologische Ausgleich einer besonde- 
ren Betonung der Freiheit Gottes fehlt hier. All diese Begriffe gibt es in 
seinem Werk nicht. Es ist ja wohl auch schwierig, in einer Summa, in der 
alles seinen abgesteckten Ort einnimmt, in der die Ordnung des Ganzen 
an erster Stelle steht, einem Einzelnen, dem Kreuz Christi, oder gar einem 
Ärgernis einen besonderen Platz einzuräumen. Ein Skandalum will sich 
ja gerade nicht einordnen und festhalten lassen; im Gegenteil: es will 
Skandal sein, Aufruhr erregen, alles in Erregung versetzen und durch- 
toben! 

Schwerlich verträgt sich dies mit der abgewogenen Harmonie eines 
Schulbuches, dessen Aufbauschema zudem noch von einem letztlich un- 
christlichen Denkschema, dem neuplatonischen Auszug-Rückkehr(exitus- 
reditus)-Schema, her genommen ist. Noch deutlicher wird die Gegensätz- 
lichkeit, wenn man sieht, daß die dieser Theologie zugrundeliegende Glau- 
bensauffassung den Glauben sehr einseitig intellektualistisch versteht - 
während das Kreuz geradezu das Irrationale, das Widervernünftige, nicht 
einmal (wie andere Mysterien) das Übervernünftige, sondern das aller 
Vernunft Spottende, eben das Ärgernis und der Skandal ist! Man tut wohl 
kein Unrecht, wenn man festhält, daß die maßgebend gewordenen Theo- 
logen der Hochscholastik, die großartige theologische Summen zu bauen 
verstanden, hierfür wenig Gespür hatten. Weder der Gedanke des Skan- 



Kreuz und Glaube 21S 

dalums des Kreuzes, noch der Gedanke der Freiheit Gottes spielt bei ihnen 
eine bestimmende, das Ganze der Theologie strukturierende Rolle. Im 
Gegenteil: nach dem Vorgang Anselms von Canterbury ist beides in einer 
höheren Synthese und Notwendigkeit eingefangen • und abgemildert 
worden. 

Der Gegenzug erfolgte in der geistesgeschichtlichen Bewegung, die man 
Nominalismus zu nennen pflegt. Man erwirbt sich billigen Beifall, wenn 
man den großen Abfall des Nominalismus von der wunderbaren Harmo- 
nie aufzeigt, welche die Hochscholastik zu bauen verstand. Aber man wird 
diese Entwicklung auch einmal anders und positiver sehen und werten 
dürfen, ohne daß damit jeder nominalistische Unsinn, den es auch gibt, 
gutgeheißen wäre. Denn wenn man sich nicht ohne weiteres dem Vorurteil 
verpflichtet fühlt, daß die •Harmonie", nach welcher die Hochscholastik 
strebte, das eigentlich Christliche sei, dann wird man auch jenen Theo- 
logen mehr Gerechtigkeit widerfahren lassen können, denen es darum zu 
tun war, der Freiheit Gottes wieder größeren, angemessenen Raum zu 
schaffen und den zwar großartigen, aber geschlossenen Bau scholastischer 
Summen aufzureißen. Zudem ging es ihnen wohl auch darum, dem Einzel- 
nen, dem Individuum mehr Aufmerksamkeit zu schenken. Dieser geistes- 
geschichtliche Prozeß beginnt zunächst recht unscheinbar damit, daß der 
Franziskaner Duns Skotus einerseits den Willen Gottes zum Grund der 
Existenz der Seienden erhebt und stärker betont, und daß er andererseits 
die sogenannte haecceitas zu einem konstitutiven Prinzip der Seienden 
erheben will. Über beides mag man sachlich streiten; man mag sagen, daß 
all dies im Grunde auch bei Thomas zu finden sei. Man mag auch nach- 
weisen, daß es widersprüchlich ist, die Diesheit = Dieses-sein (haecceitas) 
zu einem allgemeinen konstitutiven Prinzip zu erheben, um so die Einzel- 
heit, die Individualität eines jeden Seienden zu begründen, weil so ja ge- 
rade wieder die Einzelheit als solche verallgemeinert, nämlich zu einem 
allgemeinen Prinzip gemacht wird. (Thomas sagt dagegen einfacher, daß 
es letztlich der Wille Gottes sei, der ein bestimmtes Individuum zu diesem 
bestimmten Individuum macht, da Gott es eben als dieses schaffe.) Das 
geistesgeschichtlich betrachtet Entscheidende ist, daß hier eine andere 
Mentalität am Werke ist: hier steht der Franziskaner, dessen Ordens- 
gründer die Stigmata des Gekreuzigten trägt, und dessen großer Ordens- 
bruder Bonaventura das Wort eines unbekannten Theologen (vielleicht 
des 4. Jahrhunderts) zu seinem eigenen macht: •Das Gesetz der Christen 
ist das Kreuz Christi" (Lex christianorum crux Christi); und: •das ist un- 
sere Wissenschaft, das Kreuz Christi" (haec est scientia nostra, crux Chri- 
sti), gegen den Dominikaner, dem es in erster Linie um den ordo des 
Ganzen zu tun war. Gewiß, beide ruhen auf Augustinus auf: aber jener 



Walter Simonis 274 

erbt den Sinn für Harmonie und Ordnung von ihm; dieser sein Gespür 
für den Wert der einzelnen, individuellen Existenz, des Ich, und der Ab- 
solutheit Gottes. 

Der Nominalismus, der die von Skotus angedeuteten Bahnen weitergeht 
- in einer Zeit, da im politischen Bereich die Reichs- und Kaiseridee an Be- 
deutung verliert und der Gedanke der Nationalstaaten mächtig wird! - 
lebte weithin in diesen Gedanken, die er freilich nicht an seinen theolo- 
gisch begründeten Ort, nämlich in eine Theologie des Kreuzes bringen 
konnte. Und so vermochte er zwar, die großen Dome der hochscholasti- 
schen Theologie zu verunstalten; doch gelang es ihm nicht, ein heiligeres 
Zelt aufzuschlagen. Dennoch darf jene heimliche Triebfeder nicht über- 
sehen werden: die Idee der Freiheit Gottes, die immer größer gedacht und 
gewahrt werden muß, als daß sie in ein System eingeordnet, das heißt 
eingefangen und bewältigt werden könnte; die immer so geschützt werden 
muß, daß sie das größere Geheimnis bleibt, ja daß sie zum Skandal wer- 
den kann. Nur auf dem Hintergrund der größeren Freiheit und Unbe- 
greiflichkeit Gottes ist überhaupt eine Theologie des Kreuzes möglich. Das 
heißt aber: nur so ist überhaupt christliche Theologie möglich; denn nur 
jene kann wirklich den Namen christlicher Theologie tragen, die dieses 
Äußerste, den Grenzfall und das Ärgernis des Kreuzes erträgt und auch 
alles andere unter die Krisis dieses Skandalums stellen kann. 

II 

Wenn das Kreuz den entscheidenden und wesentlichen Maßstab für die 
Theologie abgeben soll, dann muß es vor allem darum gehen, eben dieses 
Phänomen überhaupt in den Blick zu bekommen; und zwar so, daß das 
Phänomen gerade nicht sogleich wieder in den Griff eines systematisieren- 
und verstehen-wollenden Geistes gerät und hier untergeht. Dies ist aber 
gerade dann der Fall, wenn vom Skandalum und Ärgernis nichts mehr zu 
merken ist. Zum Problem, ob das andere überhaupt möglich sei, genüge 
hier der Hinweis auf Paulus, der doch offensichtlich das Ärgernis und den 
Skandal als solchen empfunden hat. Gerade das Ärgernis und das Skan- 
dalum als solches kann also Maßstab dafür sein, ob Theologie sich am 
Kreuze Jesu Christi mißt, oder ob sie sich an einem eigenen, menschlichen 
Ermessen ausrichtet. Und dieses menschliche Ermessen wird sich kaum 
Ärgernis und Torheit zum Maßstab wählen. Hier wird im Gegenteil das 
Maß so genommen werden, daß alles glatt aufgeht; und aus dem scharfen 
Gewürz der christlichen Botschaft vom Kreuz wird alsbald ein schales 
Linsenmus. 



Kreuz und Glaube 275 

Die Torheit und das Ärgerniserregende, um das es dem christlichen 
Evangelium geht, fängt gewiß nicht erst auf Golgotha an. Nur ist hier das 
Äußerste, das Nicht-mehr-zu-Überbietende erreicht. Der Beginn ist schon 
mit der Menschwerdung Gottes überhaupt gegeben: Gott wollte nicht nur 
sein; er wollte nicht nur Schöpfer sein; er wollte selber in seine eigene 
Schöpfung hinein ek-sistieren, um mit ihr zu sein. Er wählte als Form die- 
ser Ek-sistenz, dieses Mitseins mit uns das Menschsein. In Jesus Christus 
ek-sistiert Gott mit uns; mit uns, die wir freilich die Existenz Gottes wohl 
auch als eine In-sistenz, als ein Eindringen, ein Beunruhigen unserer Welt 
empfinden mögen. Ein ganzes Menschenleben wurde gebraucht, um diese 
Form der göttlichen Ek-sistenz heranwachsen und ganz werden zu lassen. 
Dabei hat jeder Moment dieses menschlichen Lebens Jesu Christi seine 
bleibende Bedeutung im Ganzen seines Seins. Nichts ist verlorengegangen. 
Nichts ist danebengeraten, so daß es fallengelassen oder ausgebrannt wer- 
den müßte (wie so manches von uns). Die Form, die Gott wählte, war an 
sich nichts Außergewöhnliches: ein Menschenleben, äußerlich kaum von 
manchen anderen unterschieden; unterschieden letztlich nur darin, daß es 
sein Leben, daß es die Erscheinung seiner Herrlichkeit sein sollte. Inner- 
lich unterschieden darin, daß die Kraft, die diese Form beseelte, die unge- 
teilte Liebe und Hingabe des Sohnes an den Vater war, die sich in der 
Liebe und Hingabe zu den Menschen kundtat. 

Ihre letzte und endgültige innere und äußere Gestalt erhielt diese Form 
am Ende, am Kreuz; von innen her durch das Ja-Sagen zum letzten Platz, 
zum Hinausgeworfenwerden; von außen her durch die ihm zugefügte 
Marter, die ja nicht nur seinen Leib, sondern den ganzen Menschen zer- 
schunden hat, der als Zerschundener in die Ewigkeit eingegangen ist. 
Zeichen dessen sind die bleibenden Stigmata. Gewiß ist Jesus nicht nur 
der Gekreuzigte. Sein Leben dauerte ja nicht nur jene Stunden am Kreuz, 
sondern über dreißig Jahre. Aber die schärfste Prägung, die tiefsten Runen 
erhielt dieses Ganze seines Lebens und Seins doch am Ende. Und daher 
gibt es in alle Ewigkeit keinen Zugang zu Christus und durch ihn zum 
Vater, der nicht auch ein Gang zum Gekreuzigten ist. Gott hat eben diese 
Form seines gekreuzigten Sohnes gewählt, in der und durch die er seiner 
Schöpfung auf eine neue Weise, gleichsam in einer vermittelten Unmittel- 
barkeit nahekommen wollte. 

Diese Form der Menschheit Jesu Christi aber hat Ewigkeitsbedeutung. 
Sie war nicht eine zeitweilige Maskerade, ein Versteckenspielen bis zu 
einer Enthüllung, die den Raum freigeben würde zu einer noch größeren 
Unmittelbarkeit. Die Herrlichkeit und Gnade Gottes mag noch so sehr 
wachsen und intensiver aufleuchten; in alle Ewigkeit fällt dieses Licht 
gleichsam durch jene Linse, welche die Menschheit des Sohnes ist; und 



Walter Simonis 276 

aller Glanz Gottes, der uns trifft, läßt zugleich die innere Struktur und 
Form dieser Linse, nämlich die gekreuzigte Menschheit seines Sohnes, 
deutlicher hervortreten, ohne sie zu überspielen1. 

III 

Wenn aber die gekreuzigte Menschheit des Sohnes in alle Ewigkeit der 
Weg und die Wahrheit Gottes zu uns hin bleibt, dann wird dies in ähn- 
licher Weise auch jetzt schon so sein müssen: in der Zeit des Glaubens. 
Auch der Glaube hat es mit der Wahrheit zu tun, ist er doch die Annahme 
und Übernahme der Wahrheit Gottes. Diese Wahrheit Gottes aber ist 
nichts Geringeres als Jesus Christus, und zwar als der Gekreuzigte. Glaube 
ist somit Annahme der Botschaft von Jesus, dem Christus, dem Gekreuzig- 
ten. Dies ist das Mysterium, der Skandal und die Torheit Gottes, die dem 
Glauben zugemutet wird, und die nicht näher begriffen und durchschaut 
und intellektuell aufgearbeitet werden kann. Man kann es nur annehmen 
= Glaube; oder ablehnen = nicht für wahr halten = Unglaube. Es geht 
ja nicht nur um eine Wahrheit, die grundsätzlich begreifbar ist und einmal 
durchschaut werden wird; so daß es eigentlich nur eine Prüfung unseres 
Gehorsams und unserer Demut ist, wenn wir sie jetzt nur glauben, nicht 
aber einsehen sollen. Sondern es geht um die grundsätzlich unbegreifbare 
Ek-sistenz Gottes in unsere Welt und zu uns hin, die es sich hat kosten 

1 Man wird wohl sagen dürfen, daß auch die •selige Schau" (viso beatifica) nicht ein 
Erkennen Gottes ist, das sich ganz unmittelbar mit ihm und an der Menschheit Christi 
vorbei vollziehen könnte. Sondern sie vollzieht sich, der Heilsökonomie entsprechend, 
unmittelbar mit Gott, so wie er eben in der verklärten Menschheit Christi sich zeigt. Dies 
schließt auch die Definition Benedikts XII. nicht aus. Wenn dort die Unmittelbarkeit der 
visio beatifica gelehrt wird, so soll nur ausgeschlossen werden, daß es sich um eine 
Erkenntnis Gottes handelt, die eine solche mittelbare ist, wie das Schließen von der 
Schöpfung auf den Schöpfer eine mittelbare Erkenntnis ist. Daß die Unmittelbarkeit 
Gottes seine Ek-sistenz bzw. seine In-sistenz durch die Menschheit Christi hindurch sein 
könne und müsse, spielte damals im theologischen Bewußtsein keine und auch heute kaum 
eine Rolle. 

Auf zwei weitere Folgerungen für die theologische Spekulation sei hier noch aufmerksam 
gemacht: die Gnadentheologie hängt ja eng mit der Theologie der viso beatifica zusam- 
men. Steht aber hier fest, daß die Menschheit Christi gleichsam das Medium (in quo) 
der unmittelbaren Schau Gottes ist, dann steht ebenso fest, daß diese visio beatifica nicht 
eine hypostatische Union sein kann, weil eine menschliche Natur sich nicht hypostatisch 
mit einer zweiten menschlichen Natur einigen kann. Ebenso steht aber fest, daß das 
Endziel der Gnade, die Schau, jetzt auf dem Pilgerweg (in statu viae), grundsätzlich noch 
nicht gegeben ist. Denn eine Einwohnung der verklärten Menschheit Christi im Begnade- 
ten ist aus keinem theologischen Datum herzuleiten; sie ist sogar in Ablehnung gewisser 
überspannter Ideen in der Christologie und Ekklesiologie vom kirchlichen Lehramt 
(Mediator Dei) ausdrücklich zurückgewiesen worden. Eine Präsenz der verklärten Mensch- 
heit Christi ist eben nur dort anzunehmen und bestimmbar, wo ein entsprechender Glau- 
benssatz dies festhält. Dies ist aber nur der Fall für das Sakrament der Eucharistie. 



Kreuz und Glaube 277 

lassen, für dieses Mit-uns-Sein auch noch den Kreuzestod in Kauf zu neh- 
men. 

Der Glaube, der hier verlangt ist, ist also nicht einfach Annahme von 
mitgeteilten, grundsätzlich verstehbaren und einsichtigen Wahrheiten, 
sondern er ist in einem wirklichen Sinne •crux", Kreuz, und •sacrificium 
intellectus", Verstandesopfer, denn er muß etwas hinnehmen und für wahr 
halten, was er schlechthin nicht begreifen, und das heißt letztlich: in seine 
menschliche Ordnung einfügen und so überschaubar machen kann. Er muß 
zugeben, daß sein Denken von Gott und Gottes Tun sich nicht mehr wirk- 
lich zur Deckung bringen läßt, daß Gottes Freiheit und Tun größer und 
erfinderischer sind als sein menschlicher Verstand. Er muß auch zugeben, 
daß Gottes Liebe und Demut größer sind als jedes menschliche und vor 
allem auch als das eigene, enge Herz. Er muß schließlich zugeben, daß im 
Kreuz Christi nicht nur Gottes Liebe und Gnade, sondern zugleich auch 
menschliches Versagen und menschliche Schuld für alle Ewigkeit ihr Denk- 
mal geschaffen haben. 

Der Glaube ist somit aber auch der erste Schritt in der Übernahme des 
Kreuzes in das Leben des Christen. Es wird hier nicht irgendeine harm- 
lose und letztlich fernstehende und daher existentiell uninteressante 
Wahrheit angenommen, ohne daß sich dadurch viel ändern würde; son- 
dern wer wirklich den ganzen Christus annimmt und an ihn auch als an 
den Gekreuzigten glaubt, der spürt selber immer wieder das Ärgernis und 
die Torheit, die hierin liegt; und dies nicht nur an der Reaktion der ande- 
ren, die nicht glauben, sondern auch schon bei sich selber. Dies ist die logi- 
sche Konsequenz. Denn wenn Gott als die Form seiner Selbstoffenbarung 
das menschliche Leben des schließlich gekreuzigten Herrn gewählt hat, 
wenn seine Herrlichkeit für uns immer nur die Herrlichkeit des Kreuzes 
sein kann, dann kann auch die Annahme dieser Selbstoffenbarung, die 
Erkenntnis dieser Herrlichkeit, eben die christliche Gnosis, von der Pau- 
lus immer wieder spricht, nur dann gegeben sein, wenn hier eine Anglei- 
chung stattgefunden hat, wenn das Kreuz Christi zu unserem Kreuz ge- 
worden ist. Ob solche Angleichung an Christus stattfindet, ob jemand in 
Christus ist, entscheidet sich von daher, ob in seinem Leben auch der 
Grenzfall noch mit eingefangen ist, von dem das Leben Christi seine letzte, 
entscheidende Form erhielt. Nur dort ist das volle Mannesalter Christi 
erreicht, wo das Kreuz miterfaßt ist. Wo es stillschweigend oder gar aus- 
drücklich beiseitegelassen ist, da kann von einem In-Christus-Sein wohl 
nicht die Rede sein, da ja das Äußerste und Entscheidende, welches das 
Ganze durchstrukturieren und durchformen soll, ausgelassen ist. Wie aber 
das Kreuz im einzelnen verwirklicht wird, ist damit gewiß nicht von vorn- 
herein festgelegt. Es kommt auf den Willen des Vaters an: er war es, der 



Walter Simonis 278 

den Sohn in die Welt sandte; er ist es auch, der in die je verschiedene 
Nachfolge des Sohnes ruft. Das Grundgesetz aber bleibt überall gleich: 
daß Gottes Selbstoffenbarung und seine je größere Herrlichkeit in der je 
größeren Schwäche aufleuchtet. Was für das Haupt gilt, das wird aber 
dann auch für die Glieder gelten. Denn sie ergänzen ja, was für den gan- 
zen Christus, die Kirche, noch fehlt. Und so werden auch Torheit und 
Ärgernis nicht nur beim Hausherrn hängen bleiben; auch seinen Haus- 
genossen, so sie wirklich solche sind und nicht über dem Meister stehen 
wollen, wird es nicht anders gehen. 

IV 

Die Form des Kreuzes gibt die Existenzweise der Kirche vor, welche ja 
wesentlich Gemeinschaft der Glaubenden ist: Gemeinschaft derer, die 
Christus als den Gekreuzigten angenommen und angezogen haben. Auch 
darin, daß die Kirche sich als die Gemeinschaft der Glaubenden verstehen 
muß, wird schon etwas vom Kreuz wirksam. Es ist ja nicht so selbstver- 
ständlich und kein Vergnügen, sich öffentlich zu jemandem zu bekennen, 
der als Verbrecher hingerichtet worden ist und zudem noch zu behaupten, 
daß gerade dort die Herrlichkeit und der Sieg Gottes zu suchen sei. Aber 
von diesem Bekenntnis kann die Kirche sich nicht dispensieren. Sie kann 
ihren Glauben nicht zu einer Angelegenheit der einzelnen machen, die 
diese allein in ihrem jeweiligen stillen Kämmerlein mit ihrem Herrgott 
auszumachen hätten. Sie ist vielmehr zum öffentlichen Zeugnis aufgeru- 
fen, und muß sich so notwendigerweise von jenen scheiden, die von einem 
gekreuzigten Herrn nichts wissen wollen. 

Dieses Stehen im Bekenntnis zum gekreuzigten Herrn wäre für die 
Kirche dann vielleicht nicht so schwer, wenn sie von sich sagen könnte, 
daß sie es wirklich wert wäre, daß sie selber heilig genug wäre, einen sol- 
chen Herrn als Haupt zu besitzen. Aber dem ist ja wirklich nicht so. Die 
Kirche ist bei aller Heiligkeit, die die Gnade Gottes in ihr erwirkt, immer 
auch die sündige Kirche, welche bekennen muß, daß um ihrer selbst willen 
Jesus Christus gekreuzigt worden ist; daß sie mitschuldig ist, daß der Herr 
am Kreuz hing. Auch darin, daß sie Kirche der Sünder, sündige Kirche ist, 
die dennoch gerettet werden soll und die dennoch die Botschaft vom Evan- 
gelium machtvoll in die Welt hineintragen soll und sich nicht in die Be- 
kümmernis über ihre eigene Sündhaftigkeit zurückziehen darf, liegt ein 
Stück existentieller Kreuzestheologie für die Kirche. Den Skandal und das 
Ärgernis, daß sie in ihrer eigenen Schwäche die Kraft und Offenbarung 
Gottes verkünden muß, kann sie nicht beiseiteschaffen. Sie kann dies auch 
nicht nur als das Schicksal Christi zugeben, sondern muß eben dies auch, 



Kreuz und Glaube 279 

so unbegreiflich es sein mag, als ihr eigenes Geschick erfassen und anneh- 
men, daß Gottes Kraft in ihrer (der Kirche) Schwäche zur Vollendung 
kommt. Dies ist ihr Trost, soweit die Trostlosigkeit des Kreuzes überhaupt 
Trost sein kann. Aber gerade in dieser Trostlosigkeit und in diesem Unbe- 
greifbaren kann sie sicher sein, dem Meister nachzufolgen. 

Das Kreuz ist nicht nur die Existenzweise der Kirche, die sich aus ihrem 
eigenen Innenraum heraus ergibt; das Kreuz wird ihr auch von außen 
aufgezwungen. Das Zeugnis von Jesus Christus, dem Gekreuzigten, bleibt 
nicht unwidersprochen, denn gegen Christus steht der Fürst dieser Welt. 
An Ihm hat er keine Gewalt mehr, aber an seiner Kirche mag er sich halten. 
Doch wie schon bei Christus dem Herrn der Sieg der Mächte der Finster- 
nis in Wahrheit der Sieg Christi war und das Kreuz zu der Offenbarung 
Gottes wurde, was der Unglaube nur als Torheit und Ärgernis hinnehmen 
kann, so geht es auch der Kirche. Wenn es in den Augen der Welt die 
größte Torheit und ein Skandal ist, daß der christliche Glaube seine offen- 
sichtlichste Niederlage, seinen hoffnungslosesten Untergang (nämlich die 
Kreuzigung Christi) dennoch als Sieg ausgeben und verkünden muß, so 
ist es nichts als konsequent, wenn sie - wiederum zum Ärgernis der Welt - 
all ihre Niederlagen, ihr Unterdrückt- und Herausgeworfenwerden eben- 
falls als Siege verkündet. Dies kann sie zwar selber nicht mehr begreifen; 
sie leidet selber darunter; aber sie weiß mit dem Blick auf das Kreuz des 
Herrn, daß es genau so ist. 

Die Geschichte der Kirche hat zahllose Beispiele hierfür. Immer ist die 
Kirche in aussichtslose Situationen hineingestellt. Immer ist sie die Schwä- 
chere, die durch die Geschichte geht: verwundet, getreten, geschlagen, ver- 
spottet, übersehen, vergessen. Sie hat, wo sie wirklich Kirche ist und nicht 
ein Instrument in der Hand des Staates, keinerlei gleichwertige Mittel, die 
sie einem überlegenen, tückischen Gegner entgegensetzen kann. Als Kir- 
che, als Glaubensgemeinschaft ist sie letztlich wehrlos wie Lämmer vor 
dem Wolf. Selbst wo die Glaubenden insofern eine gewisse Ruhe besitzen, 
als sie nicht nur als Glaubende, sondern auch als Menschen angesehen wer- 
den und dies den anderen wichtiger erscheint, wo es also eine bürgerliche 
Toleranz gibt, da kann sich die Kirche selber doch nicht diese Ruhe geben, 
da sie den Auftrag hat, das Kreuz zu predigen, Ärgernis und Skandal für 
die anderen zu werden. Und das letzte Ärgernis, die äußerste Torheit 
besteht dann darin, daß sie dort, wo sie angegriffen und mit allen Mitteln, 
physischen und psychischen, liquidiert wird, diese Liquidierung dann noch 
als Sieg ausgeben muß. Das ist Ärgernis und Torheit - nicht erst für den 
Nichtglaubenden. Getragen werden kann dies nur in einem letzten Glau- 
bensgehorsam gegen den unbegreiflichen Willen des Vaters, der dies auch 
dem eigenen Sohne zugemutet hat. 



Walter Simonis 280 

V 

Das Stehen unter dem Kreuz kommt nicht nur der Kirche als ganzer zu; 
das Kreuz ist auch die Lebens- und Existenzform der einzelnen Glieder. 
Hier wird es ja konkret; hier geht es ans Lebendige. Der Beginn ist bereits 
mit dem Glauben gegeben; die äußerste Vollendung zeigt sich im Grenz- 
fall des Martyriums als der offenbarsten Angleichung an den gekreuzigten 
Herrn. Doch auch zwischen diesen beiden Polen liegen viele Möglichkei- 
ten, das Kreuz zur inneren Form der christlichen Existenz zu machen, 
angefangen vom geduldigen, stummen Ertragen der eigenen Gewöhnlich- 
keit und Unzulänglichkeit bis zu der brennenden Sehnsucht, aufgelöst zu 
werden, um beim Herrn zu sein, da dies bei weitem das Beste wäre. 

Auch im Leben nach den evangelischen Räten verwirklicht sich etwas 
von jenem Grenzfall des Kreuzes Christi, das in ähnlicher Schärfe und 
Sichtbarkeit sonst wohl nur im Martyrium zur Geltung kommt. Denn das 
Leben nach den evangelischen Räten ist ja der Versuch, das Jünger- 
Christi-Sein in einer Weise zu leben und so konkret zum Ausdruck zu brin- 
gen, daß gerade etwas von jener Unbedingtheit und Unwiderruflichkeit 
und damit Torheit der Liebe sichtbar wird, welche dem Herrn selber 
schließlich den Preis und das Opfer des Kreuzes eingetragen hat. Mag es 
für ein solches Leben keine •vernünftigen" überzeugenden Gründe mehr 
geben, so gibt es doch zumindest jene äußere Legitimation, die in der 
selber unbegreiflich bleibenden und •unvernünftigen" theologia crucis 
des Herrn liegt. 

Wenn der Ruf zu solcher Nachfolge konkret und sichtbar gelebt wird, 
dann wird wohl auch jenes Wort eintreffen, nach dem es den Jüngern 
nicht besser gehen wird als dem Meister: Ist die Botschaft von Jesus Chri- 
stus als dem Gekreuzigten Ärgernis und Torheit, so wird auch die radi- 
kale, existentiell-sichtbare Annahme und Umsetzung dieser Botschaft in 
ein Leben in Armut, Keuschheit und Gehorsam vielen zu Ärgernis und 
Torheit gereichen. Denn wie das Leben Christi auch das ewig bleibende 
Skandalum des Kreuzes miteinschließt, so wird auch das Leben, das sich 
allein von der Nachfolge in die unbegreiflich radikale Liebe und Hingabe 
des gekreuzigten Herrn her versteht, ein Skandal für die Welt sein (und 
jeder von uns trägt ein Stück Welt in sich). Man wird daher auch immer 
wieder versuchen, diesen Skandal abzuschaffen, zu entschärfen - oder gar 
zu überspielen mit der Erklärung, es komme nicht auf die äußerliche Form, 
sondern nur auf den Inhalt, die Liebe, an; diese aber könne ihr Zeugnis, 
wenn es ehrlich gemeint ist, allein im gewöhnlichen, unscheinbaren Dienst 
am Nächsten und an der Welt finden, während alles andere nur verkapp- 
ter Heilsegoismus und im Grunde unchristliche Weltflucht sei. Das Wahre, 



Kreuz und Glaube 281 

das hier mitgesagt ist, darf doch nicht vergessen und übersehen lassen, daß 
es der Erfindungsreichtum Gottes selber und seiner Liebe war, der auch 
noch die Form des Ungewöhnlichen, Exzentrischen, nämlich des Kreuzes, 
zum Ausdruck seiner Hingabe und unwiderrufenen Liebe angenommen 
und voll ausgefüllt hat. Wenigstens hat die christliche Theologie aller Zei- 
ten gerade im Kreuz die Form und den Inhalt der Liebe gänzlich als eins- 
gewordene gefunden. Und ähnliches zu verwirklichen, ist auch die Auf- 
gabe existentiell-sichtbar gelebter Kreuzestheologie. 

• Stat crux, dum volvitur mundus." Man kann es nicht begreifen, und doch 
bleibt es wahr, daß von ihm her alle Gnade Gottes kommt, daß das Kreuz 
die Form seiner sich offenbarenden Herrlichkeit ist und ewig bleiben wird, 
eine Form, die durch die Auferstehung nicht überwunden und aufgehoben, 
sondern bestätigt und zur Gültigkeit für alle Ewigkeit besiegelt wird! Und 
wenn dieses Kreuz Christi in jeder Hinsicht ein Mysterium ist und ein 
Skandalum darstellt, dann auch jenes Kreuz Christi, welches seine Jünger 
auf sich nehmen. Ihre einzige Legitimierung, die auch in der Anfechtung 
bestehen kann, kommt von außen, vom Kreuz Christi her. Alle anderen 
Begründungen und Rechtfertigungen, die man sich zurechtlegen mag, 
ziehen in Friedenszeiten, in Zeiten des inneren Trostes und der Begeiste- 
rung. Wenn es aber wirklich ernst wird, dann trägt nur noch das Kreuz 
selber - in seiner nackten, unversüßten, trostlosen Realität. Da wird es 
dem, der sich darauf ausgespannt hat, selber zum Ärgernis und zur Tor- 
heit, von den Zuschauern ganz zu schweigen. Wenn jener rief: •Mein 
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?", wird es dann denen 
anders gehen, die ihm auf den letzten Platz der Welt gefolgt sind, bis in 
die Wüste und Leere der Trostlosigkeit hinein? Und wenn jener keine 
bessere und tiefere innere Begründung wußte, als den Willen des Vaters, 
dem er gehorsam war, werden dann jene, die ihm nachfolgen, gescheiter 
sein können? Alle theologischen Rechenexempel müssen dort versagen, wo 
es ernst wird. Denn in dieser Gleichung gibt es keinen adäquaten Faktor, 
der das Gewicht des Skandalums des Kreuzes aufwiegen könnte. Man mag 
diese Gleichung noch so weit durchrechnen; zum Schluß bleiben auf der 
einen Seite das Kreuz und auf der anderen Seite Ärgernis und Torheit 
zurück. Die Berechtigung, sich dennoch hierauf einzulassen, liegt in nichts 
Geringerem als in der abgrundtiefen und unberechenbaren Freiheit der 
Herrlichkeit und Gnade Gottes, der das Skandalum und die Torheit des 
Kreuzes zum Gefäß seiner offenbar gewordenen Liebe gemacht hat. 




