Uberlegungen zum personalen Vollzug
des sakramentalen Geschehens
Karl Rahner S], Miinchen — Miinster 1. W.

Wenn in diesen Uberlegungen tiber den personalen Vollzug sakramenta-
ler Handlungen nachgedacht werden soll, so sind an sich alle Sakramen-
tenempfinge gemeint, die vom Sakramentsempfinger mit Bewufitsein und
Glaube vollzogen werden, so dafl also praktisch nur die Kindertaufe un-
bertcksichtigt bleibt. Weil aber das Thema zu umfangreich ist, wird vor
allem auf die Eucharistie reflektiert (wobei die Unterscheidung zwischen
Opferhandlung und Sakramentsempfang zuriicktreten darf). Doch steht
dabei die Eucharistie stellvertretend fir alle Sakramente. Der theologisch
gut Unterrichtete kann das, was hier zunéchst einmal von der Eucharistie
gesagt wird, leicht auf die anderen Sakramente je nach deren Eigenart
anwenden, ohne daf} dies eigens angemerkt werden miifite. Wir sprechen
also von der Eucharistie und meinen alle Sakramente.

Was hier dargelegt, begriindet und erldutert werden soll und in seiner
dogmatischen Orthodoxie verstindlich gemacht werden mufl, ist so etwas
wie eine kopernikanische Wende in der Sakramentenauffassung: statt
einer geistigen und geistlichen Bewegung des sakramentalen Geschehens
auf eine ,weltliche®* Wirkung des Sakramentes hin nun eine geistliche
Bewegung der Welt zum Sakrament hin. Diese Ankiindigung klingt etwas
grofispurig und vermutlich nicht sehr verstidndlich. Das Ganze der folgen-
den Uberlegungen mufl der Erlduterung dieser Ankiindigung dienen. Die
religiose Bedeutung dieser ,kopernikanischen Wende® kann nur so ver-
stindlich gemacht werden. Wir sind uns dabei bewufit, dafl wir, um das
Anliegen verstindlich zu machen, in etwa vereinfachen miissen und Wirk-
lichkeiten, die im konkreten Lebensvollzug immer, wenn auch mit ver-
schiedener ,Dosierung“ und Deutlichkeit, zusammen gegeben sind, ausein-
anderhalten und kontrastieren miissen®.

1 Diese Wende vollzieht sich innerhalb der fiir jede Sakramententheologie grund-legen-
den Differenz von Sakrament und personaler Gnadenwirklichkeit. Vgl. deshalb zum fol-
genden auch K. Rahner, Personale und sakramentale Frommigkeit: Schrifien zur Theo-
logie 11 (Einsiedeln 81968) 115-142; ders., Eucharistie und Leiden: ebd. 111 (Einsiedeln
71967) 191-202; ders., Formale Grundstrukturen der Heilsvermittlung: Handbuch der
Pastoraltheologie 11/1 (Freiburg 1966) 55-79; ders., Institutionelle Spiritualitit der Kir-
che und persénliche Frémmigkeit: Gnade als Freiheit (Freiburg 1968) 91-100; ferner: E.
Schillebeeckx, De sakramenteele Heilseconomie (Antwerpen 1952); ders., Christus— Sakra-
ment der Gottbegegnung (Mainz 1960).



Vollzug des sakramentalen Geschehens 283

Das alte Modell: Sakrament als isolierte Gottesbegegnung

Wie empfindet der katholische Durchschnittschrist beim durchschnittlichen
Empfang ein Sakrament? Man kénnte dieses Empfinden (natiirlich unter
dem schon gesagten Vorbehalt) so beschreiben: Der Christ erfahrt sich in
einer profanen Welt lebend. Er weif sich in dieser Welt unter Geboten
Gottes, die schwer zu erfiillen sind, er erkennt sich als angerufen von Gott
und auf einen Weg geschickt, der durch die Pforte des Todes aus diesem
Leben hinausfiihrt in die Ewigkeit Gottes. Um schon jetzt Verbindung mit
Gott, seiner eigentlichen Zukunft, und dem Gesetzgeber iiber sein Leben
zu haben, tritt er ab und zu aus dieser profanen Welt hinaus, in einen hei-
ligen Bezirk, in ein ,fanum®, ein ,templum* hinein, wo erst (und eigent-
lich fiir sein konkretes Empfinden allein, was immer vielleicht eine Theo-
logie seines theologisch gebildeten Kopfes sein mag) eine wirkliche Gott-
begegnung moglich ist, wo dieser Gott ihm nicht nur als der sittlich For-
dernde, sondern als der Heiligende, Begnadende, Kraftverleihende begeg-
net. Eben im Sakrament, vor allem in der Heiligen Messe, der Eucharistie.
In diesen Sakramenten treffen Gottes Taten am Menschen gleichsam von
auBlen auf den Menschen auf, dringen in ihn ein, heiligen und verwandeln
ihn (wenigstens ein Stiick weit, wenn auch meist die Wirkungen als sehr
voriibergehend und in etwa peripher erlebt werden). Hier begegnet man
Gott und Jesus, dem Herrn, um dann (im besten Fall), von ihm gesendet,
wieder in eine profane Welt hinauszugehen und dort seine graue Alltags-
pflicht, gewissermafien fern von Gott, zu tun. Hier im Sakrament (anders
wie sonst) ist man dem Herrn nahe und verbunden, hier hat man die pro-
fane Welt hinter sich gelassen, hier und eigentlich hier allein ereignet
sich, was das Leben sinnvoll und ,religiés“ (d.h. an Gott gebunden)
macht.

Ist eine solche Sichtweise im Vollzug des christlichen Lebens, in der das
sakramentale Geschehen der eigentliche Hohepunkt des christlichen Le-
bens ist, vom christlichen Glaubensverstindnis her wirklich die einzig
mogliche? Das kann bezweifelt, ja, verneint werden. Mit diesem Nein soll
nicht die Legitimitit eines solchen iiblichen Vorstellungsmodells fiir die
Stellung der Eucharistie und der Sakramente im allgemeinen verworfen
werden, wohl aber die zwingende Exklusivitit dieser Sichtweise. Man
kann die Sakramente auch ganz anders ,erleben®.

Zunichst einmal wird man unbefangen sagen dirfen, dafl das genannte
bisherige Vorstellungsmodell heute sehr bedroht ist. Dem heutigen Wirk-
lichkeitsbewufltsein des Menschen (gleichgiiltig, ob es selbst sehr der kriti-
schen Befragung unterworfen werden miifite und alles andere als eine
absolute Norm ist) werden die Sakramente, so verstanden, nur zu leicht
als religiose Riten vorkommen, die an der ,wirklichen Wirklichkeit, am



Karl Rahner 284

»wirklichen Leben“ vorbeigehen. Die Sakramente geraten in Verdacht,
leerer Ritualismus zu sein, der nur durch eine heute schwer erreichbare
und aufrechterhaltbare Ideologie als wichtig und lebenswirklich empfun-
den werden kann. Man hat bei diesem Vorstellungsmodell leicht den Ein-
druck, daf die Sakramente, die Messe ,nichts niitzen®, nicht wirklich real
im Leben sich auswirken konnen, dafl nach der Messe alles weitergehe wie
vorher und ohne die Messe auch. Wenn der ,Fromme* auf seine religi6-
sen Erfahrungen, den ,Trost“ und die Stirkung verweist, die er doch
beim Sakramentenempfang erfahre, dann wird der weniger ,Fromme*
denken, das gerade sei es ja, was er ablehne, nimlich dal man aus der
Harte des realen Lebens in eine ideologische Welt von Unwirklichkeit,
wenn auch psychischer Entlastung fliichtet, die einerseits das ,wirkliche®
Leben nicht verdndere und anderseits nur so lange vorhalte, bis man die
psychischen Mechanismen und Techniken solchen ,Trostes“ durchschaut
habe. Und wenn man dann aufgefordert werde, das Opfer Christi ,mit
hinauszunehmen in den Alltag“, die Sakramente im Leben sich auswirken
zu lassen, werde nur wieder eine sittliche Norm und Verpflichtung auf-
gestellt, deren Kraftlosigkeit man ja gerade durch die Sakramente entflie-
hen wollte. Denn nicht die Sakramente triigen einen durch ihre Kraft in
das Leben hinaus, sondern man selbst miisse sie durch seine eigene neue
moralische Anstrengung in ihren sittlichen Anspriichen mit hinaustragen
und so erfiillen. Was man von ihrer Kraft erfahre, sei in Wirklichkeit die
eigene neue moralische Anstrengung, mit der man ihre idealen Forderun-
gen auflade. Man hat schirfer als frither das Empfinden, daf8 die zahlen-
mifige Haufung des Sakramentenempfanges nicht ohne weiteres eine
echte religiose Bedeutung habe (auch wo sie guten Willens vorgenommen
wird), aufler man betrachte den Sakramentenempfang auch wieder als ein
~gutes Werk", dessen Wert von selbst mit seiner Zahl wachse, und handle
so gegen den inneren Sinn der Sakramente?. Die heutigen Tendenzen
auch innerhalb des katholischen Lebensraumes auf eine ,Entsakralisie-
rung” des Christentums und des christlichen Lebens mogen vielfach falsch
oder bedenklich sein, sie machen auf jeden Fall ein Unbehagen hinsicht-
lich sakraler sakramentaler Vorginge deutlich. Man kann daran zweifeln,
dafl das Wort des Zweiten Vatikanums von der Messe als dem Hohepunkt
des christlichen Lebens so ohne weiteres das Lebensgefiihl auch nur des
ernsthaften Christen ausspricht®.

 Dieses Problem hat der Verfasser bereits an anderer Stelle ausfithrlich erdrtert. Vgl.
Die vielen Messen und das eine Opfer=QD 31 (Freiburg 21966); Meflopfer und Jugend-
aszese: Sendung und Gnade (Innsbruck 41966) 148-183; Vom Sinn der hiufigen Andachts-
beidhte: Schriflen zur Theologie 111 (Einsiedeln 71967) 211-226.

8 Vgl. hierzu auch K. Rahner, Das Gebet des Einzelnen und die Liturgie der Kirche:
Gnade als Freiheit (Freiburg 1968) 101~112.



Vollzug des sakramentalen Geschehens 285

Der unbefangene Vollzug der Sakramente heute ist aber nicht nur be-
droht durch irgendwelche modischen Tendenzen nach ,Sakularisation®.
Er ist viel grundsatzlicher gefdhrdet durch die heute deutlicher werdende
Erkenntnis des Unterschiedes zwischen einem echten urspriinglichen Voll-
zug der Existenz und seinen begrifflichen, nachbildenden Reflexions-
modellen. Was ist damit gemeint? Wenn jemand z. B. betet: O Gott, ich
will dich lieben aus ganzem Herzen, das ist mein iiberlegter, freier unbe-
dingter Entschlufl, so wird wohl jedermann zugeben, dafl durch eine solche
ehrlich und gut gemeinte Erklirung (im Gebet usw.) dieser Mensch noch
lange nicht wirklich Gott ,aus ganzem Herzen® liebt. Er hat in seinem
reflektierenden Bewufitsein ein begrifflich-verbales Modell objektivierend
von einer solchen Liebe aus ganzem Herzen errichtet und hat es auch
irgendwie bejaht. Aber dieses Duplikat der Liebe aus ganzem Herzen ist
nicht die Liebe aus ganzem Herzen selbst. Diese nimlich wird urspriing-
licher vollzogen (wenn sie gegeben ist), weil die Freiheit urspriinglicher ist
als die reflex sie nennende (wenn auch gewollte) Vorstellung von ihr.
Dazu kommt, dafl auch die urspriingliche Freiheit gar nicht in jedem
Augenblick der individuellen Geschichte in der Méglichkeit steht, das zu
tun, worauf sie von ibr selbst angelegt ist: radikal in Endgiiltigkeit hinein
tiber das wirkliche Ganze der Person in allen Dimensionen zu verfiigen.
Sakramentsempfinge sind aber von ihrem Wesen her Versuche, in radi-
kaler Freiheitsentscheidung und in Liebe aus ganzem Herzen auf Gott
hin iiber sich zu verfiigen. Der Mensch von heute empfindet nun darum
aus seiner Erfahrung tiber das Wesen der Freiheit, die einer reflexen Ma-
nipulation durch das Subjekt immer letztlich entzogen bleibt, eine Proble-
matik im Sakramentenempfang, gerade wenn dieser sehr haufig geschieht
und ohne sonderliche Bezogenheit auf die cigentliche Freiheitsgeschichte
und den darin nicht nach Belieben gegebenen Kairos, iiber sich zu verfii-
gen. Er hat nur zu leicht den Eindruck, unecht, ja unehrlich zu handeln,
und zwar gerade dann, wenn dieser Sakramentenempfang zu sehr von
vornherein und fast ausschliefflich auf die individuelle Heilsgeschichte
allein bezogen wird, in der sich nun einmal nicht immer etwas besonders
Entscheidendes ereignen kann, das unter der rituellen Feierlichkeit eines
Sakramentes leicht vollzogen werden konnte. Natiirlich ist diese Proble-
matik nicht vollig ausgerdumt durch das, woriiber hier gehandelt werden
soll, durch die Ausweitung des Bewufitseins des Sakramentenempfingers
auf die Heilsgeschichte in der Weltgeschichte als ganze und durch die glau-
bige Bezogenheit auf diejenige Gnade, die als Dynamik und Entelechie
dieser ganzen Heilsgeschichte den einzelnen Menschen in diese Geschichte
hineinbezieht und sich durch das sakramentale Zeichen im einzelnen Leben
ihre Erscheinung schafft. Aber erleichtert und gemildert wird diese Pro-



Karl Rahner 286

blematik und der personale Vollzug der Sakramente doch, wenn der Sa-
kramentsempfinger sich von vornherein in diese ,kosmische“ Geschichte
der Gnade einbezogen weifl.

Ein neues Modell: Vollzug des Sakramentes aus dem Ganzen des Lebens

Aber gibt es eine andere Sicht der Eucharistie und der Sakramente? Es
gibt sie. Sie basiert auf der schlichten dogmatischen Tatsache, dafl das, was
wir heiligmachende Gnade und géttliches Leben nennen, #berall dort
gegeben ist, wo der Mensch sich dem Heil schaffenden Gott nicht durch
ein wirklich schuldhaftes Nein verschliefit, und dafl eigentlich, wenn auch
gewissermaflen anonym, diese Gnade vollzogen wird und in Erscheinung
tritt in der Konkretheit der Geschichte und des menschlichen Lebens, tiber-
all da, wo gelebt und gestorben wird, ohne dafl dieses Leben Schuld t6d-
licher Art bedeutet. Diese dogmatische Tatsache soll hier nicht in sich ndher
entfaltet und begrindet und verteidigt werden, obwohl das vielleicht auch
notwendig sein konnte, sondern nur in ihren Auswirkungen fir ein ge-
wandeltes oder zu wandelndes Sakramentsverstindnis erldutert werden.
Und zwar moglichst konkret.

Gottes Heil schaffende Gnade im Daseinsgrund

Die Welt ist durchdrungen von der Gnade Gottes. Die Sakramente sind
gewifl Ereignisse der vergebenden, heiligenden, vergottlichenden Gnade
Gottes. Aber sie sind es doch nicht in dem Sinn, daf auf eine gnadenlos
profane Welt wie von auflen die Gnade Gottes allein im Augenblick des
sakramentalen Vorgangs auftrife, in diese Welt einzudringen versuchte
und bei diesem Versuch sich langsam wieder verlore und verfliichtigte, bis
wieder ein neuer solcher Vorgang erfolgt. Die Welt ist zuinnerst von ihrer
Wourzel, von der innersten, personalen Mitte der geistigen Subjekte her
immer und dauernd von Gnade erfafit, von der Selbstmitteilung Gottes ge-
tragen und bewegt, noch im voraus zu der (allerdings immer entscheidenden)
Frage, wie sich die kreatiirliche Freiheit zu dieser vorgegebenen, ,,angebo-
tenen“ Begnadung der Welt und der geistigen Kreatur verhalte, ob sie die
Gnade zu ihrem Heil annehme oder sich ihr zu ihrem Unheil verweigere.
Ob die Welt fiir unsere flache Alltagsempirie diesen Eindruck der Begna-
dung macht oder ob sie dauernd diese ihre vergottlichende Begnadung zu
dementieren scheint, das dndert nichts an der Tatsache, daf} es so ist. Und
gerade dem heutigen Menschen wire ohne diesen hoffenden Glauben an
eine solche Begnadung der Appell an die Sakramente als fast punktférmi-
ger, intermittierender Begnadung unglaubwiirdig. Er kiame tiber den Ein-
druck nicht hinaus, daf} es sich bei den Sakramenten um eine ideologische



Vollzug des sakramentalen Geschehens 287

Uberhohung einer grafilich profanen Welt handle, die die Wahrheit ver-
schleiert, aber die Welt nicht wirklich verwandelt.

Es ist jetzt im Augenblick auch noch nicht zu fragen, welchen Sinn die
Sakramente denn noch haben, wenn sie nicht erfahren werden miissen als
der punktférmige ,Eingriff Gottes in seine Welt von auflen. Wenn wir
sagen, die Gnade habe immer schon von der innersten Mitte der Welt und
der geistigen Personen her die Wirklichkeit erfafit, dann ist das auch noch
viel zu abstrakt gesagt. Man kann zwar von Gott, dem unbegreiflichen
Geheimnis ohne Namen nur sehr abstrakt reden. Und auch die Verwiesen-
heit des Menschen auf Gott, die Aufgebrochenheit seiner Existenz in das
Geheimnis Gottes hinein hat darum wesenhaft etwas Namenloses an sich.
Wie sollte also der Weg leicht beschrieben werden konnen, wenn er in die
Weglosigkeit des unbegreiflichen Gottes hineinfihrt? Wie konnte man
den letzten Akt des Menschen, in dem er sich ergebend, hoffend, liebend,
anbetend, mit einem Wort: glaubend an dieses unsagbare Geheimnis, das
der innerste Grund und die unendliche, ihn sich selbst entziehende Ferne
seines Daseins ist, fallen 1afit, leicht mit Worten beschreiben? Und wenn
die Gnade eben die Kraft und das von Gott gegebene Eigentlichste des
Vorgangs dieser Ubergabe an das Geheimnis schlechthin ist, wie soll dann
von ihr leicht ,verstandlich“ gesprochen werden?

Aber eines mufl von dieser Gnade, gerade insofern sie von der inner-
sten Mitte der Welt und des Menschen herkommt, betont werden: Sie er-
eignet sich nicht als Sonderphdnomen nebern dem sonstigen Leben des
Menschen als ein partikuldrer Vorgang, sondern ist ganz einfach die letzte
Tiefe und Radikalitit alles dessen, was die geistige Kreatur, dort wo sie
sich selbst vollzieht, erlebt, tut und erleidet, also dort, wo gelacht und ge-
weint, wo Verantwortung getragen, wo geliebt, gelebt und gestorben wird,
wo man der Wahrheit getreu ist, dem Nachsten gegeniiber seinen Egois-
mus sprengt, wo gegen alle Hoffnung gehofft wird, wo man in lachelnder
Gelassenheit von der Torheit des Alltagsbetriebs nicht verbittert wird,
wo man schweigen kann und wo in diesem Schweigen des Herzens das
Bose, das man einem ins Herz getrieben hat, nicht weiter wuchert nach
aufien, sondern in dieser Grube des Herzens stirbt, wo mit einem Wort
gelebt wird, so wie der Mensch leben méchte gegen seinen Egoismus und
die Verzweiflung des Herzens, die ihn immer anficht. Da ist Gnade Ereig-
nis, weil all das von sich her (d. h. eben gerade durch Gottes Gnade, die
schon immer die blofle ,Natur® tiber sich hinaus und in die Unendlich-
keit Gottes hinein aufgebrochen hat) keine Grenze und kein Ende mehr
kennt, sondern sich (willig angenommen) verliert in der schweigenden
Unendlichkeit Gottes, geborgen ist in seiner Unbedingtheit, in der Zukunft
vollen Sieges, die nochmals Gott selbst ist.



Karl Rahner 288

Und noch eines muf} gleich hier von dieser Gnade gesagt werden, die
die innerste Tiefe und das Geheimnis des menschlichen Alltags und
Durchschnittslebens ist: Diese innerste Dynamik des normalen, ,profa-
nen“ Lebens des Menschen immer und iiberall hat in Jesus von Nazareth
ihre deutlichste Erscheinung gefunden, sich da als wirklich, siegreich und
bei Gott ankommend erwiesen. Und eben das in einem solchen Leben, in
dem er uns in allem gleich geworden ist, also in einem Leben voll Alltig-
lichkeit, von Geburt, Miihsal, Tapferkeit, Hoffnung, Scheitern und Tod.
Es kann hier nicht dargetan werden (ist aber an sich durchaus moglich),
dafl, wer daran glaubt, dafl ihm im menschlichen Leben Jesu (also in sei-
nem Tod und in seiner Auferstehung als der Radikalitit seines alltig-
lichen Lebens) der Sieg des eigenen Lebens unwiderruflich und endgiiltig
zugesprochen und darin (nicht irgendwo anders) das letzte und endgiltige,
uniiberholbare Wort Gottes zugesagt ist, dieser auch schon (mehr oder
weniger ausdriicklich oder implizit) dasjenige glaubend bejaht, was in der
klassisch traditionellen Christologie von Jesus ausgesagt wird. Damit ist
auch schon gegeben, daf}, wer die Gnade Gottes als die Radikalitit seines
Lebens ergreiftt, schon ein Ja gesagt hat zur geschichtlichen Erscheinung
der Endgiiltigkeit dieser Gnade in Jesus Christus, ob er diese geschichtlich
endgiiltige Zusage ausdriicklich weil oder nicht.

Und endlich: Diese Gnade macht uns untereinander solidarisch in Liebe
und Teilnahme am gemeinsamen Los aller. Von allen tiefsinnigeren
Uberlegungen abgesehen, sieht man das, wenn man die Gnade den inner-
sten Sinn und die Heiligkeit der Profanitit sein 148t, daran, dafl dieses
Leben, so es nur echt, wahr, liebend angenommen wird, selber uns geheim-
nisvoll verbindet, jeder in seinem Schicksal das aller erfdhrt und annimmt,
und umgekehrt, sich selbst ansieht und findet, wenn er in das Leben und
Sterben der anderen blickt.

Sakrament als zeichenhafle Erscheinung der Liturgie der Welt

Von da aus sind die Sakramente die Erscheinung der Heiligkeit und der
Erlostheit der Profanitit des Menschen und der Welt. Der Mensch tritt
nicht in ein templum, ein fanum, das das Heilige einschliefit und abgrenzt
gegen eine drauflen bleibende, gott-lose und profane Welt, sondern er er-
richtet in der freien Weite einer gottlichen Welt ein Merkmal, ein Zeichen
dafiir, dafl diese ganze Welt Gott gehort, ein Zeichen gerade dafiir, dafl
nicht in Jerusalem allein, sondern im Geist und in der Wahrheit Gott
iiberall angebetet, erfahren, angenommen wird als der, der schon alles
durch seine ,Gnade“ selbst befreit hat in sich selbst hinein. Es ist ein
dauerndes tragisches Mifiverstindnis, wenn man das notwendige, sinn-
volle, unentbehrliche kleine Zeichen in der Unendlichkeit der gotterfillten



Vollzug des sakramentalen Geschehens 289

Welt, das Zeichen, das uns an diese Unbegrenztheit der Gegenwart gott-
licher Gnade erinnern und so in dieser Anamnese Ereignis der Gnade
werden soll und nicht anders, wieder zu einem abgegrenzten Bezirk macht,
in dem allein Gott gegenwirtig sei und seine Gnade sich ereigne.

Versuchen wir das abstrakt Gesagte noch etwas konkreter zu verdeutli-
chen und zwar im Blick auf die Eucharistie. Die Welt und ihre Geschichte
ist die schreckliche, erhabene, Tod und Opfer atmende Liturgie, die Gott
sich feiert und durch die freie Geschichte der Menschen, die er in der Sou-
veranitit seiner Verfiigung in Gnade nochmals tragt, abhalten 1aft. In der
ganzen Lange und Breite dieser ungeheuerlichen Geschichte von Geburt
und Tod, voll Oberflachlichkeit, Torheit, Ungeniigen und Haf} (die alle
.kreuzigen“) einerseits und schweigender Ergebung, Verantwortung bis
zum Tod, in Sterben und in Freude, in Hohen und Abstiirzen anderseits
ist die eigentliche Liturgie der Welt gegeben. So gegeben, dafl die Litur-
gie, die der Sohn schlechthin an seinem Kreuz vollzogen hat, dahinein
gehort, von da, d. h. vom Urgrund der Gnade der Welt her kommt und
ihr, dieser Liturgie, Hohepunkt ist, von dem alles andere lebt, weil vom
Hochsten immer alles andere wie von seinem Ziel abhéngt und getragen
ist. Diese Liturgie der Welt ist wie verschleiert fir das erblindete Auge
und das dumpfe, sich selbst nicht verstehende Herz des Menschen. Diese
Liturgie muff darum, soll sie selbst wirklich vom Einzelnen in aller Frei-
heit und Entschlossenheit bis zum Tod mitgefeiert werden, gedeutet, in
ihrer letzten Tiefe ,reflektiert” werden in der Feier dessen, was wir iibli-
cherweise Liturgie nennen. Dieses ,Mufl“ ist zundchst einfach diejenige
Notwendigkeit, mit der transzendentale Wesenswirklichkeiten des Men-
schen (seine Existentialien) sich vollziehen und erscheinen in der Ge-
schichte selbst, und ist ferner die Notwendigkeit, mit der ein Mensch, wenn
solche Erscheinungen sind, und wenn sie ihm begegnen, sie annehmen
muf}, weil er sonst die Existentialien, die so erscheinen, selbst verleugnet
und verneint zu seinem eigenen Unheil (wenn er sie auch nicht abschafft).

Aber es gilt auch ebenso sehr, ja noch radikaler: Wir verstehen diese
Liturgie im tiblichen Sinn nur, wir kénnen sie nur echt vollziehen, ohne sie
in ein rituelles Gemachte voll Unglaubwiirdigkeit absinken zu lassen {was
unsere Anteilnahme an ihr betrifft), wenn wir von dieser Liturgie der
Welt herkommen, von der existentiellen Liturgie des Glaubens, die iden-
tisch ist mit der richtig vollzogenen Geschichte der Welt.

Das eucharistische Mahl

Und so geht einer zur Messe. Er ist erfiillt von dem Wissen um das Drama,
in das sein Leben dauernd einbezogen ist: um das Drama der Welt, die
gottliche Tragodie und Komédie. Er denkt an die Sterbenden, die rochelnd



Karl Rahner 290

und mit glasigen Augen dem Tod entgegenblicken, und er weifi, dafl dieses
Schicksal auch schon in ihm inwendig sitzt. Er spurt in sich das Seufzen
der Kreatur, der Welt, die nach einer lichteren Zukunft verlangt; er hat
ein Gespiir in sich fir die Verantwortung der Staatsmdnner mit ihren Ent-
scheidungen, die all ihren Mut verlangen und doch in eine unbekannte
Zukunft hinein getan werden. Etwas vom Lachen der Kinder in ungetriib-
ter Zukunftsfreude, vom Weinen der hungernden Kinder, von der Qual
der Kranken, der Enttduschung der verratenen Liebe, von der ernsten
Niichternheit der Wissenschaftler in einem Labor, von der ernsten Harte
der fiir eine befreite Menschheit Kimpfenden ist in ihm. Er weil} auch,
wenn er dahinlebt in der diirren Oberflachlichkeit eines Herzens, das diese
ganze Geschichte der Menschheit hier und jetzt nicht vorlassen kann, dafl
auch diese spieflige Primitivitét eines diirren Herzens noch einmal klagend
danach verlangt, erfillt zu werden mit all dem, was die Welt bewegt. Und
er wundert sich nicht, wenn die geheime Essenz der Weltgeschichte, wie
betdubend und aufregend zugleich, aus den Tiefen seiner Existenz auf-
steigt und das Land seines Herzens iberschwemmt, dafl das alles auch die
Erfahrung der Gnade der Welt ist, die als Gericht, wenn verneint, als
selige Zukunft, wenn angenommen, alle Geschichte durchdringt und eben
in dem Kreuz Jesu schon den Punkt erreicht hat, an dem ihr der Sieg nicht
mehr verloren gehen kann. Er erfahrt glaubend, dafl dieses Kreuz immer
noch Gegenwart ist und bleibt bis zum Ende aller Geschichte. Er weif, dafl
die Trauernden die Tranen Jesu weinen, die Gefangenen im Kerker des
Herrn sitzen, die Jubelnden teilhaben an Jesu Freude, die Einsamen seine
einsamen Nidhte teilen, und so fort, er weiff, dafl nur in dieser unauflos-
lichen Polaritit zwischen den Menschen und dem Menschensohn die Men-
schen und Er verstanden werden konnen, weil nur in IThm das Geheimnis
der Menschen begriffen werden kann in seiner Unbegreiflichkeit und der
Hoffnung auf seine Zukunft, und weil nur von den Menschen her und in
der Teilnahme an ihrem Los Jesus in uns nicht zu einer abstrakten Ideolo-
gie degeneriert. Er ist schon, bevor er bei der Messe angekommen ist, in
das Drama von Golgotha einbezogen, das war, ist und sein wird, das welt-
weit ist, das ihn selbst in seinen Vorgang schon immer hineingenommen
hat, schon bevor er ausdriicklich daran denkt, dieses Drama, das ,Haupt
und Glieder, Jesus und alle in gleichem Mafle und in gegenseitigem
(wenn auch je eigenem) Bedingungsverhdltnis umfafit. Denn auch der
Menschensohn ist von Gott gewollt ,um unseres Heiles willen®, weil Gott
eine Menschheit von ,Gottern® will, weil ein Erstgeborener unter vielen
Briidern nur denkbar ist unter diesen vielen, weil der Geist Jesu also von
vornherein der Geist der Welt ist, so wie sie von Gott gewollt ist.

So geht einer zur Messe. Es beginnt dort nicht, was sonst in der Welt



Vollzug des sakramentalen Geschehens 291

nicht wire, sondern es wird dort zur reflexen Erscheinung gebracht und in
kultischem Begehen gefeiert, was real in der Welt als Heilstat Gottes und
der erlosten Freiheit der Menschheit geschieht. Das Kreuz Jesu wird nicht
eigentlich neu aufgerichtet, sondern seine geheimnisvolle Gegenwart in
der Welt wird verlautbart. Was im Herzen dieses Menschen schon lebt,
das 1488t er vorkommen, 138t er laut werden; dazu vollzieht er seine aus-
driickliche Zustimmung (auch wenn er weif}, dafl die realste Zustimmung
— dartiber Gott und das Leben verfigt, nicht er durch seinen Festkalen-
der — vielleicht meist auferhalb der kultischen Feier in der erbarmlichen
Durchschnittlichkeit des Alltags oder in Stunden geschieht, wo es im Leben
auf das letzte geht). Er bringt die Welt dar unter Brot und Wein, indem
er weil, dafl sie sich selbst schon dauernd unter Frohlocken, Trinen und
Blut darbringt in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein. Er schaut preisend
in das unsagbare Licht Gottes, indem er weifl, dafl dieses Schauen erst in
der letzten Radikalitit geschieht, wo Augen Herzblut weinen oder glasig
werden, weil sie den Tod sich nahen sehen. Er weif}, dafl er den Tod des
Herrn verkiindigt, weil und indem dieser Tod als der einmal gestorbene
immer in der Welt anwest und in die innerste Mitte der Welt schon ein-
gestiftet ist und real weitergestorben wird in jedem, der, ob er es aus-
driicklich weifl oder nicht, ,im Herrn stirbt®. Er weif}, daff er in der Messe
das Kommen des Herrn verkiindigt, weil dieser in der Welt am Kommen
ist in allem, was die Welt weitertreibt auf ihr Ziel hin. Er empfingt in
heiligen Zeichen den wahren Leib des Herrn, indem er weif}, dafl dies
nichts niitzen wiirde, wiirde er nicht mit dem Leib Gottes kommunizieren,
der die Welt selbst mit ihrem Schicksal ist, daf} er jenen Leib empfangt,
damit er in der Realitit seines Lebens mit diesem Leib in bleibender Kom-
munion stehen konne. Er hort und spricht das Wort des sich offenbarenden
Gottes in der Messe in dem BewuBtsein, dafl dieses Wort die verbale
Aussage jenes Wortes ist, das Gott spricht, der die Welt als sein Wort
sagt und dieser Welt sich selbst in seinem WORT ewig zusagt. Er hort
und sagt dieses verbale Wort Gottes im , Wortgottesdienst®, damit er mit
der Welt das andere Wort sei, es sage und horend annehme, das, iberall
(als Natur und Gnade) gesagt, so oft nur taube Ohren findet und in diesem
verbalen Wort ,verstirkt® und nochmals reflektiert sich auch auf diese
Weise menschlich durchsetzen will.

Ein Mensch geht zur Messe. Dabei braucht ihn nicht notwendig, immer
oder allein seine Schicksalsgemeinschaft mit der Welt und Geschichte als
ganzer ausdriicklich zu erfiillen. Es kann auch geniigen, dafl er in seinem
Bewufitsein die gnadenhafte Tiefe desjenigen Lebens vorlafit, das in
einem engeren Sinn seines ist. Denn auch dieses Leben ist in sich und als
Teil des grolen Dramas der Welt von der Gnade Gottes ausgebrochen



Karl Rahner 292

in die Unbegreiflichkeit und Absolutheit Gottes hinein. Dieser Mensch
erfahrt ja tiglich in diesem scheinbaren Alltag, wenn er ihn im Glau-
ben ergreift (das heiflt: in williger Annahme der Bewegung dieses All-
tags selbst ohne Vorbehalt), dafl dieser Alltag von der Bewegung in
Gott hinein getragen ist: Wenn jemand bedingungslos liebt auch dort, wo
man seine Liebe ausniitzt und nicht ihn selbst wieder liebt; wenn jemand
wirklich verzeiht, ohne davon ,etwas zu haben® (auch nicht das Gefihl,
der Bessere zu sein); wenn jemand das Wunder der Liebe erfahrt, die ihm
geschenkt wird und er nicht weifl, warum; wenn einen plétzlich bei irgend
einer Erkenntnis die majestdtische Unerbittlichkeit der Wahrheit er-
schreckt; wenn jemand der Forderung seines Gewissens treu bleibt, ob-
wohl diese Treue gegen ihn selbst ausgeniitzt wird; und so fort. In solchen
unzihligen Geschehnissen des Alltags ist geheimnisvoll immer mehr gege-
ben als die Daten der unmittelbaren Empirie; es ist immer eine Rechnung
da, die nicht aufgeht, die nicht durch Hinzufiigen eines bestimmten angeb-
baren Postens zum Stimmen gebracht werden kann. Es ist da immer
schweigend von Gott die Rede, der uns in unserem Alltag durch seine
Gnade in seine eigene Freiheit hinein erldst. Vorausgesetzt, dafl wir diesen
Anspruch des Alltags erkennen und anerkennen und so durch den Tod,
den ohne Aufsehen der Egoismus im Alltag sterben kann, wir uns in das
Leben Gottes hinein befreien lassen.

Dieser Mensch braucht nicht zu erschrecken, in seiner Glaubensiiberzeu-
gung sich angefochten vorkommen, wenn er plétzlich die sakramentalen
Riten als ,leere Zeremonien“ zu empfinden versucht ist, wenn er, was da
am Altar geschieht, als ,Spiel“ erlebt, das rihrend sein mag, aber ihm
zunichst so vorkommt wie eine Opferhandlung eines vedischen Priesters,
der die Goétter nahrt und durch seine Handlung die Welt in ihren Fugen
zu bewahren glaubt. Bei solcher Anfechtung braucht ein solcher Christ
nicht eigentlich zu diesen Riten, die er bewahren will, in einem ideologi-
schen Postulat ein gottliches Geschehen gleichsam Ainzuzudenken, das ohne
diesen Ritus nicht geschdhe (wohl aber: nicht frei personal angeeignet
wiirde!). Was er ,hinzudenken muff, von woher er diese Riten sehen
mufl, ohne dieses Woher durch seine Ideologie zu schaffen, ohne es also
eigentlich hinzudenken zu miissen (wohl aber es reflektieren zu diirfen
und zu sollen), ist die gottliche Tiefe des realen Lebens, die durch die
Gnade Gottes auf Christus hin in der Selbstmitteilung Gottes an die Welt,
immer und iiberall konstituiert ist. Von daher kommen diese Riten, dahin
weisen sie zuriick, ohne dieses Woher und Wohin wiren sie wirklich leer,
und ein anderer Inhalt wire wirklich nur hinzugedacht. Wer angefochten
wird von der Furcht, einen im Grunde leeren Ritualismus zu betreiben,
der nur mit ideologisch willkiirlich Gedachtem aufgefiillt wird, der mufl



Vollzug des sakramentalen Geschehens 293

an die Gottes- und Gnadenerfahrung seines scheinbar profanen Lebens
appellieren und sagen: Diese Erfahrung und deren ,Gegenstand® wird
kultisch und rituell greifbar. Natiirlich setzt dies voraus, dafl man in sei-
nem Alltag solche Erfahrung der gnadenhaft gottlichen Tiefe eben dieses
,Profanen® gemacht hat. Wer sagt, eben eine solche Erfahrung (die immer
die des Glaubens ist, aber eines Glaubens, der wirklich ,Erfahrung ist)
finde er in seinem Leben nicht vor, dem wire zu antworten: Solange er
wirklich davon nichts erfahren hat, miissen ihm die Sakramente unver-
meidlich als magischer Ritualismus vorkommen, und er soll sie nach christ-
licher Lehre auch nicht empfangen, weil diese Lehre einen Sakraments-
empfang ohne Glauben (das ist: ohne glaubende Erfahrung) eindeutig
verbietet. Fiir ihn wiren eine Lehre und Mystagogie in eine solche reli-
giose Gnadenerfahrung notwendig, die hier natiirlich nicht gegeben wer-
den kann. (Dabei ist freilich zu bedenken, dafl ein solcher Mensch diese
Erfahrung an sich schon immer macht, sie aber nicht in einem geniigen-
den Mafle reflektieren und objektivieren kann und darauf, nicht auf eine
urspriingliche Erzeugung, alle Lehre und Mystagogie zielt).

Die Eucharistie und die Liturgie der Welt

Wenn so diesem Menschen die Messe nur das kleine Zeichen der Messe
der Welt ist, zu der selbstverstindlich Christus selbst gehort, dann ist die-
sem Menschen darum die Messe doch nicht unwichtig. Er kann sie zwar nur
sehr bedingt fiir den ,,Gipfel“ seines Lebens und die Quelle seines Lebens
haltent. ,Gipfel“ ist sie nur, insofern er Gott dartiber verfiigen 1afit, in
welchem Augenblick seines Lebens und unter welchen sakralen oder pro-
fanen ,Gestalten® sein Leben jenen entscheidenden Augenblick, jene
Sternenstunde findet, in der ihm die letzte Ubergabe an Gott wirklich ge-
lingt, die iiber eine Ewigkeit endgiltig entscheidet. ,Quelle” nur, insofern
er dabei weif}, dafl diese Quelle selbst nur abgeleitet ist aus der wirklichen
Quelle des Heil schaffenden Gottes in seiner iiberweltlichen Urspriing-
lichkeit und des einmaliges und endgiiltiges Heil schaffenden Todes des
Herrn, und insofern er dabei weifl, dafl ihm, wenn er nur das Herz im
Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe auftut, #berall das Land seines
Daseins aufbricht und aus seiner Tiefe die Wasser des ewigen Lebens flie-
fien. Und wenn ihm jemand entgegnen wiirde, doch nur in der Messe emp-
fange er den Leib des Herrn real und substantiell, dann wiirde er sagen,
er anerkenne dankbarst diese eigentiimliche Gnadengabe Christi in seiner
Kirche, aber diese substantielle Gegenwart Christi werde nur dann nicht
das Sitzen eines Judas neben dem leibhaftigen Jesus im Abendmahl, wenn

+ Ebd.



Karl Rahner 204

dieser Herr mit der ganzen Sehnsucht aller Welt und mit ihrem Schicksal
aus der Mitte des eigenen Lebens heraufsteige und begnadige (Liebe zu
Gott und den Menschen genannt), bevor er sich ihm leibhaftig nahe und
auch so bezeuge, dafl er ihn liebe bis ans Ende.

Aber durch all das wird das Sakrament nicht Gberflissig und sinnlos.
Es bezeugt, was sonst so verborgen ist in der Finsternis der Welt und der
Tiefe der Gewissen. Es gibt die bessere Moglichkeit, aus der serenen Ge-
sammel]theit eines kultischen Geschehens hinauszuschauen in die Welt und
da zu erkennen, was mitten in ihr dem schwachen Geist und dem verzag-
ten Herzen immer wieder zu entschwinden droht. Das Sakrament dispen-
siert nicht von dem néchtlichen Jakobsringen mit dem Engel in der Nacht
der Welt, bis dafl er gesegnet hat, aber es bringt uns nahe, daf§ dieser
Lebenskampf ein solcher Jakobskampf ist, es bereitet darauf vor und ist
die Verheiflung seines siegreichen Ausgangs. Wenn das Sakrament das
Zeichen der ,res sacramenti, der bezeichneten Wirklichkeit ist, die iden-
tisch ist mit der ganzen Weltgeschichte (weil es ein signum commemora-
tivum, exhibitivum und prognosticum ist, wie man nach Thomas sagen
kann, fir alles, was in der Heilsgeschichte vom Anfang bis zum kommen-
den Ende geschieht), wird dann die Bedeutung des Sakramentes geringer
und unwichtiger, als wenn es ein Vorgang kiimmerlicher individualisti-
scher Heilssorge wire, bei dem man nicht mehr recht glauben konnte, dafl
da sich etwas ereignet, was wirklich im Ernst als heilsbedeutend geglaubt
werden kann, also als etwas, was vor Gott als das endgiiltige unwiderruf-
liche Ergebnis der Freiheit bleibt und nicht mehr untergehen kann?

Man sage nicht, durch eine solche Begehung des Sakramentes werde
seine sakramentale , Wirkursachlichkeit“ gelengnet oder verdunkelt. Die
Bedeutung der Taufe eines Erwachsenen wird auch nicht geleugnet oder
verdunkelt, wenn gesagt wird, er trete eigentlich pflichtmaflig in Glaube
und Liebe und also gerechtfertigt zum Empfang der Wassertaufe heran.
Die Bedeutung des Bufisakramentes wird auch nicht geleugnet oder ver-
dunkelt, wenn mit der ganz traditionellen Theologie gesagt wird, der
Christ komme im Normalfall als der durch Liebe Gerechtfertigte zu die-
sem Sakrament der Versohnung, ja er miisse dies tun, wie Thomas von
Aquin meinte. Petrus hatte offenbar keine Geringschitzung der Taufe, als
er dem Cornelius die Taufe spendete, weil er den Heiligen Geist schon
empfangen hatte, nicht aber, weil er ihn noch nicht erfahren hatte. Wenn
wir mit der traditionellen Theologie daran festhalten, dafl es gar nicht so
sein muf}, daf} der Sakramentsempféanger noch nicht hat, was ihm das Sa-
krament gibt und als gegeben zusagt, wenn wir bei dieser traditionellen
Aussage auch wirklich erfassen, was mit dieser schon gehabten Gnade
eigentlich gemeint ist, ndmlich das Eingefiigtsein in die Dynamik, die die



Vollzug des sakramentalen Geschehens 295

Welt im Innersten zusammenhilt und auf ihr Ziel, die Unbegreiflichkeit
Gottes, hin zutreibt, alle irdischen Wirklichkeiten und Geister verbindet
und eint zur einen Geschichte der Welt als dem Kommen Gottes durch
seine Selbstmitteilung, dann kann man nicht sagen, dafl die hier vorgetra-
gene Weise des Sakramentenvollzugs gegen seine Bedeutung und Not-
wendigkeit spreche. Es mag sein, dafl diese Versohnung der Wahrheit der
immer von innen her schon wirksamen Gnade und des von aufien zeit-
piinktlich kommenden sakramentalen Zeichens fiir die theologische Refle-
xion nicht ganz leicht bis zum letzten méglich ist. Aber diese Aufgabe einer
solchen Verséhnung ist jeder Theologie auf jeden Fall schon gestellt und
nicht eine Sonderschwierigkeit, die nur fiir diese hier vorgetragene Weise
des Sakramentenempfangs bestehen wiirde.

Wirksamkeit des Sakraments im Zeichen

Aber noch genauer: Wie ist es mit der , Wirksamkeit“ der Sakramente in
dieser Grundkonzeption?® Wenn wir den Zeichencharakter der Sakra-
mente betonen, so sind wir zunichst auf der Linie der besten und altesten
theologischen Tradition. Wenn von einer Wirksamkeit der sakramenta-
len Zeichen gesprochen werden soll, dann entspricht es dieser Tradition,
daf diese Wirksamkeit nicht als ein auflerlich Hinzugefiigtes zu ihrer Zei-
chenfunktion hinzugedacht wird, sondern eine Wirksamkeit der Zeichen
als solcher ins Auge gefafit wird. Dahin geht die Entwicklung der heutigen
Sakramententheologie auch dort, wo sie an sich nichts mit dem Anliegen
zu tun hat, das uns hier bewegt®.

Diese Wirksamkeit des Zeichens als eines solchen (des Zeichens der im-
mer und iiberall schon in der Welt von ihrem Grund her wirkenden Gnade
Gottes!) 148t sich in mehreren Schritten verstindlich machen. Zunichst hat
der konkret geschichtliche Selbstvollzug des Menschen in seiner leibhafti-
gen Auferlichkeit schon immer den Charakter der zeichenhaften, leibhaf-
tigen Verlautbarung dessen, was schon in der Grundhaltung eines Men-
schen gegeben ist, und der Rickwirkung auf diese Grundhaltung, ist
immer schon ,Realsymbol“, unter dem der Mensch diese seine Grund-
haltung, seine ,option fondamentale vollzieht”. Indem er sich ausdriickt,

5 Vgl. K. Rahner, Sakrament (V): LThK IX (21964) 227-230.

¢ Vgl. zusammenfassend: R. Schulte, Sakrament (e): Sacramentum Mundi 1V (Freiburg
1969) 827-341. — Das Bezugsgeschehen, in das die Eucharistie hineingehdrt, ist heute auch
mafigebend fiir das Verstindnis der eudharistischen Gegenwart Christi. Vgl. dazu die
entsprechenden Arbeiten von B. Welte, E. Schillebeeckx und J. Ratzinger. Die Liturgie-
konstitution mit ihrer Lehre von den verschiedenen Gegenwartsweisen Christi zeigt eben-
falls in dieselbe Richtung. Vgl. vom Verfasser: Die Gegenwart des Herrn in der christ-
lichen Kultgemeinde: Schriften zur Theologie VIII (Einsiedeln 1967) 395-408.

7 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des Symbols: Schriflen zur Theologie 1V (Freiburg



Karl Rahner 296

setzt der Mensch das Ausgedriickte. In der Geste ereignet sich die innere
Gesinnung des Menschen, diese ist nicht einfach (mindestens nicht immer)
die blofi nachtrigliche Verlautbarung, die fiir die Existenz des Verlaut-
barten selbst unwichtig ware. Das Realsymbol ist in der Einheit des leib-
geistigen Menschen verlautbarendes Zeichen und ,,Ursache“ des Verlaut-
barten. Nicht Ursache, die ,von auflen® etwas von ihr dann ganz Verschie-
denes setzt, sondern insofern Ursache, als die eigentliche Ursache, die
innere Freiheitsentscheidung, sich nur setzen kann, indem sie sich in diese
ihre Verlautbarung hinein vollzieht.

Von dieser Position her kann nun leicht weitergegangen werden. Zu-
néchst: all das eben Gesagte gilt auch von dem in Gnade vollzogenen Akt
des freien Menschen. Er vollzieht sich als solches Ereignis der Gnade, in-
dem er sich ausdriickt, und dieser Ausdruck ist in dem gesagten Sinn Ur-
sache des begnadeten Aktes und der Gnade. (Von da ist es durchaus sinn-
voll, dafl die traditionelle Schullehre sagt, bei einem Sakramentenemp-
fang eines schon Gerechtfertigten werde immer noch diese Gnade [diese,
die den fruchtbaren Empfang des Sakramentes hervorbringt!] ,ver-
mehrt*). '

Und endlich: Diese Gnade ist die Gnade, die der Welt als solcher gege-
ben ist, ihr, von ihrer Mitte her, dauernd angeboten ist als die innerste
Finalitét ihrer Geschichte, sich selbst in Heils- und Offenbarungsgeschichte
auslegt und zur Erscheinung bringt, und eben so das hervorbringt, was wir
Sakramente nennen, wenn sie diese ihre Erscheinung vollbringt in ent-
scheidenden Augenblicken des menschlich individuellen Lebens, und zwar
in einer Erscheinung, die von der Kirche als dem Grundsakrament der
Gnade gesetzt wird mit dem vollen Engagement ihres eigenen Wesens®.
Wenn nach dem Gesagten eine solche Erscheinung nicht blofl nachtrag-
liche Verlautbarung von etwas ist, das auch ohne seine Selbstverlautbarung
gegeben ist, sondern etwas, iz dem das Sichverlautbarende seine eigene
Geschichte vollzieht und so sein reales Wesen mehrt, indem es mehr ,Ma-
terial“ in seine eigene Geschichte integriert, und wenn in diesem Sinn so
die Erscheinung die ,Ursache” des Erscheinenden ist, dann kann auch von
unserer Grundkonzeption aus dem sakramentalen Zeichen eine wahre
Urséchlichkeit, eben eine Zeichenursichlichkeit (des ,Realsymbols“) zuer-
kannt werden.

51967) 275-311; P. de Jong, Die Eucharistie als Symbolwirklichkeit (Regensburg 1969).

8 Neben den entsprechenden Arbeiten von O. Semmelroth, E. Schillebeeckx u. a. vgl.
vom Verfasser bes. Kirche und Sakramente QD 10 (Frciburg 21960), sowie die Ekklesio-
logische Grundlegung der Pastoraltheologie als praktischer Theologie in: Handbuch der
Pastoraltheologie 1 (Freiburg 21970).



Vollzug des sakramentalen Geschehens 297
Kirche als Grundsakrament des Heiles der Welt

Wir verstehen diese ganze Sicht noch besser, wenn wir auf das Verhaltnis
zwischen Welt und Kirche reflektieren. Nach der vielleicht sowohl aktuell-
sten wie originellsten Aussage in der Ekklesiologie des Zweiten Vatikani-
schen Konzils ist die Kirche das ,Sakrament des Heils fiir die Welt®. Was
heifit das? Die Kirche, so hat man bisher gedacht, ist das Heilszeichen fiir
die, die ihr schon aktuell angehéren, die schiitzende Arche in der Sintflut
der Welt, der Schafstall, der die Herde Christi birgt und das Heil derer
anzeigt, die in dieser Arche oder diesem Schafstall versammelt sind. In
dieser Sicht war die Welt die Unheilssituation, die zur Kirche kontrastiert,
das Reich des Bosen. Nun ist diese Sicht gewill nicht einfach als falsch
erkannt. Es gibt eine Welt, die im Argen liegt, eine Welt, in der die Méchte
und Gewalten herrschen, die Gott feindlich sind, gebildet aus Geistern und
Menschen. (Freilich: diese , Welt* ist auch innerhalb des Bereiches gege-
ben, den wir in einem empirischen, gesellschaftlichen Sinn Kirche nennen.
Und schon das muf uns vorsichtig machen bei dieser traditionellen Unter-
scheidung zwischen dem Bereich Gottes und dem der Siinde.) Aber heute
sieht man deutlicher, dafl die Kirche gerade als geschichtlich-gesellschaft-
liche Grofe gar nicht einfach und in erster Linie die Verheiflung des Heiles
fiir die ist, die ,drinnen® sind, sondern fir die, die (noch) drauflen sind
und vielleicht in einem soziologisch-empirischen Sinn nie zur Kirche in
dieser Weltzeit gehoren werden. Denn es gibt Geheiligte und Gerettete
durch die Gnade, die in einem empirischen Sinn nie zur Kirche gehort
haben, weil Gott keinem das Heil in seiner Gnade versagt, der seinem
Gewissen folgt, selbst dann nicht, wenn er die Existenz Gottes noch nicht
ausdriicklich erkannt hat. Fiir diese anonymen Geheiligten und Erlosten,
fir diese Geretteten (wir brauchen gar nicht, wenn man nicht will, ,an-
onyme Christen® sagen) ist die Kirche das gesellschaftlich-geschichtliche
Zcichen des Heils, das Grundsakrament der Verheiflung, die diesen gilt,
weil sie die greifbare Gemeinde derer ist, die bekennen, dafl das Heil in
der Tat Gottes fiir alle Welt siegreich da ist durch den Tod und die Auf-
erstehung seines Christus. Diejenigen, die ausdriicklich zur sichtbaren
Kirche gehoren, sind nicht so sehr die Berufenen, die Pradestinierten zum
Heil, als ob es andere nicht auch sein konnten, sondern sind diejenigen,
die durch ihr Leben, ihr Bekenntnis, ihre Kirchlichkeit der Anderen Heil
sakramental manifest machen sollen innerhalb der Solidaritit, die alle
Menschen der einen von Christus erlosten Menschheit umfafit. Die eigent-

9 Vgl. dazu neben verschiedenen anderen Arbeiten desselben Autors E. Schillebeedkx, De
ecclesia ut sacramentum mundi: Acta congressus internationalis de theologia Goncilii
Vaticani 11, hrsg. E. Dhanis u. A. Schénmetzer (Rom 1968) 48-53.



Karl Rahner 298

lichen Kirchenmitglieder wirken ihr Heil, indem sie voll diese ihre Zei-
chenfunktion den anderen gegeniiber erfiillen. Das schliefit nicht aus, dafl
grundsitzlich alle Menschen zu einer solchen Funktion berufen sind, d. h.
von niemand grundsitzlich und von vornherein gesagt werden kann, die-
ser konkrete Mensch komme sicher nie in die Situation, in der seine indivi-
duelle Heilsgeschichte sich bis zu dem Punkt entwickle, an dem er das Heil
nicht nur empfangen, sondern auch, um es zu empfangen und zu behalten,
als Moment an diesem Grundsakrament, Kirche genannt, es verkiindigen
miisse.

Von da aus gesehen ist das Verhéltnis zwischen Welt und Kirche nicht
das zwischen gottlos und heilig, zwischen Sintflut und Arche, sondern wie
zwischen verborgen Gegebenem, das seine volle geschichtliche Selbst-
aussage noch sucht, einerseits und dessen voller geschichtlicher Greifbar-
keit anderseits, in der sich das verborgen, aber schon real in der Welt
gegebene Wesen geschichtlich vollzieht, ausdriickt und so zu der Existenz-
weise kommt, auf die es von vornherein angelegt ist.

In der Welt ist in ihrer innersten Mitte, aber fiir den von der Kirche her
Glaubenden schon erkennbar, die eigentliche Entelechie der Kirche schon
gegeben. Damit wird nicht bestritten, dafl diese in der Welt verborgene
Entelechie der Kirche nicht die ,natiirliche” Welt- und Geschichtsdynamik
ist, sondern durch die Gnade Gottes, ja, letztlich durch Gott selbst in seiner
Selbstmitteilung an die Welt konstituiert wird. Es wird auch nicht bestrit-
ten, dafl die Kirche eine hachst unvollkommene Erscheinung dieser letzten,
siegreichen Entelechie der Weltgeschichte ist, eine solche, die sich noch
selbst sucht, die gerade die partikuliren Erscheinungsmomente, die diese
gnadenhafte Entelechie der ganzen Welt- und Heilsgeschichte sich ,aufler-
halb“ der Kirche bildet, erst noch langsam sich integrieren mufl. (Die
»~Adaptation“ der Kirche an die Welt ist im Grunde die Erkenntnis des
anonym Christlichen und Kirchlichen in der Welt und ihrer Geschichte,
nicht die Herablassung einer gottlichen Potenz an eine gottlose Welt.)

Sakrament als Selbstvollzug der Kirche

Von hier aus sind nun die einzelnen Sakramente zu begreifen: Sie sind
nichts als Akte eines konkreten Selbstvollzugs der Kirche als des Grund-
sakramentes des Heiles der Welt auf den Einzelnen hin und in seine indi-
viduelle Lebenssituation hinein (so dafl Heilszusage Konkretwerden des
Grundsakramentes auf den einzelnen hin ist, wobei man immer bedenken
muf}, dafl der Einzelne auch in der Kirche, in der ein Moment der Kon-
stitution des Grundsakramentes ist, immer auch gleichzeitig der Heilsemp-
fanger und Heilssuchende bleibt wie der, der noch ,drauflen” ist). Die
bleibende Verbundenheit der Kirche mit Christus, die nicht zerstért wer-



Vollzug des sakramentalen Geschehens 299

den kann, setzt sich in die aktuellen Konkretisationen des Grundsakramen-
tes in den einzelnen Sakramenten hinein fort und heifit da: opus operatum,
was eigentlich kein Gegensatz zum ,opus operantis®, sondern eine Quali-
tit eines bestimmten ,opus operantis“ (das ja im Spender und Empfinger
der Sakramente gesetzt wird) bedeutet, die Tatsache namlich, dafl dieses
opus operantis Ecclesiae (und ihres Dieners) mit dem vollen Engage-
ment der Kirche gesetzt wird und so von sich selbst her nicht aus der
Gnade Christi herausfallen kann®. Sind also die Sakramente Fortset-
zungen und Aktualisationen der Zeichenfunktion der Kirche als des
Grundsakramentes, dann folgt daraus, dafl die Sakramente jene Gnade
bezeichnen und gesellschaftlich und geschichtlich verlautbaren, die durch
das Grundsakrament — Kirche bezeichnet und bezeugt wird, also Zeichen
der Gnade der Welt sind, jener Gnade also, die in der Welt schon
immer wirksam ist. Und eben dies soll uns beim Sakramentenempfang
bewuft werden. Die der Welt eingestiftete Gnade Gottes tragt auch die
Kirche und ihre Sakramente. Und eben dies soll im Sakramentenempfang
auch ,realisiert werden. Wird es realisiert, dann sind die Sakramente
keine ,extrinsezistischen® Vorginge, die auf eine unheilige Welt von
,aufen® auftreffen, sondern die (wortlich!) Vor-ginge der Gnade der
Welt, die derjenige auch in der Welt wahrnimmt, der durch Wort und
Sakrament erfahren hat, daff sein und der Welt Leben schon immer ge-
heiligt ist, aufgebrochen in die unheimliche Unbegreiflichkeit Gottes
hinein.

Der existentielle Vollzug des Sakraments (Sakramentshiufigkeit)

Man konnte gegen diese ganze Konzeption, die nicht eigentlich neu, aber
deutlicher heute Wichtiges hervorheben will, einwenden, sie iiberfordere
den normalen Sakramentenempfanger. Aber dazu ist zundchst zu sagen,
daf jede Sakramentenkonzeption den Empfénger tiiberfordert. Denn jeder
soll existentiell eine Begegnung mit Gott vollziehen. Wie sollte er dadurch
nicht iiberfordert sein in jeder denkbaren Sakramentenkonzeption? Daf}
man dies in der tiblichen Weise des Vollzugs eines Sakramentenempfangs
vielleicht nicht so deutlich empfindet, kommt von der reinen Gewohnbheit,
von der her man meint, man verstehe und vollziehe, was Worte wie Gnade,
Gnadenmittel, Ursachlichkeit des Gnadenzeichens usw. sagen. Man kann
ruhig sagen, dafl die hier vorgetragene und empfohlene Weise des Sakra-
mentenvollzugs nicht mehr verlangt, als was bei jedem solchen Vollzug
immer gefordert wird: existentiell zu begreifen, was mit Gnade Gottes
gemeint ist und es so zu begreifen, dafl solche Gnade zu empfangen auch

10 Vgl, O, Semmelroth: Opus operatum — opus operantis: LThK VII (21962) 1184-1186.



Karl Rahner 300

wirklich glaubwiirdig ist. Es wird in dieser Konzeption eigentlich nur ver-
sucht, einen Gnadenbegriff zu vermitteln, der vom Menschen von heute in
seiner Erfahrung verifizierbar ist, weil er ausgeht von der alltiglichen Er-
fahrung und eine individualistische Engfilhrung der Gnadenvorstellung
zu vermeiden trachtet.

Natiirlich kann man fragen, ob man einen Sakramentenempfang, wie er
hier zu schildern versucht wird, im konkreten Leben so haufig zu vollzie-
hen vermdge, wie diese Haufigkeit von der frommen Tradition schon vie-
ler Jahrhunderte (zumal bei Eucharistie und Bufle) als erstrebenswert und
echt moglich gehalten wird. Aber die Frage nach einem echten existen-
tiellen Vollzug der Sakramente, ohne den eine blof zahlenmiflige Hiu-
fung solchen sakramentalen Geschehens sinnlos wird, die Gnade gar nicht
wirklich mehrt und nur zu einer legalistischen ,Werkerei“ beim sakra-
mentalen Geschehen fiihrt, ist an jede Weise des konkreten Sakraments-
verstdndnisses zu stellen und von keiner sehr leicht zu beantworten. Es
schadet gar nichts, wenn die Frommigkeit diese Haufigkeit nicht einfach
bestimmt von der fast magischen Vorstellung her, jede Héaufung des
Sakramentenempfangs sei zu empfehlen, vorausgesetzt nur, es sei die
rechte Absicht und ein bifichen guter Wille gegeben, durch die Sakramente
den ,Gnadenschatz“ zu mehren. Eine Haufigkeit, die bei der hier vertre-
tenen Empfangsweise den Empfanger wirklich tiberfordern wiirde, weil
so hiufig ein solcher Akt des Empfangs das existentielle Bewufitsein des
Menschen iiberstrapazieren miifite, zeigt sich dann auch als gar nicht
wiinschenswert, spricht gegen sich, nicht gegen die hier vorgetragene Kon-
zeption'!. Natiirlich ist bei einem solchen gegenseitig kritischen Verhaltnis
zwischen echtem Vollzug und Haufigkeit der Sakramente immer auch das
Recht des Alltags einzukalkulieren. Auch das Hohe, das, wo es ganz ge-
lingt, iiber ein Leben im ganzen auf Endgiiltigkeit hin verfiigen kann und
will, ist einerseits selten und muf doch im Alltag eingeiibt werden, so als
ob es jetzt geschehe. Der Alltag mufl durch eine von weitem approxima-
tive Anndherung an das eigentlich gemeinte, hohe Entscheidende des Le-
bens gewissermaflen die Antizipationen schaffen fiir solche radikalen
Vollziige, damit sie wirklich getan werden und der Kairos fiir sie nicht
vertan wird, wenn sie wirklich einmal méglich sind. ,,Ich liebe dich“ darf
auch im Alltag gesagt werden und soll es auch, auch wenn dies ein Wort
ist, das eigentlich die Sternstunden des Lebens ausfiillt. Und so kann es
auch bei den Sakramenten sein, wenngleich damit nicht wieder verleugnet
werden soll, was eben tber eine Kritik an einer indiskreten Haufigkeit
der sakramentalen Vollziige gesagt worden ist.

11 Vgl. hierza Anm. 2.



Vollzug des sakramentalen Geschehens 301

Vermutlich gibt es zeitbedingte ,,Stile“ des Augsgleichs zwischen der ho-
hen Forderung, die die Sakramente an ihren Vollzug und so an den Men-
schen stellen, und dem Tribut, den der Mensch unbefangen und willig an
seine Alltidglichkeit zahlen darf, die auch noch das Hohe in seinem Leben
mitpragt. Wir wenden ja auch gegen die einzelnen Firbitten nichts ein,
die wir im Gottesdienst formulieren: fiir die Hungernden, die Sterbenden,
fiir die politisch Verfolgten usw., obwohl auch solche Fiirbitten oft nur
wenig uns ,,von Herzen“ zu kommen scheinen. Sollten wir sie deswegen
unterlassen oder uns lieber durch sie immer aufs neue mahnen lassen, da-
fiir zu sorgen, das unsere Herzen nicht in einem primitiven (vielleicht
geistlichen) Egoismus ersticken?

Geistlich und Profan

Man miifite nun, nachdem das Ganze der hier vorgetragenen Theorie von
den iblichen Daten der traditionellen Theologie aus mit all den von die-
sem Ausgangspunkt her unvermeidlichen Umstdndlichkeiten vorgetragen
worden ist, dieses Ganze nochmals unabhangig von diesem Ausgangspunkt
ganz einfach entwickeln. So konnte es viel besser in seiner ,Realisierbar-
keit“ und religiosen Verifizierbarkeit deutlich werden. Der von Hause aus
nicht sebr fiir ausdriickliche Religidsitat begabte Mensch, der alles explizit
Religiose leicht als fast schamlos und jedenfalls iiberanstrengend empfin-
det, miifite dann sagen konnen: Hier wird nur deutlicher und ausdriick-
licher ergriffen, was sich in meinem Leben ereignet und was eben doch
nicht verschwiegen und verdriangt werden darf, wozu ich mich bekennen
muf, so sehr ich immer versucht sein werde, all das nur schweigend zu ver-
ehren, und so sehr ich im Recht bin, wenn ich von einer gewissen Aus-
driicklichkeit und Haufigkeit solch explizit Religiésen eine Grenze des
Heilsamen in Anspruch nehme. Und der schon ,Fromme® wiirde merken,
daf sein , geistliches Leben“ keine Dispens von der Verantwortung seines
profanen Lebens ist, nicht einmal eigentlich und im letzten ein Fohepunkt
diesem gegeniiber als einem Flachland des Alltags, sondern eben die
ausdriickliche Ubernahme dieses nur scheinbar profanen Lebens. Aber
diese Darstellung der hier gemeinten Sakramentenkonzeption ohne den
,Umweg* iiber die traditionelle Konzeption als Ausgangspunkt fir die
kerygmatische Aussage selbst ist hier nicht mehr moglich, so wiinschens-
wert sie auch sein mag, so sehr sie erst so im religiosen Leben wirksam
werden wiirde, wenn sie so ohne ,Umwege® und einen langen Anmarsch-
weg des Denkens im kirchlichen Leben und Verkiindigen vorgetragen
wiirde. (Etwas anderes ist es in der cigentlichen Theologie, die immer auch
gerade ihre Lehre vor der fritheren Glaubensgeschichte zu verantworten
hat).





