
Überlegungen zum personalen Vollzug 
des sakramentalen Geschehens 
Karl Rahner SJ, München - Münster i. W. 

Wenn in diesen Überlegungen über den personalen Vollzug sakramenta- 
ler Handlungen nachgedacht werden soll, so sind an sich alle Sakramen- 
tenempfänge gemeint, die vom Sakramentsempfänger mit Bewußtsein und 
Glaube vollzogen werden, so daß also praktisch nur die Kindertaufe un- 
berücksichtigt bleibt. Weil aber das Thema zu umfangreich ist, wird vor 
allem auf die Eucharistie reflektiert (wobei die Unterscheidung zwischen 
Opferhandlung und Sakramentsempfang zurücktreten darf). Doch steht 
dabei die Eucharistie stellvertretend für alle Sakramente. Der theologisch 
gut Unterrichtete kann das, was hier zunächst einmal von der Eucharistie 
gesagt wird, leicht auf die anderen Sakramente je nach deren Eigenart 
anwenden, ohne daß dies eigens angemerkt werden müßte. Wir sprechen 
also von der Eucharistie und meinen alle Sakramente. 

Was hier dargelegt, begründet und erläutert werden soll und in seiner 
dogmatischen Orthodoxie verständlich gemacht werden muß, ist so etwas 
wie eine kopernikanische Wende in der Sakramentenauffassung: statt 
einer geistigen und geistlichen Bewegung des sakramentalen Geschehens 
auf eine •weltliche" Wirkung des Sakramentes hin nun eine geistliche 
Bewegung der Welt zum Sakrament hin. Diese Ankündigung klingt etwas 
großspurig und vermutlich nicht sehr verständlich. Das Ganze der folgen- 
den Überlegungen muß der Erläuterung dieser Ankündigung dienen. Die 
religiöse Bedeutung dieser •kopernikanischen Wende" kann nur so ver- 
ständlich gemacht werden. Wir sind uns dabei bewußt, daß wir, um das 
Anliegen verständlich zu machen, in etwa vereinfachen müssen und Wirk- 
lichkeiten, die im konkreten Lebensvollzug immer, wenn auch mit ver- 
schiedener •Dosierung" und Deutlichkeit, zusammen gegeben sind, ausein- 
anderhalten und kontrastieren müssen1. 

1 Diese Wende vollzieht sich innerhalb der für jede Sakramententheologie grund-legen- 
den Differenz von Sakrament und personaler Gnadenwirklidikeit. Vgl. deshalb zum fol- 
genden auch K. Rahner, Personale und sakramentale Frömmigkeit: Schriften zur Theo- 
logie II (Einsiedeln 81968) 115-142; ders., Eucharistie und Leiden: ebd. III (Einsiedeln 
71967) 191-202; ders., Formale Grundstrukturen der Heilsvermittlung: Handbuch der 
Pastoraltheologie H/1 (Freiburg 1966) 55-79; ders., Institutionelle Spiritualität der Kir- 
che und persönliche Frömmigkeit: Gnade als Freiheit (Freiburg 1968) 91-100; ferner: E. 
Schillebeeckx, De sakramenteele Heilseconomie (Antwerpen 1952); ders., Christus-Sakra- 
ment der Gottbegegnung (Mainz 1960). 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 283 

Das alte Modell: Sakrament als isolierte Gottesbegegnung 

Wie empfindet der katholische Durchschnittschrist beim durchschnittlichen 
Empfang ein Sakrament? Man könnte dieses Empfinden (natürlich unter 
dem schon gesagten Vorbehalt) so beschreiben: Der Christ erfährt sich in 
einer profanen Welt lebend. Er weiß sich in dieser Welt unter Geboten 
Gottes, die schwer zu erfüllen sind, er erkennt sich als angerufen von Gott 
und auf einen Weg geschickt, der durch die Pforte des Todes aus diesem 
Leben hinausführt in die Ewigkeit Gottes. Um schon jetzt Verbindung mit 
Gott, seiner eigentlichen Zukunft, und dem Gesetzgeber über sein Leben 
zu haben, tritt er ab und zu aus dieser profanen Welt hinaus, in einen hei- 
ligen Bezirk, in ein •fanum", ein •templum" hinein, wo erst (und eigent- 
lich für sein konkretes Empfinden allein, was immer vielleicht eine Theo- 
logie seines theologisch gebildeten Kopfes sein mag) eine wirkliche Gott- 
begegnung möglich ist, wo dieser Gott ihm nicht nur als der sittlich For- 
dernde, sondern als der Heiligende, Begnadende, Kraftverleihende begeg- 
net. Eben im Sakrament, vor allem in der Heiligen Messe, der Eucharistie. 
In diesen Sakramenten treffen Gottes Taten am Menschen gleichsam von 
außen auf den Menschen auf, dringen in ihn ein, heiligen und verwandeln 
ihn (wenigstens ein Stück weit, wenn auch meist die Wirkungen als sehr 
vorübergehend und in etwa peripher erlebt werden). Hier begegnet man 
Gott und Jesus, dem Herrn, um dann (im besten Fall), von ihm gesendet, 
wieder in eine profane Welt hinauszugehen und dort seine graue Alltags- 
pflicht, gewissermaßen fern von Gott, zu tun. Hier im Sakrament (anders 
wie sonst) ist man dem Herrn nahe und verbunden, hier hat man die pro- 
fane Welt hinter sich gelassen, hier und eigentlich hier allein ereignet 
sich, was das Leben sinnvoll und •religiös" (d.h. an Gott gebunden) 

macht. 
Ist eine solche Sichtweise im Vollzug des christlichen Lebens, in der das 

sakramentale Geschehen der eigentliche Höhepunkt des christlichen Le- 
bens ist, vom christlichen Glaubensverständnis her wirklich die einzig 
mögliche? Das kann bezweifelt, ja, verneint werden. Mit diesem Nein soll 
nicht die Legitimität eines solchen üblichen Vorstellungsmodells für die 
Stellung der Eucharistie und der Sakramente im allgemeinen verworfen 
werden, wohl aber die zwingende Exklusivität dieser Sichtweise. Man 
kann die Sakramente auch ganz anders •erleben". 

Zunächst einmal wird man unbefangen sagen dürfen, daß das genannte 
bisherige Vorstellungsmodell heute sehr bedroht ist. Dem heutigen Wirk- 
lichkeitsbewußtsein des Menschen (gleichgültig, ob es selbst sehr der kriti- 
schen Befragung unterworfen werden müßte und alles andere als eine 
absolute Norm ist) werden die Sakramente, so verstanden, nur zu leicht 
als religiöse Riten vorkommen, die an der •wirklichen Wirklichkeit", am 



Karl Rahner 284 

•wirklichen Leben" vorbeigehen. Die Sakramente geraten in Verdacht, 
leerer Ritualismus zu sein, der nur durch eine heute schwer erreichbare 
und aufrechterhaltbare Ideologie als wichtig und lebenswirklich empfun- 
den werden kann. Man hat bei diesem Vorstellungsmodell leicht den Ein- 
druck, daß die Sakramente, die Messe •nichts nützen", nicht wirklich real 
im Leben sich auswirken können, daß nach der Messe alles weitergehe wie 
vorher und ohne die Messe auch. Wenn der •Fromme" auf seine religiö- 
sen Erfahrungen, den •Trost" und die Stärkung verweist, die er doch 
beim Sakramentenempfang erfahre, dann wird der weniger •Fromme" 
denken, das gerade sei es ja, was er ablehne, nämlich daß man aus der 
Härte des realen Lebens in eine ideologische Welt von Unwirklichkeit, 
wenn auch psychischer Entlastung flüchtet, die einerseits das •wirkliche" 
Leben nicht verändere und anderseits nur so lange vorhalte, bis man die 
psychischen Mechanismen und Techniken solchen •Trostes" durchschaut 
habe. Und wenn man dann aufgefordert werde, das Opfer Christi •mit 
hinauszunehmen in den Alltag", die Sakramente im Leben sich auswirken 
zu lassen, werde nur wieder eine sittliche Norm und Verpflichtung auf- 
gestellt, deren Kraftlosigkeit man ja gerade durch die Sakramente entflie- 
hen wollte. Denn nicht die Sakramente trügen einen durch ihre Kraft in 
das Leben hinaus, sondern man selbst müsse sie durch seine eigene neue 
moralische Anstrengung in ihren sittlichen Ansprüchen mit hinaustragen 
und so erfüllen. Was man von ihrer Kraft erfahre, sei in Wirklichkeit die 
eigene neue moralische Anstrengung, mit der man ihre idealen Forderun- 
gen auflade. Man hat schärfer als früher das Empfinden, daß die zahlen- 
mäßige Häufung des Sakramentenempfanges nicht ohne weiteres eine 
echte religiöse Bedeutung habe (auch wo sie guten Willens vorgenommen 
wird), außer man betrachte den Sakramentenempfang auch wieder als ein 
•gutes Werk", dessen Wert von selbst mit seiner Zahl wachse, und handle 
so gegen den inneren Sinn der Sakramente2. Die heutigen Tendenzen 
auch innerhalb des katholischen Lebensraumes auf eine •Entsakralisie- 
rung" des Christentums und des christlichen Lebens mögen vielfach falsch 
oder bedenklich sein, sie machen auf jeden Fall ein Unbehagen hinsicht- 
lich sakraler sakramentaler Vorgänge deutlich. Man kann daran zweifeln, 
daß das Wort des Zweiten Vatikanums von der Messe als dem Höhepunkt 
des christlichen Lebens so ohne weiteres das Lebensgefühl auch nur des 
ernsthaften Christen ausspricht8. 

2 Dieses Problem hat der Verfasser bereits an anderer Stelle ausführlich erörtert. Vgl. 
Die vielen Messen und das eine Opfer=QD 31 (Freiburg 21966); Meßopfer und Jugend- 
aszese: Sendung und Gnade (Innsbruck 41966) 148-183; Vom Sinn der häufigen Andachts- 
beidite: Schriften zur Theologie III (Einsiedeln 71967) 211-226. 
3 Vgl. hierzu auch K. Rahner, Das Gebet des Einzelnen und die Liturgie der Kirche: 
Gnade als Freiheit (Freiburg 1968) 101-112. 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 285 

Der unbefangene Vollzug der Sakramente heute ist aber nicht nur be- 
droht durch irgendwelche modischen Tendenzen nach •Säkularisation". 
Er ist viel grundsätzlicher gefährdet durch die heute deutlicher werdende 
Erkenntnis des Unterschiedes zwischen einem echten ursprünglichen Voll- 
zug der Existenz und seinen begrifflichen, nachbildenden Reflexions- 
modellen. Was ist damit gemeint? Wenn jemand z. B. betet: O Gott, ich 
will dich lieben aus ganzem Herzen, das ist mein überlegter, freier unbe- 
dingter Entschluß, so wird wohl jedermann zugeben, daß durch eine solche 
ehrlich und gut gemeinte Erklärung (im Gebet usw.) dieser Mensch noch 
lange nicht wirklich Gott •aus ganzem Herzen" liebt. Er hat in seinem 
reflektierenden Bewußtsein ein begrifflich-verbales Modell objektivierend 
von einer solchen Liebe aus ganzem Herzen errichtet und hat es auch 
irgendwie bejaht. Aber dieses Duplikat der Liebe aus ganzem Herzen ist 
nicht die Liebe aus ganzem Herzen selbst. Diese nämlich wird ursprüng- 
licher vollzogen (wenn sie gegeben ist), weil die Freiheit ursprünglicher ist 
als die reflex sie nennende (wenn auch gewollte) Vorstellung von ihr. 
Dazu kommt, daß auch die ursprüngliche Freiheit gar nicht in jedem 
Augenblick der individuellen Geschichte in der Möglichkeit steht, das zu 
tun, worauf sie von ihr selbst angelegt ist: radikal in Endgültigkeit hinein 
über das wirkliche Ganze der Person in allen Dimensionen zu verfügen. 
Sakramentsempfänge sind aber von ihrem Wesen her Versuche, in radi- 
kaler Freiheitsentscheidung und in Liebe aus ganzem Herzen auf Gott 
hin über sich zu verfügen. Der Mensch von heute empfindet nun darum 
aus seiner Erfahrung über das Wesen der Freiheit, die einer reflexen Ma- 
nipulation durch das Subjekt immer letztlich entzogen bleibt, eine Proble- 
matik im Sakramentenempfang, gerade wenn dieser sehr häufig geschieht 
und ohne sonderliche Bezogenheit auf die eigentliche Freiheitsgeschichte 
und den darin nicht nach Belieben gegebenen Kairos, über sich zu verfü- 
gen. Er hat nur zu leicht den Eindruck, unecht, ja unehrlich zu handeln, 
und zwar gerade dann, wenn dieser Sakramentenempfang zu sehr von 
vornherein und fast ausschließlich auf die individuelle Heilsgeschichte 
allein bezogen wird, in der sich nun einmal nicht immer etwas besonders 
Entscheidendes ereignen kann, das unter der rituellen Feierlichkeit eines 
Sakramentes leicht vollzogen werden könnte. Natürlich ist diese Proble- 
matik nicht völlig ausgeräumt durch das, worüber hier gehandelt werden 
soll, durch die Ausweitung des Bewußtseins des Sakramentenempfängers 
auf die Heilsgeschichte in der Weltgeschichte als ganze und durch die gläu- 
bige Bezogenheit auf diejenige Gnade, die als Dynamik und Entelechie 
dieser ganzen Heilsgeschichte den einzelnen Menschen in diese Geschichte 
hineinbezieht und sich durch das sakramentale Zeichen im einzelnen Leben 
ihre Erscheinung schafft. Aber erleichtert und gemildert wird diese Pro- 



Karl Rahner 286 

blematik und der personale Vollzug der Sakramente doch, wenn der Sa- 
kramentsempfänger sich von vornherein in diese •kosmische" Geschichte 
der Gnade einbezogen weiß. 

Ein neues Modell: Vollzug des Sakramentes aus dem Ganzen des Lebens 

Aber gibt es eine andere Sicht der Eucharistie und der Sakramente? Es 
gibt sie. Sie basiert auf der schlichten dogmatischen Tatsache, daß das, was 
wir heiligmachende Gnade und göttliches Leben nennen, überall dort 
gegeben ist, wo der Mensch sich dem Heil schaffenden Gott nicht durch 
ein wirklich schuldhaftes Nein verschließt, und daß eigentlich, wenn auch 
gewissermaßen anonym, diese Gnade vollzogen wird und in Erscheinung 
tritt in der Konkretheit der Geschichte und des menschlichen Lebens, über- 
all da, wo gelebt und gestorben wird, ohne daß dieses Leben Schuld töd- 
licher Art bedeutet. Diese dogmatische Tatsache soll hier nicht in sich näher 
entfaltet und begründet und verteidigt werden, obwohl das vielleicht auch 
notwendig sein könnte, sondern nur in ihren Auswirkungen für ein ge- 
wandeltes oder zu wandelndes Sakramentsverständnis erläutert werden. 
Und zwar möglichst konkret. 

Gottes Heil schaffende Gnade im Daseinsgrund 

Die Welt ist durchdrungen von der Gnade Gottes. Die Sakramente sind 
gewiß Ereignisse der vergebenden, heiligenden, vergöttlichenden Gnade 
Gottes. Aber sie sind es doch nicht in dem Sinn, daß auf eine gnadenlos 
profane Welt wie von außen die Gnade Gottes allein im Augenblick des 
sakramentalen Vorgangs aufträfe, in diese Welt einzudringen versuchte 
und bei diesem Versuch sich langsam wieder verlöre und verflüchtigte, bis 
wieder ein neuer solcher Vorgang erfolgt. Die Welt ist zuinnerst von ihrer 
Wurzel, von der innersten, personalen Mitte der geistigen Subjekte her 
immer und dauernd von Gnade erfaßt, von der Selbstmitteilung Gottes ge- 
tragen und bewegt, noch im voraus zu der (allerdings immer entscheidenden) 
Frage, wie sich die kreatürliche Freiheit zu dieser vorgegebenen, •angebo- 
tenen" Begnadung der Welt und der geistigen Kreatur verhalte, ob sie die 
Gnade zu ihrem Heil annehme oder sich ihr zu ihrem Unheil verweigere. 
Ob die Welt für unsere flache Alltagsempirie diesen Eindruck der Begna- 
dung macht oder ob sie dauernd diese ihre vergöttlichende Begnadung zu 
dementieren scheint, das ändert nichts an der Tatsache, daß es so ist. Und 
gerade dem heutigen Menschen wäre ohne diesen hoffenden Glauben an 
eine solche Begnadung der Appell an die Sakramente als fast punktförmi- 
ger, intermittierender Begnadung unglaubwürdig. Er käme über den Ein- 
druck nicht hinaus, daß es sich bei den Sakramenten um eine ideologische 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 287 

Überhöhung einer gräßlich profanen Welt handle, die die Wahrheit ver- 
schleiert, aber die Welt nicht wirklich verwandelt. 

Es ist jetzt im Augenblick auch noch nicht zu fragen, welchen Sinn die 
Sakramente denn noch haben, wenn sie nicht erfahren werden müssen als 
der punktförmige •Eingriff" Gottes in seine Welt von außen. Wenn wir 
sagen, die Gnade habe immer schon von der innersten Mitte der Welt und 
der geistigen Personen her die Wirklichkeit erfaßt, dann ist das auch noch 
viel zu abstrakt gesagt. Man kann zwar von Gott, dem unbegreiflichen 
Geheimnis ohne Namen nur sehr abstrakt reden. Und auch die Verwiesen- 
heit des Menschen auf Gott, die Aufgebrochenheit seiner Existenz in das 
Geheimnis Gottes hinein hat darum wesenhaft etwas Namenloses an sich. 
Wie sollte also der Weg leicht beschrieben werden können, wenn er in die 
Weglosigkeit des unbegreiflichen Gottes hineinführt? Wie könnte man 
den letzten Akt des Menschen, in dem er sich ergebend, hoffend, liebend, 
anbetend, mit einem Wort: glaubend an dieses unsagbare Geheimnis, das 
der innerste Grund und die unendliche, ihn sich selbst entziehende Ferne 
seines Daseins ist, fallen läßt, leicht mit Worten beschreiben? Und wenn 
die Gnade eben die Kraft und das von Gott gegebene Eigentlichste des 
Vorgangs dieser Übergabe an das Geheimnis schlechthin ist, wie soll dann 
von ihr leicht •verständlich" gesprochen werden? 

Aber eines muß von dieser Gnade, gerade insofern sie von der inner- 
sten Mitte der Welt und des Menschen herkommt, betont werden: Sie er- 
eignet sich nicht als Sonderphänomen neben dem sonstigen Leben des 
Menschen als ein partikulärer Vorgang, sondern ist ganz einfach die letzte 
Tiefe und Radikalität alles dessen, was die geistige Kreatur, dort wo sie 
sich selbst vollzieht, erlebt, tut und erleidet, also dort, wo gelacht und ge- 
weint, wo Verantwortung getragen, wo geliebt, gelebt und gestorben wird, 
wo man der Wahrheit getreu ist, dem Nächsten gegenüber seinen Egois- 
mus sprengt, wo gegen alle Hoffnung gehofft wird, wo man in lächelnder 
Gelassenheit von der Torheit des Alltagsbetriebs nicht verbittert wird, 
wo man schweigen kann und wo in diesem Schweigen des Herzens das 
Böse, das man einem ins Herz getrieben hat, nicht weiter wuchert nach 
außen, sondern in dieser Grube des Herzens stirbt, wo mit einem Wort 
gelebt wird, so wie der Mensch leben möchte gegen seinen Egoismus und 
die Verzweiflung des Herzens, die ihn immer anficht. Da ist Gnade Ereig- 
nis, weil all das von sich her (d. h. eben gerade durch Gottes Gnade, die 
schon immer die bloße •Natur" über sich hinaus und in die Unendlich- 
keit Gottes hinein aufgebrochen hat) keine Grenze und kein Ende mehr 
kennt, sondern sich (willig angenommen) verliert in der schweigenden 
Unendlichkeit Gottes, geborgen ist in seiner Unbedingtheit, in der Zukunft 
vollen Sieges, die nochmals Gott selbst ist. 



Karl Rahner 288 

Und noch eines muß gleich hier von dieser Gnade gesagt werden, die 
die innerste Tiefe und das Geheimnis des menschlichen Alltags und 
Durchschnittslebens ist: Diese innerste Dynamik des normalen, •profa- 
nen" Lebens des Menschen immer und überall hat in Jesus von Nazareth 
ihre deutlichste Erscheinung gefunden, sich da als wirklich, siegreich und 
bei Gott ankommend erwiesen. Und eben das in einem solchen Leben, in 
dem er uns in allem gleich geworden ist, also in einem Leben voll Alltäg- 
lichkeit, von Geburt, Mühsal, Tapferkeit, Hoffnung, Scheitern und Tod. 
Es kann hier nicht dargetan werden (ist aber an sich durchaus möglich), 
daß, wer daran glaubt, daß ihm im menschlichen Leben Jesu (also in sei- 
nem Tod und in seiner Auferstehung als der Radikalität seines alltäg- 
lichen Lebens) der Sieg des eigenen Lebens unwiderruflich und endgültig 
zugesprochen und darin (nicht irgendwo anders) das letzte und endgültige, 
unüberholbare Wort Gottes zugesagt ist, dieser auch schon (mehr oder 
weniger ausdrücklich oder implizit) dasjenige glaubend bejaht, was in der 
klassisch traditionellen Christologie von Jesus ausgesagt wird. Damit ist 
auch schon gegeben, daß, wer die Gnade Gottes als die Radikalität seines 
Lebens ergreiftt, schon ein Ja gesagt hat zur geschichtlichen Erscheinung 
der Endgültigkeit dieser Gnade in Jesus Christus, ob er diese geschichtlich 
endgültige Zusage ausdrücklich weiß oder nicht. 

Und endlich: Diese Gnade macht uns untereinander solidarisch in Liebe 
und Teilnahme am gemeinsamen Los aller. Von allen tiefsinnigeren 
Überlegungen abgesehen, sieht man das, wenn man die Gnade den inner- 
sten Sinn und die Heiligkeit der Profanität sein läßt, daran, daß dieses 
Leben, so es nur echt, wahr, liebend angenommen wird, selber uns geheim- 
nisvoll verbindet, jeder in seinem Schicksal das aller erfährt und annimmt, 
und umgekehrt, sich selbst ansieht und findet, wenn er in das Leben und 
Sterben der anderen blickt. 

Sakrament als zeichenhafte Erscheinung der Liturgie der Welt 

Von da aus sind die Sakramente die Erscheinung der Heiligkeit und der 
Erlöstheit der Profanität des Menschen und der Welt. Der Mensch tritt 
nicht in ein templum, ein fanum, das das Heilige einschließt und abgrenzt 
gegen eine draußen bleibende, gott-lose und profane Welt, sondern er er- 
richtet in der freien Weite einer göttlichen Welt ein Merkmal, ein Zeichen 
dafür, daß diese ganze Welt Gott gehört, ein Zeichen gerade dafür, daß 
nicht in Jerusalem allein, sondern im Geist und in der Wahrheit Gott 
überall angebetet, erfahren, angenommen wird als der, der schon alles 
durch seine •Gnade" selbst befreit hat in sich selbst hinein. Es ist ein 
dauerndes tragisches Mißverständnis, wenn man das notwendige, sinn- 
volle, unentbehrliche kleine Zeichen in der Unendlichkeit der gotterfüllten 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 289 

Welt, das Zeichen, das uns an diese Unbegrenztheit der Gegenwart gött- 
licher Gnade erinnern und so in dieser Anamnese Ereignis der Gnade 
werden soll und nicht anders, wieder zu einem abgegrenzten Bezirk macht, 
in dem allein Gott gegenwärtig sei und seine Gnade sich ereigne. 

Versuchen wir das abstrakt Gesagte noch etwas konkreter zu verdeutli- 
chen und zwar im Blick auf die Eucharistie. Die Welt und ihre Geschichte 
ist die schreckliche, erhabene, Tod und Opfer atmende Liturgie, die Gott 
sich feiert und durch die freie Geschichte der Menschen, die er in der Sou- 
veränität seiner Verfügung in Gnade nochmals trägt, abhalten läßt. In der 
ganzen Länge und Breite dieser ungeheuerlichen Geschichte von Geburt 
und Tod, voll Oberflächlichkeit, Torheit, Ungenügen und Haß (die alle 
•kreuzigen") einerseits und schweigender Ergebung, Verantwortung bis 
zum Tod, in Sterben und in Freude, in Höhen und Abstürzen anderseits 
ist die eigentliche Liturgie der Welt gegeben. So gegeben, daß die Litur- 
gie, die der Sohn schlechthin an seinem Kreuz vollzogen hat, dahinein 
gehört, von da, d. h. vom Urgrund der Gnade der Welt her kommt und 
ihr, dieser Liturgie, Höhepunkt ist, von dem alles andere lebt, weil vom 
Höchsten immer alles andere wie von seinem Ziel abhängt und getragen 
ist. Diese Liturgie der Welt ist wie verschleiert für das erblindete Auge 
und das dumpfe, sich selbst nicht verstehende Herz des Menschen. Diese 
Liturgie muß darum, soll sie selbst wirklich vom Einzelnen in aller Frei- 
heit und Entschlossenheit bis zum Tod mitgefeiert werden, gedeutet, in 
ihrer letzten Tiefe •reflektiert" werden in der Feier dessen, was wir übli- 
cherweise Liturgie nennen. Dieses •Muß" ist zunächst einfach diejenige 
Notwendigkeit, mit der transzendentale Wesenswirklichkeiten des Men- 
schen (seine Existentialien) sich vollziehen und erscheinen in der Ge- 
schichte selbst, und ist ferner die Notwendigkeit, mit der ein Mensch, wenn 
solche Erscheinungen sind, und wenn sie ihm begegnen, sie annehmen 
muß, weil er sonst die Existentialien, die so erscheinen, selbst verleugnet 
und verneint zu seinem eigenen Unheil (wenn er sie auch nicht abschafft). 

Aber es gilt auch ebenso sehr, ja noch radikaler: Wir verstehen diese 
Liturgie im üblichen Sinn nur, wir können sie nur echt vollziehen, ohne sie 
in ein rituelles Gemachte voll Unglaubwürdigkeit absinken zu lassen (was 
unsere Anteilnahme an ihr betrifft), wenn wir von dieser Liturgie der 
Welt herkommen, von der existentiellen Liturgie des Glaubens, die iden- 
tisch ist mit der richtig vollzogenen Geschichte der Welt. 

Das eucharistische Mahl 

Und so geht einer zur Messe. Er ist erfüllt von dem Wissen um das Drama, 
in das sein Leben dauernd einbezogen ist: um das Drama der Welt, die 
göttliche Tragödie und Komödie. Er denkt an die Sterbenden, die röchelnd 



Karl Rahner 290 

und mit glasigen Augen dem Tod entgegenblicken, und er weiß, daß dieses 
Schicksal auch schon in ihm inwendig sitzt. Er spürt in sich das Seufzen 
der Kreatur, der Welt, die nach einer lichteren Zukunft verlangt; er hat 
ein Gespür in sich für die Verantwortung der Staatsmänner mit ihren Ent- 
scheidungen, die all ihren Mut verlangen und doch in eine unbekannte 
Zukunft hinein getan werden. Etwas vom Lachen der Kinder in ungetrüb- 
ter Zukunftsfreude, vom Weinen der hungernden Kinder, von der Qual 
der Kranken, der Enttäuschung der verratenen Liebe, von der ernsten 
Nüchternheit der Wissenschaftler in einem Labor, von der ernsten Härte 
der für eine befreite Menschheit Kämpfenden ist in ihm. Er weiß auch, 
wenn er dahinlebt in der dürren Oberflächlichkeit eines Herzens, das diese 
ganze Geschichte der Menschheit hier und jetzt nicht vorlassen kann, daß 
auch diese spießige Primitivität eines dürren Herzens noch einmal klagend 
danach verlangt, erfüllt zu werden mit all dem, was die Welt bewegt. Und 
er wundert sich nicht, wenn die geheime Essenz der Weltgeschichte, wie 
betäubend und aufregend zugleich, aus den Tiefen seiner Existenz auf- 
steigt und das Land seines Herzens überschwemmt, daß das alles auch die 
Erfahrung der Gnade der Welt ist, die als Gericht, wenn verneint, als 
selige Zukunft, wenn angenommen, alle Geschichte durchdringt und eben 
in dem Kreuz Jesu schon den Punkt erreicht hat, an dem ihr der Sieg nicht 
mehr verloren gehen kann. Er erfährt glaubend, daß dieses Kreuz immer 
noch Gegenwart ist und bleibt bis zum Ende aller Geschichte. Er weiß, daß 
die Trauernden die Tränen Jesu weinen, die Gefangenen im Kerker des 
Herrn sitzen, die Jubelnden teilhaben an Jesu Freude, die Einsamen seine 
einsamen Nächte teilen, und so fort, er weiß, daß nur in dieser unauflös- 
lichen Polarität zwischen den Menschen und dem Menschensohn die Men- 
schen und Er verstanden werden können, weil nur in Ihm das Geheimnis 
der Menschen begriffen werden kann in seiner Unbegreiflichkeit und der 
Hoffnung auf seine Zukunft, und weil nur von den Menschen her und in 
der Teilnahme an ihrem Los Jesus in uns nicht zu einer abstrakten Ideolo- 
gie degeneriert. Er ist schon, bevor er bei der Messe angekommen ist, in 
das Drama von Golgotha einbezogen, das war, ist und sein wird, das welt- 
weit ist, das ihn selbst in seinen Vorgang schon immer hineingenommen 
hat, schon bevor er ausdrücklich daran denkt, dieses Drama, das •Haupt 
und Glieder", Jesus und alle in gleichem Maße und in gegenseitigem 
(wenn auch je eigenem) Bedingungsverhältnis umfaßt. Denn auch der 
Menschensohn ist von Gott gewollt •um unseres Heiles willen", weil Gott 
eine Menschheit von •Göttern" will, weil ein Erstgeborener unter vielen 
Brüdern nur denkbar ist unter diesen vielen, weil der Geist Jesu also von 
vornherein der Geist der Welt ist, so wie sie von Gott gewollt ist. 

So geht einer zur Messe. Es beginnt dort nicht, was sonst in der Welt 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 291 

nicht wäre, sondern es wird dort zur reflexen Erscheinung gebracht und in 
kultischem Begehen gefeiert, was real in der Welt als Heilstat Gottes und 
der erlösten Freiheit der Menschheit geschieht. Das Kreuz Jesu wird nicht 
eigentlich neu aufgerichtet, sondern seine geheimnisvolle Gegenwart in 
der Welt wird verlautbart. Was im Herzen dieses Menschen schon lebt, 
das läßt er vorkommen, läßt er laut werden; dazu vollzieht er seine aus- 
drückliche Zustimmung (auch wenn er weiß, daß die realste Zustimmung 
- darüber Gott und das Leben verfügt, nicht er durch seinen Festkalen- 
der - vielleicht meist außerhalb der kultischen Feier in der erbärmlichen 
Durchschnittlichkeit des Alltags oder in Stunden geschieht, wo es im Leben 
auf das letzte geht). Er bringt die Welt dar unter Brot und Wein, indem 
er weiß, daß sie sich selbst schon dauernd unter Frohlocken, Tränen und 
Blut darbringt in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein. Er schaut preisend 
in das unsagbare Licht Gottes, indem er weiß, daß dieses Schauen erst in 
der letzten Radikalität geschieht, wo Augen Herzblut weinen oder glasig 
werden, weil sie den Tod sich nahen sehen. Er weiß, daß er den Tod des 
Herrn verkündigt, weil und indem dieser Tod als der einmal gestorbene 
immer in der Welt anwest und in die innerste Mitte der Welt schon ein- 
gestiftet ist und real weitergestorben wird in jedem, der, ob er es aus- 
drücklich weiß oder nicht, •im Herrn stirbt". Er weiß, daß er in der Messe 
das Kommen des Herrn verkündigt, weil dieser in der Welt am Kommen 
ist in allem, was die Welt weitertreibt auf ihr Ziel hin. Er empfängt in 
heiligen Zeichen den wahren Leib des Herrn, indem er weiß, daß dies 
nichts nützen würde, würde er nicht mit dem Leib Gottes kommunizieren, 
der die Welt selbst mit ihrem Schicksal ist, daß er jenen Leib empfängt, 
damit er in der Realität seines Lebens mit diesem Leib in bleibender Kom- 
munion stehen könne. Er hört und spricht das Wort des sich offenbarenden 
Gottes in der Messe in dem Bewußtsein, daß dieses Wort die verbale 
Aussage jenes Wortes ist, das Gott spricht, der die Welt als sein Wort 
sagt und dieser Welt sich selbst in seinem WORT ewig zusagt. Er hört 
und sagt dieses verbale Wort Gottes im •Wortgottesdienst", damit er mit 
der Welt das andere Wort sei, es sage und hörend annehme, das, überall 
(als Natur und Gnade) gesagt, so oft nur taube Ohren findet und in diesem 
verbalen Wort •verstärkt" und nochmals reflektiert sich auch auf diese 
Weise menschlich durchsetzen will. 

Ein Mensch geht zur Messe. Dabei braucht ihn nicht notwendig, immer 
oder allein seine Schicksalsgemeinschaft mit der Welt und Geschichte als 
ganzer ausdrücklich zu erfüllen. Es kann auch genügen, daß er in seinem 
Bewußtsein die gnadenhafte Tiefe desjenigen Lebens vorläßt, das in 
einem engeren Sinn seines ist. Denn auch dieses Leben ist in sich und als 
Teil des großen Dramas der Welt von der Gnade Gottes ausgebrochen 



Karl Rahner 292 

in die Unbegreiflichkeit und Absolutheit Gottes hinein. Dieser Mensch 
erfährt ja täglich in diesem scheinbaren Alltag, wenn er ihn im Glau- 
ben ergreift (das heißt: in williger Annahme der Bewegung dieses All- 
tags selbst ohne Vorbehalt), daß dieser Alltag von der Bewegung in 
Gott hinein getragen ist: Wenn jemand bedingungslos liebt auch dort, wo 
man seine Liebe ausnützt und nicht ihn selbst wieder liebt; wenn jemand 
wirklich verzeiht, ohne davon •etwas zu haben" (auch nicht das Gefühl, 
der Bessere zu sein); wenn jemand das Wunder der Liebe erfährt, die ihm 
geschenkt wird und er nicht weiß, warum; wenn einen plötzlich bei irgend 
einer Erkenntnis die majestätische Unerbittlichkeit der Wahrheit er- 
schreckt; wenn jemand der Forderung seines Gewissens treu bleibt, ob- 
wohl diese Treue gegen ihn selbst ausgenützt wird; und so fort. In solchen 
unzähligen Geschehnissen des Alltags ist geheimnisvoll immer mehr gege- 
ben als die Daten der unmittelbaren Empirie; es ist immer eine Rechnung 
da, die nicht aufgeht, die nicht durch Hinzufügen eines bestimmten angeb- 
baren Postens zum Stimmen gebracht werden kann. Es ist da immer 
schweigend von Gott die Rede, der uns in unserem Alltag durch seine 
Gnade in seine eigene Freiheit hinein erlöst. Vorausgesetzt, daß wir diesen 
Anspruch des Alltags erkennen und anerkennen und so durch den Tod, 
den ohne Aufsehen der Egoismus im Alltag sterben kann, wir uns in das 
Leben Gottes hinein befreien lassen. 

Dieser Mensch braucht nicht zu erschrecken, in seiner Glaubensüberzeu- 
gung sich angefochten vorkommen, wenn er plötzlich die sakramentalen 
Riten als •leere Zeremonien" zu empfinden versucht ist, wenn er, was da 
am Altar geschieht, als •Spiel" erlebt, das rührend sein mag, aber ihm 
zunächst so vorkommt wie eine Opferhandlung eines vedischen Priesters, 
der die Götter nährt und durch seine Handlung die Welt in ihren Fugen 
zu bewahren glaubt. Bei solcher Anfechtung braucht ein solcher Christ 
nicht eigentlich zu diesen Riten, die er bewahren will, in einem ideologi- 
schen Postulat ein göttliches Geschehen gleichsam Amzwzudenken, das ohne 
diesen Ritus nicht geschähe (wohl aber: nicht frei personal angeeignet 
würde!). Was er •hinzudenken" muß, von woher er diese Riten sehen 
muß, ohne dieses Woher durch seine Ideologie zu schaffen, ohne es also 
eigentlich hinzudenken zu müssen (wohl aber es reflektieren zu dürfen 
und zu sollen), ist die göttliche Tiefe des realen Lebens, die durch die 
Gnade Gottes auf Christus hin in der Selbstmitteilung Gottes an die Welt, 
immer und überall konstituiert ist. Von daher kommen diese Riten, dahin 
weisen sie zurück, ohne dieses Woher und Wohin wären sie wirklich leer, 
und ein anderer Inhalt wäre wirklich nur hinzugedacht. Wer angefochten 
wird von der Furcht, einen im Grunde leeren Ritualismus zu betreiben, 
der nur mit ideologisch willkürlich Gedachtem aufgefüllt wird, der muß 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 293 

an die Gottes- und Gnadenerfahrung seines scheinbar profanen Lebens 
appellieren und sagen: Diese Erfahrung und deren •Gegenstand" wird 
kultisch und rituell greifbar. Natürlich setzt dies voraus, daß man in sei- 
nem Alltag solche Erfahrung der gnadenhaft göttlichen Tiefe eben dieses 
•Profanen" gemacht hat. Wer sagt, eben eine solche Erfahrung (die immer 
die des Glaubens ist, aber eines Glaubens, der wirklich •Erfahrung" ist) 
finde er in seinem Leben nicht vor, dem wäre zu antworten: Solange er 
wirklich davon nichts erfahren hat, müssen ihm die Sakramente unver- 
meidlich als magischer Ritualismus vorkommen, und er soll sie nach christ- 
licher Lehre auch nicht empfangen, weil diese Lehre einen Sakraments- 
empfang ohne Glauben (das ist: ohne glaubende Erfahrung) eindeutig 
verbietet. Für ihn wären eine Lehre und Mystagogie in eine solche reli- 
giöse Gnadenerfahrung notwendig, die hier natürlich nicht gegeben wer- 
den kann. (Dabei ist freilich zu bedenken, daß ein solcher Mensch diese 
Erfahrung an sich schon immer macht, sie aber nicht in einem genügen- 
den Maße reflektieren und objektivieren kann und darauf, nicht auf eine 
ursprüngliche Erzeugung, alle Lehre und Mystagogie zielt). 

Die Eucharistie und die Liturgie der Welt 

Wenn so diesem Menschen die Messe nur das kleine Zeichen der Messe 
der Welt ist, zu der selbstverständlich Christus selbst gehört, dann ist die- 
sem Menschen darum die Messe doch nicht unwichtig. Er kann sie zwar nur 
sehr bedingt für den •Gipfel" seines Lebens und die Quelle seines Lebens 
halten4. •Gipfel" ist sie nur, insofern er Gott darüber verfügen läßt, in 
welchem Augenblick seines Lebens und unter welchen sakralen oder pro- 
fanen •Gestalten" sein Leben jenen entscheidenden Augenblick, jene 
Sternenstunde findet, in der ihm die letzte Übergabe an Gott wirklich ge- 
lingt, die über eine Ewigkeit endgültig entscheidet. •Quelle" nur, insofern 
er dabei weiß, daß diese Quelle selbst nur abgeleitet ist aus der wirklichen 
Quelle des Heil schaffenden Gottes in seiner überweltlichen Ursprüng- 
lichkeit und des einmaliges und endgültiges Heil schaffenden Todes des 
Herrn, und insofern er dabei weiß, daß ihm, wenn er nur das Herz im 
Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe auftut, überall das Land seines 
Daseins aufbricht und aus seiner Tiefe die Wasser des ewigen Lebens flie- 
ßen. Und wenn ihm jemand entgegnen würde, doch nur in der Messe emp- 
fange er den Leib des Herrn real und substantiell, dann würde er sagen, 
er anerkenne dankbarst diese eigentümliche Gnadengabe Christi in seiner 
Kirche, aber diese substantielle Gegenwart Christi werde nur dann nicht 
das Sitzen eines Judas neben dem leibhaftigen Jesus im Abendmahl, wenn 

1 Ebd. 



Karl Rahner 294 

dieser Herr mit der ganzen Sehnsucht aller Welt und mit ihrem Schicksal 
aus der Mitte des eigenen Lebens heraufsteige und begnadige (Liebe zu 
Gott und den Menschen genannt), bevor er sich ihm leibhaftig nahe und 
auch so bezeuge, daß er ihn liebe bis ans Ende. 

Aber durch all das wird das Sakrament nicht überflüssig und sinnlos. 
Es bezeugt, was sonst so verborgen ist in der Finsternis der Welt und der 
Tiefe der Gewissen. Es gibt die bessere Möglichkeit, aus der serenen Ge- 
sammeltheit eines kultischen Geschehens hinauszuschauen in die Welt und 
da zu erkennen, was mitten in ihr dem schwachen Geist und dem verzag- 
ten Herzen immer wieder zu entschwinden droht. Das Sakrament dispen- 
siert nicht von dem nächtlichen Jakobsringen mit dem Engel in der Nacht 
der Welt, bis daß er gesegnet hat, aber es bringt uns nahe, daß dieser 
Lebenskampf ein solcher Jakobskampf ist, es bereitet darauf vor und ist 
die Verheißung seines siegreichen Ausgangs. Wenn das Sakrament das 
Zeichen der •res sacramenti", der bezeichneten Wirklichkeit ist, die iden- 
tisch ist mit der ganzen Weltgeschichte (weil es ein signum commemora- 
tivum, exhibitivum und prognosticum ist, wie man nach Thomas sagen 
kann, für alles, was in der Heilsgeschichte vom Anfang bis zum kommen- 
den Ende geschieht), wird dann die Bedeutung des Sakramentes geringer 
und unwichtiger, als wenn es ein Vorgang kümmerlicher individualisti- 
scher Heilssorge wäre, bei dem man nicht mehr recht glauben könnte, daß 
da sich etwas ereignet, was wirklich im Ernst als heilsbedeutend geglaubt 
werden kann, also als etwas, was vor Gott als das endgültige unwiderruf- 
liche Ergebnis der Freiheit bleibt und nicht mehr untergehen kann? 

Man sage nicht, durch eine solche Begehung des Sakramentes werde 
seine sakramentale •Wirkursächlichkeit" geleugnet oder verdunkelt. Die 
Bedeutung der Taufe eines Erwachsenen wird auch nicht geleugnet oder 
verdunkelt, wenn gesagt wird, er trete eigentlich pflichtmäßig in Glaube 
und Liebe und also gerechtfertigt zum Empfang der Wassertaufe heran. 
Die Bedeutung des Bußsakramentes wird auch nicht geleugnet oder ver- 
dunkelt, wenn mit der ganz traditionellen Theologie gesagt wird, der 
Christ komme im Normalfall als der durch Liebe Gerechtfertigte zu die- 
sem Sakrament der Versöhnung, ja er müsse dies tun, wie Thomas von 
Aquin meinte. Petrus hatte offenbar keine Geringschätzung der Taufe, als 
er dem Cornelius die Taufe spendete, weil er den Heiligen Geist schon 
empfangen hatte, nicht aber, weil er ihn noch nicht erfahren hatte. Wenn 
wir mit der traditionellen Theologie daran festhalten, daß es gar nicht so 
sein muß, daß der Sakramentsempfänger noch nicht hat, was ihm das Sa- 
krament gibt und als gegeben zusagt, wenn wir bei dieser traditionellen 
Aussage auch wirklich erfassen, was mit dieser schon gehabten Gnade 
eigentlich gemeint ist, nämlich das Eingefügtsein in die Dynamik, die die 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 295 

Welt im Innersten zusammenhält und auf ihr Ziel, die Unbegreiflichkeit 
Gottes, hin zutreibt, alle irdischen Wirklichkeiten und Geister verbindet 
und eint zur einen Geschichte der Welt als dem Kommen Gottes durch 
seine Selbstmitteilung, dann kann man nicht sagen, daß die hier vorgetra- 
gene Weise des Sakramentenvollzugs gegen seine Bedeutung und Not- 
wendigkeit spreche. Es mag sein, daß diese Versöhnung der Wahrheit der 
immer von innen her schon wirksamen Gnade und des von außen zeit- 
pünktlich kommenden sakramentalen Zeichens für die theologische Refle- 
xion nicht ganz leicht bis zum letzten möglich ist. Aber diese Aufgabe einer 
solchen Versöhnung ist jeder Theologie auf jeden Fall schon gestellt und 
nicht eine Sonderschwierigkeit, die nur für diese hier vorgetragene Weise 
des Sakramentenempfangs bestehen würde. 

Wirksamkeit des Sakraments im Zeichen 

Aber noch genauer: Wie ist es mit der •Wirksamkeit" der Sakramente in 
dieser Grundkonzeption?5 Wenn wir den Zeichencharakter der Sakra- 
mente betonen, so sind wir zunächst auf der Linie der besten und ältesten 
theologischen Tradition. Wenn von einer Wirksamkeit der sakramenta- 
len Zeichen gesprochen werden soll, dann entspricht es dieser Tradition, 
daß diese Wirksamkeit nicht als ein äußerlich Hinzugefügtes zu ihrer Zei- 
chenfunktion hinzugedacht wird, sondern eine Wirksamkeit der Zeichen 
als solcher ins Auge gefaßt wird. Dahin geht die Entwicklung der heutigen 
Sakramententheologie auch dort, wo sie an sich nichts mit dem Anliegen 
zu tun hat, das uns hier bewegt6. 

Diese Wirksamkeit des Zeichens als eines solchen (des Zeichens der im- 
mer und überall schon in der Welt von ihrem Grund her wirkenden Gnade 
Gottes!) läßt sich in mehreren Schritten verständlich machen. Zunächst hat 
der konkret geschichtliche Selbstvollzug des Menschen in seiner leibhafti- 
gen Äußerlichkeit schon immer den Charakter der zeichenhaften, leibhaf- 
tigen Verlautbarung dessen, was schon in der Grundhaltung eines Men- 
schen gegeben ist, und der Rückwirkung auf diese Grundhaltung, ist 
immer schon •Realsymbol", unter dem der Mensch diese seine Grund- 
haltung, seine •option fondamentale" vollzieht7. Indem er sich ausdrückt, 

s Vgl. K. Rahner, Sakrament (V): LThK IX (21964) 227-230. 
» Vgl. zusammenfassend: R. Schulte, Sakrament (e): Sacramentum Mundi IV (Freiburg 
1969) 327-341. - Das Bezugsgeschehen, in das die Eucharistie hineingehört, ist heute auch 
maßgebend für das Verständnis der eucharistischen Gegenwart Christi. Vgl. dazu die 
entsprechenden Arbeiten von B. Weite, E. Schillebeeckx und J. Ratzinger. Die Liturgie- 
konstitution mit ihrer Lehre von den verschiedenen Gegenwartsweisen Christi zeigt eben- 
falls in dieselbe Richtung. Vgl. vom Verfasser: Die Gegenwart des Herrn in der dirist- 
lidien Kultgemeinde: Schriften zur Theologie VIII (Einsiedeln 1967) 395-408. 
7 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des Symbols: Schriften zur Theologie IV (Freiburg 



Karl Rahner 296 

setzt der Mensch das Ausgedrückte. In der Geste ereignet sich die innere 
Gesinnung des Menschen, diese ist nicht einfach (mindestens nicht immer) 
die bloß nachträgliche Verlautbarung, die für die Existenz des Verlaut- 
barten selbst unwichtig wäre. Das Realsymbol ist in der Einheit des leib- 
geistigen Menschen verlautbarendes Zeichen und •Ursache" des Verlaut- 
barten. Nicht Ursache, die •von außen" etwas von ihr dann ganz Verschie- 
denes setzt, sondern insofern Ursache, als die eigentliche Ursache, die 
innere Freiheitsentscheidung, sich nur setzen kann, indem sie sich in diese 
ihre Verlautbarung hinein vollzieht. 

Von dieser Position her kann nun leicht weitergegangen werden. Zu- 
nächst: all das eben Gesagte gilt auch von dem in Gnade vollzogenen Akt 
des freien Menschen. Er vollzieht sich als solches Ereignis der Gnade, in- 
dem er sich ausdrückt, und dieser Ausdruck ist in dem gesagten Sinn Ur- 
sache des begnadeten Aktes und der Gnade. (Von da ist es durchaus sinn- 
voll, daß die traditionelle Schullehre sagt, bei einem Sakramentenemp- 
fang eines schon Gerechtfertigten werde immer noch diese Gnade [diese, 
die den fruchtbaren Empfang des Sakramentes hervorbringt!] •ver- 
mehrt"). 

Und endlich: Diese Gnade ist die Gnade, die der Welt als solcher gege- 
ben ist, ihr, von ihrer Mitte her, dauernd angeboten ist als die innerste 
Finalität ihrer Geschichte, sich selbst in Heils- und Offenbarungsgeschichte 
auslegt und zur Erscheinung bringt, und eben so das hervorbringt, was wir 
Sakramente nennen, wenn sie diese ihre Erscheinung vollbringt in ent- 
scheidenden Augenblicken des menschlich individuellen Lebens, und zwar 
in einer Erscheinung, die von der Kirche als dem Grundsakrament der 
Gnade gesetzt wird mit dem vollen Engagement ihres eigenen Wesens8. 
Wenn nach dem Gesagten eine solche Erscheinung nicht bloß nachträg- 
liche Verlautbarung von etwas ist, das auch ohne seine Selbstverlautbarung 
gegeben ist, sondern etwas, in dem das Sichverlautbarende seine eigene 
Geschichte vollzieht und so sein reales Wesen mehrt, indem es mehr •Ma- 
terial" in seine eigene Geschichte integriert, und wenn in diesem Sinn so 
die Erscheinung die •Ursache" des Erscheinenden ist, dann kann auch von 
unserer Grundkonzeption aus dem sakramentalen Zeichen eine wahre 
Ursächlichkeit, eben eine Zeichenursächlichkeit (des •Realsymbols") zuer- 
kannt werden. 

B1967) 275-311; P. de Jong, Die Eucharistie als Symbolwirklichkeit (Regensburg 1969). 
8 Neben den entsprechenden Arbeiten von 0. Semmelroth, E. Schillebeeckx u. a. vgl. 
vom Verfasser bes. Kirche und Sakramente QD 10 (Freiburg 21960), sowie die Ekklesio- 
logische Grundlegung der Pastoraltheologie als praktischer Theologie in: Handbuch der 
Pastoraltheologie I (Freiburg *1970). 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 297 

Kirche als Grundsakrament des Heiles der Welt 

Wir verstehen diese ganze Sicht noch besser, wenn wir auf das Verhältnis 
zwischen Welt und Kirche reflektieren. Nach der vielleicht sowohl aktuell- 
sten wie originellsten Aussage in der Ekklesiologie des Zweiten Vatikani- 
schen Konzils ist die Kirche das •Sakrament des Heils" für die Welt9. Was 
heißt das? Die Kirche, so hat man bisher gedacht, ist das Heilszeichen für 
die, die ihr schon aktuell angehören, die schützende Arche in der Sintflut 
der Welt, der Schafstall, der die Herde Christi birgt und das Heil derer 
anzeigt, die in dieser Arche oder diesem Schafstall versammelt sind. In 
dieser Sicht war die Welt die Unheilssituation, die zur Kirche kontrastiert, 
das Reich des Bösen. Nun ist diese Sicht gewiß nicht einfach als falsch 
erkannt. Es gibt eine Welt, die im Argen liegt, eine Welt, in der die Mächte 
und Gewalten herrschen, die Gott feindlich sind, gebildet aus Geistern und 
Menschen. (Freilich: diese •Welt" ist auch innerhalb des Bereiches gege- 
ben, den wir in einem empirischen, gesellschaftlichen Sinn Kirche nennen. 
Und schon das muß uns vorsichtig machen bei dieser traditionellen Unter- 
scheidung zwischen dem Bereich Gottes und dem der Sünde.) Aber heute 
sieht man deutlicher, daß die Kirche gerade als geschichtlich-gesellschaft- 
liche Größe gar nicht einfach und in erster Linie die Verheißung des Heiles 
für die ist, die •drinnen" sind, sondern für die, die (noch) draußen sind 
und vielleicht in einem soziologisch-empirischen Sinn nie zur Kirche in 
dieser Weltzeit gehören werden. Denn es gibt Geheiligte und Gerettete 
durch die Gnade, die in einem empirischen Sinn nie zur Kirche gehört 
haben, weil Gott keinem das Heil in seiner Gnade versagt, der seinem 
Gewissen folgt, selbst dann nicht, wenn er die Existenz Gottes noch nicht 
ausdrücklich erkannt hat. Für diese anonymen Geheiligten und Erlösten, 
für diese Geretteten (wir brauchen gar nicht, wenn man nicht will, •an- 
onyme Christen" sagen) ist die Kirche das gesellschaftlich-geschichtliche 
Zeichen des Heils, das Grundsakrament der Verheißung, die diesen gilt, 
weil sie die greifbare Gemeinde derer ist, die bekennen, daß das Heil in 
der Tat Gottes für alle Welt siegreich da ist durch den Tod und die Auf- 
erstehung seines Christus. Diejenigen, die ausdrücklich zur sichtbaren 
Kirche gehören, sind nicht so sehr die Berufenen, die Prädestinierten zum 
Heil, als ob es andere nicht auch sein könnten, sondern sind diejenigen, 
die durch ihr Leben, ihr Bekenntnis, ihre Kirchlichkeit der Anderen Heil 
sakramental manifest machen sollen innerhalb der Solidarität, die alle 
Menschen der einen von Christus erlösten Menschheit umfaßt. Die eigent- 

9 Vgl. dazu neben verschiedenen anderen Arbeiten desselben Autors E. Schillebeeckx, De 
ecclesia ut sacramentum mundi: Acta congressus internationalis de tkeologia Concilii 
Vaticani II, hrsg. E. Dhanis u. A. Schönmetzer (Rom 1968) 48-53. 



Karl Rahner 298 

liehen Kirchenmitglieder wirken ihr Heil, indem sie voll diese ihre Zei- 
chenfunktion den anderen gegenüber erfüllen. Das schließt nicht aus, daß 
grundsätzlich alle Menschen zu einer solchen Funktion berufen sind, d. h. 
von niemand grundsätzlich und von vornherein gesagt werden kann, die- 
ser konkrete Mensch komme sicher nie in die Situation, in der seine indivi- 
duelle Heilsgeschichte sich bis zu dem Punkt entwickle, an dem er das Heil 
nicht nur empfangen, sondern auch, um es zu empfangen und zu behalten, 
als Moment an diesem Grundsakrament, Kirche genannt, es verkündigen 
müsse. 

Von da aus gesehen ist das Verhältnis zwischen Welt und Kirche nicht 
das zwischen gottlos und heilig, zwischen Sintflut und Arche, sondern wie 
zwischen verborgen Gegebenem, das seine volle geschichtliche Selbst- 
aussage noch sucht, einerseits und dessen voller geschichtlicher Greifbar- 
keit anderseits, in der sich das verborgen, aber schon real in der Welt 
gegebene Wesen geschichtlich vollzieht, ausdrückt und so zu der Existenz- 
weise kommt, auf die es von vornherein angelegt ist. 

In der Welt ist in ihrer innersten Mitte, aber für den von der Kirche her 
Glaubenden schon erkennbar, die eigentliche Entelechie der Kirche schon 
gegeben. Damit wird nicht bestritten, daß diese in der Welt verborgene 
Entelechie der Kirche nicht die •natürliche" Welt- und Geschichtsdynamik 
ist, sondern durch die Gnade Gottes, ja, letztlich durch Gott selbst in seiner 
Selbstmitteilung an die Welt konstituiert wird. Es wird auch nicht bestrit- 
ten, daß die Kirche eine höchst unvollkommene Erscheinung dieser letzten, 
siegreichen Entelechie der Weltgeschichte ist, eine solche, die sich noch 
selbst sucht, die gerade die partikulären Erscheinungsmomente, die diese 
gnadenhafte Entelechie der ganzen Welt- und Heilsgeschichte sich •außer- 
halb" der Kirche bildet, erst noch langsam sich integrieren muß. (Die 
•Adaptation" der Kirche an die Welt ist im Grunde die Erkenntnis des 
anonym Christlichen und Kirchlichen in der Welt und ihrer Geschichte, 
nicht die Herablassung einer göttlichen Potenz an eine gottlose Welt.) 

Sakrament als Selbstvollzug der Kirche 

Von hier aus sind nun die einzelnen Sakramente zu begreifen: Sie sind 
nichts als Akte eines konkreten Selbstvollzugs der Kirche als des Grund- 
sakramentes des Heiles der Welt auf den Einzelnen hin und in seine indi- 
viduelle Lebenssituation hinein (so daß Heilszusage Konkretwerden des 
Grundsakramentes auf den einzelnen hin ist, wobei man immer bedenken 
muß, daß der Einzelne auch in der Kirche, in der ein Moment der Kon- 
stitution des Grundsakramentes ist, immer auch gleichzeitig der Heilsemp- 
fänger und Heilssuchende bleibt wie der, der noch •draußen" ist). Die 
bleibende Verbundenheit der Kirche mit Christus, die nicht zerstört wer- 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 299 

den kann, setzt sich in die aktuellen Konkretisationen des Grundsakramen- 
tes in den einzelnen Sakramenten hinein fort und heißt da: opus operatum, 
was eigentlich kein Gegensatz zum •opus operands", sondern eine Quali- 
tät eines bestimmten •opus operands" (das ja im Spender und Empfänger 
der Sakramente gesetzt wird) bedeutet, die Tatsache nämlich, daß dieses 
opus operands Ecclesiae (und ihres Dieners) mit dem vollen Engage- 
ment der Kirche gesetzt wird und so von sich selbst her nicht aus der 
Gnade Christi herausfallen kann10. Sind also die Sakramente Fortset- 
zungen und Aktualisationen der Zeichenfunktion der Kirche als des 
Grundsakramentes, dann folgt daraus, daß die Sakramente jene Gnade 
bezeichnen und gesellschaftlich und geschichtlich verlautbaren, die durch 
das Grundsakrament - Kirche bezeichnet und bezeugt wird, also Zeichen 
der Gnade der Welt sind, jener Gnade also, die in der Welt schon 
immer wirksam ist. Und eben dies soll uns beim Sakramentenempfang 
bewußt werden. Die der Welt eingestiftete Gnade Gottes trägt auch die 
Kirche und ihre Sakramente. Und eben dies soll im Sakramentenempfang 
auch •realisiert" werden. Wird es realisiert, dann sind die Sakramente 
keine •extrinsezistischen" Vorgänge, die auf eine unheilige Welt von 
•außen" auf treffen, sondern die (wörtlich!) Vor-gänge der Gnade der 
Welt, die derjenige auch in der Welt wahrnimmt, der durch Wort und 
Sakrament erfahren hat, daß sein und der Welt Leben schon immer ge- 
heiligt ist, aufgebrochen in die unheimliche Unbegreiflichkeit Gottes 

hinein. 

Der existentielle Vollzug des Sakraments (Sakramentshäufigkeit) 

Man könnte gegen diese ganze Konzeption, die nicht eigentlich neu, aber 
deutlicher heute Wichtiges hervorheben will, einwenden, sie überfordere 
den normalen Sakramentenempfänger. Aber dazu ist zunächst zu sagen, 
daß jede Sakramentenkonzeption den Empfänger überfordert. Denn jeder 
soll existentiell eine Begegnung mit Gott vollziehen. Wie sollte er dadurch 
nicht überfordert sein in jeder denkbaren Sakramentenkonzeption? Daß 
man dies in der üblichen Weise des Vollzugs eines Sakramentenempfangs 
vielleicht nicht so deutlich empfindet, kommt von der reinen Gewohnheit, 
von der her man meint, man verstehe und vollziehe, was Worte wie Gnade, 
Gnadenmittel, Ursächlichkeit des Gnadenzeichens usw. sagen. Man kann 
ruhig sagen, daß die hier vorgetragene und empfohlene Weise des Sakra- 
mentenvollzugs nicht mehr verlangt, als was bei jedem solchen Vollzug 
immer gefordert wird: existentiell zu begreifen, was mit Gnade Gottes 
gemeint ist und es so zu begreifen, daß solche Gnade zu empfangen auch 

10 Vgl. 0. Semmelroth: Opus operatum - opus operantis: LThK VII (21962) 1184-1186. 



Karl Rahner 300 

wirklich glaubwürdig ist. Es wird in dieser Konzeption eigentlich nur ver- 
sucht, einen Gnadenbegriff zu vermitteln, der vom Menschen von heute in 
seiner Erfahrung verifizierbar ist, weil er ausgeht von der alltäglichen Er- 
fahrung und eine individualistische Engführung der Gnadenvorstellung 
zu vermeiden trachtet. 

Natürlich kann man fragen, ob man einen Sakramentenempfang, wie er 
hier zu schildern versucht wird, im konkreten Leben so häufig zu vollzie- 
hen vermöge, wie diese Häufigkeit von der frommen Tradition schon vie- 
ler Jahrhunderte (zumal bei Eucharistie und Buße) als erstrebenswert und 
echt möglich gehalten wird. Aber die Frage nach einem echten existen- 
tiellen Vollzug der Sakramente, ohne den eine bloß zahlenmäßige Häu- 
fung solchen sakramentalen Geschehens sinnlos wird, die Gnade gar nicht 
wirklich mehrt und nur zu einer legalistischen • Werkerei" beim sakra- 
mentalen Geschehen führt, ist an jede Weise des konkreten Sakraments- 
verständnisses zu stellen und von keiner sehr leicht zu beantworten. Es 
schadet gar nichts, wenn die Frömmigkeit diese Häufigkeit nicht einfach 
bestimmt von der fast magischen Vorstellung her, jede Häufung des 
Sakramentenempfangs sei zu empfehlen, vorausgesetzt nur, es sei die 
rechte Absicht und ein bißchen guter Wille gegeben, durch die Sakramente 
den •Gnadenschatz" zu mehren. Eine Häufigkeit, die bei der hier vertre- 
tenen Empfangsweise den Empfänger wirklich überfordern würde, weil 
so häufig ein solcher Akt des Empfangs das existentielle Bewußtsein des 
Menschen überstrapazieren müßte, zeigt sich dann auch als gar nicht 
wünschenswert, spricht gegen sich, nicht gegen die hier vorgetragene Kon- 
zeption11. Natürlich ist bei einem solchen gegenseitig kritischen Verhältnis 
zwischen echtem Vollzug und Häufigkeit der Sakramente immer auch das 
Recht des Alltags einzukalkulieren. Auch das Hohe, das, wo es ganz ge- 
lingt, über ein Leben im ganzen auf Endgültigkeit hin verfügen kann und 
will, ist einerseits selten und muß doch im Alltag eingeübt werden, so als 
ob es jetzt geschehe. Der Alltag muß durch eine von weitem approxima- 
tive Annäherung an das eigentlich gemeinte, hohe Entscheidende des Le- 
bens gewissermaßen die Antizipationen schaffen für solche radikalen 
Vollzüge, damit sie wirklich getan werden und der Kairos für sie nicht 
vertan wird, wenn sie wirklich einmal möglich sind. •Ich liebe dich" darf 
auch im Alltag gesagt werden und soll es auch, auch wenn dies ein Wort 
ist, das eigentlich die Sternstunden des Lebens ausfüllt. Und so kann es 
auch bei den Sakramenten sein, wenngleich damit nicht wieder verleugnet 
werden soll, was eben über eine Kritik an einer indiskreten Häufigkeit 
der sakramentalen Vollzüge gesagt worden ist. 

11 Vgl. hierzu Anm. 2. 



Vollzug des sakramentalen Geschehens 301 

Vermutlich gibt es zeitbedingte •Stile" des Augsgleichs zwischen der ho- 
hen Forderung, die die Sakramente an ihren Vollzug und so an den Men- 
schen stellen, und dem Tribut, den der Mensch unbefangen und willig an 
seine Alltäglichkeit zahlen darf, die auch noch das Hohe in seinem Leben 
mitprägt. Wir wenden ja auch gegen die einzelnen Fürbitten nichts ein, 
die wir im Gottesdienst formulieren: für die Hungernden, die Sterbenden, 
für die politisch Verfolgten usw., obwohl auch solche Fürbitten oft nur 
wenig uns •von Herzen" zu kommen scheinen. Sollten wir sie deswegen 
unterlassen oder uns lieber durch sie immer aufs neue mahnen lassen, da- 
für zu sorgen, das unsere Herzen nicht in einem primitiven (vielleicht 
geistlichen) Egoismus ersticken? 

Geistlich und Profan 

Man müßte nun, nachdem das Ganze der hier vorgetragenen Theorie von 
den üblichen Daten der traditionellen Theologie aus mit all den von die- 
sem Ausgangspunkt her unvermeidlichen Umständlichkeiten vorgetragen 
worden ist, dieses Ganze nochmals unabhängig von diesem Ausgangspunkt 
ganz einfach entwickeln. So könnte es viel besser in seiner •Realisierbar- 
keit" und religiösen Verifizierbarkeit deutlich werden. Der von Hause aus 
nicht sehr für ausdrückliche Religiosität begabte Mensch, der alles explizit 
Religiöse leicht als fast schamlos und jedenfalls überanstrengend empfin- 
det, müßte dann sagen können: Hier wird nur deutlicher und ausdrück- 
licher ergriffen, was sich in meinem Leben ereignet und was eben doch 
nicht verschwiegen und verdrängt werden darf, wozu ich mich bekennen 
muß, so sehr ich immer versucht sein werde, all das nur schweigend zu ver- 
ehren, und so sehr ich im Recht bin, wenn ich von einer gewissen Aus- 
drücklichkeit und Häufigkeit solch explizit Religiösen eine Grenze des 
Heilsamen in Anspruch nehme. Und der schon •Fromme" würde merken, 
daß sein •geistliches Leben" keine Dispens von der Verantwortung seines 
profanen Lebens ist, nicht einmal eigentlich und im letzten ein Höhepunkt 
diesem gegenüber als einem Flachland des Alltags, sondern eben die 
ausdrückliche Übernahme dieses nur scheinbar profanen Lebens. Aber 
diese Darstellung der hier gemeinten Sakramentenkonzeption ohne den 
•Umweg" über die traditionelle Konzeption als Ausgangspunkt für die 
kerygmatische Aussage selbst ist hier nicht mehr möglich, so wünschens- 
wert sie auch sein mag, so sehr sie erst so im religiösen Leben wirksam 
werden würde, wenn sie so ohne •Umwege" und einen langen Anmarsch- 
weg des Denkens im kirchlichen Leben und Verkündigen vorgetragen 
würde. (Etwas anderes ist es in der eigentlichen Theologie, die immer auch 
gerade ihre Lehre vor der früheren Glaubensgeschichte zu verantworten 
hat). 




