
Hoffnung, Klugheit, Geduld und - immer wieder- Liebe 

Eva Lüders, Buchholz 

Eine führende Persönlichkeit im Leben der katholischen Kirche hatte in 
einem Arbeitskreis ein glänzendes Referat gehalten. Darin wurden die 
Versäumnisse, Vorurteile und falschen Leitbilder aufgezeigt, die viele 
Christen hinderten, zu der Mündigkeit und zu einer wirksamen Mitarbeit 
in der Kirche zu gelangen, die das dringende Gebot der Stunde sind. Man 
verstand, daß ein großes Potential an Begabung und Bereitschaft vergeu- 
det wird, weil die Amtsträger in der Kirche sich vielfach den Problemen 
und Aufgaben der Zeit verschließen und nicht zu einer sachlichen Zusam- 
menarbeit bereit sind. Man sah auch, wie verhängnisvoll es war, daß zwi- 
schen den Einsichten der theologischen Wissenschaft und der Praxis des 
kirchlichen Lebens oftmals die dringend notwendige Vermittlung fehlte. 
Viele Christen scheiterten in ihrem Leben noch an Schwierigkeiten und 
Konflikten, die in der Theorie längst gelöst waren. Man erschrak über die 
unserer Situation unangemessenen Grundsätze vieler Seelsorger und über 
die unklaren Frömmigkeitsvorstellungen und die Intoleranz gerade der- 
jenigen Christen, die weitgehend den Kern des Gemeindelebens bildeten. 
Und man verstand, wie durch das alles eben die Menschen entmutigt und 
der Kirche entfremdet wurden, die nach ihren Fähigkeiten und Erfahrun- 
gen dazu hätten beitragen können, das kirchliche Leben umzugestalten 
und den Aufgaben der Zeit zu öffnen. 

Einer der Zuhörer schrieb nach einer schlaflosen Nacht an den Referen- 
ten: Er meinte, daß ein Mann, der wie dieser eine führende Stellung in 
der Kirche hatte und so klar die Gefahren erkannte, berufen wäre, in die 
verhängnisvollen Verhältnisse einzugreifen. Er bedauerte, daß es an einer 
weitblickenden geistigen Führung fehlte, die es auch dem theologisch 
weniger gebildeten Christen ermöglicht hätte, sich in unserer schwer über- 
schaubaren Situation zurechtzufinden und seinen guten Willen richtig ein- 
zusetzen. Er klagte darüber, daß er selbst und viele, die wie er in einem 
verantwortlichen Beruf mit ihren Kräften gebunden waren, nicht die Mög- 
lichkeit hatten, sich zureichend zu informieren und wirksam einzuset- 
zen ... Er fragte die führende Persönlichkeit, was jetzt praktisch zu ge- 
schehen hätte, um die drohende Katastrophe aufzuhalten. 

Die führende Persönlichkeit schrieb folgende Antwort: •Die Schwierig- 
keiten, die Sie erwähnen, sind uns allen bekannt. Das Konzil hat bereits 
vieles deutlich ausgesprochen und neue Wege gewiesen. In der Theorie 



Hoffnung, Klugheit, Geduld - Liebe 303 

sind wir heute in der Kirche schon viel weiter, als es den Anschein hat und 
Sie wohl wissen können. Wenn die Praxis der Theorie nicht immer nach- 
kommt, müssen wir nur weiter hoffen. Notwendige Entwicklungen wer- 
den sich auf die Dauer schon durchsetzen. Wir müssen bei aller Sorge und 
bei allem Eifer stets Klugheit walten lassen. Das Bloßstellen von Fehlern 
und unzeitiges Eingreifen machen nur böses Blut und schaffen uns Feinde, 
deren Reaktion dann die Situation noch verschärfen und das Gegenteil 
von dem bewirken wird, was wir doch alle wünschen. Sie müssen Geduld 
haben und daran denken, daß die Wahrheit und eine gewisse Radikalität 
wohl gut sein können, wenn man sie in der rechten Weise gebraucht. Aber 
vergessen wir nicht: Vor allem brauchen wir - immer wieder - Liebe." 

Der Empfänger des Briefes überlegte: Da war zuerst von •Schwierigkei- 
ten" die Rede, die er •erwähnt" hatte und die längst bekannt waren. Diese 
Schwierigkeiten waren die vergeblichen Anstrengungen und die unnötigen 
Hindernisse und Konflikte, an denen viele zerbrachen. Man konnte auch an 
die oft fast abergläubische Unwissenheit der Christen denken, die mit 
gutem Willen das Falsche taten und anderen zum Verhängnis wurden . . . 
Das alles also war an maßgeblichen Stellen bekannt. Die führende Per- 
sönlichkeit schien andeuten zu wollen, daß es nicht die Sache des Brief- 
schreibers war, sich seinerseits noch Gedanken darüber zu machen und auf 
Abhilfe zu sinnen. Das Konzil hatte sich der Sache bereits angenommen! 
Auch war man in der Kirche in theoretischen Betrachtungen schon viel wei- 
ter. Man blickte über die Schwierigkeiten hinaus, an denen ein gewöhn- 
licher Christ noch scheitern mochte. In dieser Situation war also •Hoff- 
nung" geboten. Es wurde nicht deutlich, ob die führende Persönlichkeit 
die christliche Hoffnung meinte, die sich über alle entmutigenden Ein- 
drücke hinweg auf Gott richtete. Oder sollte man auf ein Wachstumsgesetz 
der Geschichte hoffen, nach dem sich eine notwendige Entwicklung auf die 
Dauer durchsetzen muß? Auf jeden Fall schien diese Hoffnung an die 
Stelle des Handelns treten zu sollen. Die führende Persönlichkeit sagte 
auch nicht, wie notwendige Entwicklungen sich durchsetzen. Konnte das 
ohne das bewußte Handeln des Menschen geschehen? Gab es nicht in der 
Geschichte unnötige Konflikte und Katastrophen, weil Menschen sich den 
notwendigen Entwicklungen widersetzten? Und wie war das Verhältnis 
von Theorie und Praxis? Konnte die Theorie einen anderen Sinn haben, 
als den Menschen zum verantwortlichen Planen und Handeln anzuleiten? 

Der Brief erwähnte nach der Hoffnung die •Klugheit", die etwas ande- 
res zu gebieten schien. Man sollte Fehler und Mißstände nicht •bloßstel- 
len" und nicht zur Unzeit in die bestehenden Verhältnisse und in ihre ver- 
hängnisvolle Entwicklung eingreifen. Sonst machte man sich die Menschen 
zu Feinden, die keine Veränderungen wollten, die wohl auch mit den not- 



Eva Lüders 304 

wendigen Entwicklungen nicht einverstanden waren . .. Das vermied man 
nicht allein aus Rücksicht auf menschliche Schwächen und aus Friedens- 
liebe. Es schien auch - zur Überraschung des Briefempfängers - der sicher- 
ste Weg zum Erfolg zu sein. Denn indem man durch Kritik und selbstän- 
diges Handeln diejenigen verärgerte, die keine Veränderungen wollten, 
die am Bestehen interessiert waren und vielleicht Einfluß und Macht hat- 
ten, reizte man sie nur zum größeren Widerstand. Man gefährdete nicht 
allein sich selbst, man forderte sogar Reaktionen heraus, die das Gegen- 
teil von dem bewirkten, was man wünschte ... Die Klugheit verlangte 
also, daß man denen nachgab, die das Gegenteil von dem anstrebten, was 
man selber als wahr und notwendig erkannt hatte! Und indem man sie 
in ihrem Irrtum ließ und ihrem falschen und verhängnisvollen Tun und 
Lassen zustimmte, sollte sich die notwendige geschichtliche Entwicklung 
am sichersten durchsetzen! Alles andere wäre nach der Auffassung des 
Briefschreibers ein •unzeitiges Eingreifen" gewesen ... 

Man mochte sich fragen, ob es nach seiner Anschauung ein Handeln gab, 
das nicht •unzeitig" war, das nicht bei den Verfechtern des Bestehenden 
Überraschung und Widerspruch erregte ... Und man hätte weiter beden- 
ken können, ob sich jemals im menschlichen Zusammenleben, in der Ge- 
schichte, im geistigen Schaffen etwas durchgesetzt und eine Entwicklung 
zum Besseren bewirkt hat, ohne daß Unruhe, Widerspruch und Konflikte 
entstanden . .. Waren eindeutige Stellungnahmen, entschiedener Einsatz, 
ehrliche Auseinandersetzungen nicht notwendig für den lebendigen Fort- 
bestand einer Gemeinschaft, einer Idee? 

Der Briefschreiber schien eine andere Haltung zu empfehlen und sprach 
von Geduld - einer Geduld mit allem, was sich der notwendigen Entwick- 
lung widersetzte, was vielen Menschen zum Ärgernis und Verhängnis 
wurde, was in die Katastrophe führte ... •Sie müssen Geduld haben ..." 
Das klang nach Ermahnung und Beschwichtigung, wie man sie einem Un- 
gestüm, einem rebellischen Geist entgegensetzt. Oder betrachtete er alles 
kritische Nachsinnen, das Bewußtsein der Verantwortung des Menschen 
für die ihm aufgegebenen Verhältnisse, das Handeln im Namen einer er- 
kannten Wahrheit als Ungeduld und Auflehnung? Die Ermahnung ging 
noch weiter: Indem zugestanden wurde, daß ein Bemühen und ein Eintre- 
ten für die Wahrheit und sogar eine •gewisse" Radikalität berechtigt sein 
können, gab der Nachsatz zu verstehen, daß der Empfänger des Briefes 
hier nicht das richtige Maß gehalten hatte. •Sie müssen daran denken, 
daß die Wahrheit und eine gewisse Radikalität wohl gut sein können, 
wenn man sie in der rechten Weise gebraucht ..." Wie sah diese •rechte 
Weise" aus? Wer konnte beurteilen, ob jemand sie gefunden hatte? Die 
führende Persönlichkeit schien zu können. 



Hoffnung, Klugheit, Geduld - Liebe 305 

Hing diese •rechte Weise" mit der Liebe zusammen, zu der er am 
Schluß ermahnte? •Aber vergessen wir nicht..." In diesem •aber" und in 
dem •Imperativ" lag der Vorwurf, daß der Briefempfänger bei seiner 
Kritik an den bestehenden Verhältnissen und in seinem Eifer die Liebe 
vergessen hatte. Er überlegte: Niemand konnte bezweifeln, daß das 
oberste Gesetz des Handelns für den Christen die Liebe war - und daß 
unsere Welt diese Liebe •immer wieder" brauchte . . . Aber wie äußerte 
sich diese Liebe? Konnte sie darin bestehen, dem anderen schmerzliche 
Einsichten und Erschütterungen zu sparen? Forderte die christliche Liebe, 
daß man Meinungsverschiedenheiten, Auseinandersetzungen, Unruhe um 
jeden Preis vermied? - Oder forderte die christliche Liebe, die Sorge um 
den anderen und um die Gemeinschaft, nicht gerade, daß man das Falsche, 
das Verhängnisvolle beim Namen nannte und zu bekämpfen suchte? 
Konnten Christen anders verbunden sein als in der Wahrheit und im 
entschiedenen Einsatz für die Sache Gottes? 

Der Brief der führenden Persönlichkeit schien alles zu verneinen, was 
als praktische Folgerung aus seinem glänzenden Referat und seiner Ana- 
lyse unserer kirchlichen Situation hervorgehen mochte. Er zeigte in seinem 
Referat, daß wir auf eine Katastrophe hingetrieben wurden. Aber dann 
betrachtete er alle Versuche, diese Katastrophe aufzuhalten, als Verstoß 
gegen die Hoffnung, gegen die Klugheit, gegen die Geduld und vor allem: 
gegen die Liebe ... Der Empfänger las den Brief noch einmal: Er klang 
so selbstverständlich, fast routinemäßig. Man konnte darauf nicht mehr 
antworten. Alles war abgerundet, abgeschlossen, abgeschnitten ... Waren 
unsere kirchlichen Verhältnisse nicht so, daß in einem solchen Fall gar 
nicht anders geantwortet werden konnte? Und blieben sie nicht so, weil 
alle führenden Persönlichkeiten immer wieder so antworteten? 

Ein Bischof hätte den Brief schreiben können, als man ihm die unange- 
messenen seelsorglichen Verhältnisse in den meisten Pfarreien seiner 
Diözese schilderte. War es nicht an ihm, wirksame Abhilfe zu schaffen, 
wenn die Gläubigen entmutigt und der Kirche entfremdet wurden, weil 
die Pastoren sich nicht ihren wirklichen Aufgaben stellten und lieber über 
eine Herde regieren wollten? Konnte er ihnen nicht zu einer Weiterbil- 
dung verhelfen, sie zu einer echten Zusammenarbeit mit den Laien ermu- 
tigen, deren Initiativen sie jetzt nur verhinderten? - Der Bischof hätte in 
seiner Antwort wohl besonders zur Hoffnung aufgefordert. Er hätte die 
Schilderung der bestehenden Verhältnisse für zu •negativ" gehalten und 
gesagt, daß man doch mehr das Gute sehen müsse, vor allem den vielen 
guten Willen. 

Der Brief könnte auch die Antwort eines Prälaten sein, der sich gegen 
die Zumutung wehrt, doch einmal seine privat geäußerten Gedanken in 



Eva Lüders 306 

der Öffentlichkeit hören zu lassen. Gewannen nicht viele ein falsches Bild 
von der Kirche und von ihrer eigenen Aufgabe in ihr, weil die offiziellen 
Verlautbarungen der Kirche über ungelöste Probleme und Ratlosigkeit 
hinwegtäuschten? War es nicht ehrlicher und angemessener, zu einer sach- 
lichen Diskussion strittiger Fragen und Schwierigkeiten aufzufordern? 
Und konnte es nicht manch einem eine Hilfe sein, wenn er die wirklichen 
Einsichten und Sorgen der kirchlichen Amtsträger kennenlernte? - Der 
Prälat betonte besonders die Klugheit, die zu bedenken gab, bei welcher 
Gelegenheit und zu wem man etwas sagte. Die Wahrheit konnte schädlich 
sein und unabsehbare Wirkungen hervorbringen, wenn man sich nicht 
nach allen Seiten seiner Verantwortung bewußt war. 

Auch ein Dechant konnte diese Briefvorlage verwenden, als er gedrängt 
wurde, einer unsinnigen Intrige ein Ende zu machen, durch die einem 
jüngeren Amtsbruder Unrecht geschah und ein neuer, vielversprechender 
Versuch der Seelsorge erschwert wurde. Er konnte zwar das Verhalten der 
älteren Amtsbrüder nicht billigen, wollte sich aber nicht einmischen und 
bei ihnen Anstoß erregen. - Er empfahl vor allen Dingen die Geduld. 
Man kann nicht immer verhindern, daß jemandem Unrecht geschieht. 
Man muß abwarten können und vertrauen, daß sich das Gute und Rich- 
tige auf die Dauer schon durchsetzen wird, auch wenn zunächst Schwierig- 
keiten auftreten ... Der Christ weiß ja, daß Gott alles schließlich zum 
Besten fügt und auch auf krummen Linien gerade schreiben kann ... 

Vielleicht hilft unser Brief noch dem Pater, der Priesterexerzitien gibt. 
Er wehrt sich gegen die Zumutung, bei diesen Gelegenheiten auf die Fehl- 
haltungen aufmerksam zu machen, die manche Geistliche ihren wirklichen 
Führungsauftrag versäumen und sogar zum Schaden vieler der ihnen an- 
vertrauten Christen wirken lassen ... Wären nicht die Tage der Einkehr 
geeignet, um eingefahrene Selbsttäuschungen und verhängnisvolle Ge- 
wohnheiten zu überwinden und das eigene Leben neu auf den Willen 
Gottes hin zu orientieren, der sich im Gebot der Stunde und in den Erfor- 
dernissen einer sachgemäßen Arbeit für den Nächsten äußert? Der Pater 
möchte das alles lieber der Führung des Heiligen Geistes überlassen. Wäre 
es nicht unvorsichtig und - vor allem - ein Verstoß gegen die Liebe, Feh- 
ler so direkt beim Namen zu nennen oder sogar einen Menschen von Grund 
aus in Frage zu stellen . .. Brauchen die Menschen in den schwierigen Ver- 
hältnissen unserer Zeit nicht vor allem Liebe? 

Wir wollen auch noch einem Kaplan unseren Brief als Vorlage anbieten. 
Er ist zwar noch keine führende Persönlichkeit, gibt aber zu großen Erwar- 
tungen Anlaß. Er ist in eine schwierige Lage geraten. Er hat die jungen 
Leute im Religionsunterricht für eine Kirche der Zukunft begeistert, wel- 
che die überalteten monarchischen und feudalistischen Strukturen abgebaut 



Hoffnung, Klugheit, Geduld - Liebe 307 

hat und die Gleichheit der Christen vor Gott im Sinne moderner Gesell- 
schaftsbegriffe verwirklicht. Jetzt wollen die Jungen vor dem Haus des 
Bischofs demonstrieren und ihn auffordern, auf seine Privilegien zu ver- 
zichten und beispielhaft die Kirche der Zukunft in der Diözese verwirk- 
lichen zu helfen ... Der Kaplan ist in Not: Er kann sie nicht mit Hoffnung, 
Klugheit, Geduld und Liebe von ihrer Aktion zurückrufen. Wir schlagen 
ihm die •Mitmenschlichkeit" vor. Schließlich sind auch Vorgesetzte Mit- 
menschen, die einem sogar recht menschlich schaden können. 

Hoffnung, Klugheit, Geduld, Liebe ... Das sind hohe christliche Leitbil- 
der, deren Name schon uns beeindruckt. Sie treffen den Empfänger eines 
Briefes, wie ihn diese führenden Persönlichkeiten schreiben, tief in seinem 
Gewissen. Er fühlt sich sogleich im Unrecht mit seiner Kritik an den beste- 
henden Verhältnissen, mit seiner Sorge um die Zukunft, mit seinem Ver- 
langen, etwas im Leben der Kirche zu ändern, mit seinen radikalen Forde- 
rungen ... Er ist in die Stellung eines Zöglings geraten, dem man wohl 
nachsichtig einigen guten Willen einräumt, dem aber unmißverständlich 
zu verstehen gegeben wird, daß es ihm an tieferer Einsicht fehlt. Er wird 
in Zukunft nicht mehr so unbefangen urteilen und sich nicht so leicht in 
der Kirche engagieren wollen. Er wird in dem tief in unserer christlichen 
Erziehung wurzelnden Gefühl bestätigt, daß eine passive, hinnehmende 
Haltung dem Christen angemessener ist. Vielleicht kommt dem allen 
dann die allgemein menschliche Neigung zur Trägheit und zum gering- 
sten Widerstand entgegen ... Vielleicht werden manchen aber die christ- 
lichen Tugenden selbst fremd und fragwürdig, da sie in ihrem Namen zu 
einer Haltung hingewiesen werden, die ihnen im Ganzen der kirchlichen 
Verhältnisse verhängnisvoll erscheinen muß. Ja, sie mögen sich schließlich 
in ihrem Christsein unsicher und unbehaglich fühlen. 

Der Brief der führenden Persönlichkeit enthält eine ernste Mahnung: 
Was geschieht mit uns Christen, wenn unsere höchsten Leitbilder so an- 
gewandt werden, daß sie uns lähmen, verwirren und uns das Christsein 
problematisch machen? Wir spüren, wie hier das Innerste der christlichen 
Existenz angetastet wird, und zwar nicht selten wohl mit der •guten Ab- 
sicht", Probleme, Unruhe und Unsicherheit zu vermeiden. Der Appell an 
die christliche Hoffnung und Liebe, an Geduld und Klugheit geben einem 
im Grunde nur taktischen Verhalten den Anschein des Unwiderleglichen 
und einer höheren Sanktion. Man setzt Begriffe und Formeln ein, die 
unmittelbar auf das Gefühl des Christen wirken, ohne daß man Rechen- 
schaft über ihre eigentliche Bedeutung und über ihren Stellenwert in unse- 
rer konkreten Lebenswelt gibt. Die Formulierungen, in denen sie erschei- 
nen, klingen dabei so selbstverständlich, daß der Adressat kaum noch zu 
fragen wagt, ob es denn wirklich einer echten christlichen Lebenshaltung 



Eva Lüders 308 

entspricht, sich im Sinne der Ermahnungen jenes Briefes beschwichtigen 
und eindämmen zu lassen. In der Theorie wird längst die Relativität von 
Verhaltensnormen erwogen, die bislang als absolute Forderungen Gottes 
an die Menschen aller Zeiten und Lebensverhältnisse galten. Wir sehen 
aber, wie sich die Praxis ganz selbstverständlich auf Voraussetzungen ver- 
läßt, die ein Einwirken der theoretischen Einsichten und Entwürfe auf 
unsere Lebenshaltung und Lebensverhältnisse verhindern. 

Nehmen wir als Beispiel die Liebe: In einer früheren Lebenswelt, wo 
der Mensch schutzlos vielfältigen Katastrophen ausgesetzt war, wo er nur 
wenig planen konnte, mußte sich die •Caritas" in erster Linie dem einzel- 
nen leidenden Menschen zuwenden. Sie bestand auch im Vermeiden eines 
Konflikts, im Verzicht auf Gewalt, durch die man sich Recht hätte ver- 
schaffen können, während man Menschenleben aufs Spiel setzte ... In 
unseren Lebensverhältnissen kann sich die Liebe nicht auf das Almosen 
und auf das Verbinden der Wunden des Nächsten, der unter die Räuber 
gefallen ist, mehr beschränken. Sie muß die Lebensbedingungen verbes- 
sern, dem leidenden Menschen helfen, sein Leben selbst in die Hand zu 
nehmen, sie muß die Räuber bekämpfen, damit sie nicht anderen neue 
Wunden schlagen ... Diese Liebe könnte nicht passiv, duldend, fügsam 
sein. Sie dürfte nicht dem Konflikt aus dem Wege gehen, nicht auf Gewalt 
verzichten, keine Kompromisse schließen ... Es wäre auch nicht in ihrem 
Sinn, einem anderen Menschen, der in Illusionen befangen ist, Kritik und 
Erschütterungen ersparen zu wollen. 

Diese Liebe würde auch nicht im Gegensatz zur Wahrheit und zur Radi- 
kalität erscheinen, wie es die führende Persönlichkeit am Ende des Brie- 
fes vorauszusetzen schien. Sie müßte beides fordern. Denn nur indem wir 
die Wahrheit verbreiten, nach ihr handeln und anderen helfen, nach ihr 
zu handeln, und nur indem wir darin •radikal" sind, tun wir das Mögliche, 
um unsere Welt zum Besseren zu verändern. Kann es eine christliche Liebe 
geben, die weniger will, die nicht das Gebot der Stunde erfüllt, in dem wir 
den Anruf Gottes vernehmen sollen? - Die Liebe hätte vielleicht von 
dem Empfänger jenes Briefes verlangt, die führende Persönlichkeit auf 
ihren verhängnisvollen Irrtum aufmerksam zu machen, der nur das be- 
festigte und förderte, was sie zuvor in dem glänzenden Referat als Ursache 
einer bevorstehenden Katastrophe dargestellt hatte. Wäre er verstanden 
worden? Hätte sich die führende Persönlichkeit nicht bewußt und unbe- 
wußt mit allen Mitteln dagegen gewehrt und nur noch mehr in ihrer Hal- 
tung verfestigt? War es nicht bloße Torheit, in einem solchen Fall •radi- 
kal" die eingesehene Wahrheit auszusprechen? - Aber konnte man als 
Christ leben und handeln, ohne töricht zu sein ... 




