Hoftnung,Klugheit, Geduld und -immerwieder-Liebe

Eva Liuders, Buchholz

Eine fithrende Personlichkeit im Leben der katholischen Kirche hatte in
einem Arbeitskreis ein glidnzendes Referat gehalten. Darin wurden die
Versdumnisse, Vorurteile und falschen Leitbilder aufgezeigt, die viele
Christen hinderten, zu der Miindigkeit und zu einer wirksamen Mitarbeit
in der Kirche zu gelangen, die das dringende Gebot der Stunde sind. Man
verstand, dafl ein grofies Potential an Begabung und Bereitschaft vergeu-
det wird, weil die Amtstriger in der Kirche sich vielfach den Problemen
und Aufgaben der Zeit verschlieBen und nicht zu einer sachlichen Zusam-
menarbeit bereit sind. Man sah auch, wie verhiangnisvoll es war, daf} zwi-
schen den Einsichten der theologischen Wissenschaft und der Praxis des
kirchlichen Lebens oftmals die dringend notwendige Vermittlung fehlte.
Viele Christen scheiterten in ihrem Leben noch an Schwierigkeiten und
Konflikten, die in der Theorie langst gelost waren. Man erschrak iiber die
unserer Situation unangemessenen Grundsitze vieler Seelsorger und tber
die unklaren Frommigkeitsvorstellungen und die Intoleranz gerade der-
jenigen Christen, die weitgehend den Kern des Gemeindelebens bildeten.
Und man verstand, wie durch das alles eben die Menschen entmutigt und
der Kirche entfremdet wurden, die nach ihren Fahigkeiten und Erfahrun-
gen dazu hitten beitragen konnen, das kirchliche Leben umzugestalten
und den Aufgaben der Zeit zu 6ffnen.

Einer der Zuhoérer schrieb nach einer schlaflosen Nacht an den Referen-
ten: Er meinte, dal ein Mann, der wie dieser eine fithrende Stellung in
der Kirche hatte und so klar die Gefahren erkannte, berufen wiére, in die
verhingnisvollen Verhiltnisse einzugreifen. Er bedauerte, daf} es an einer
weitblickenden geistigen Fihrung fehlte, die es auch dem theologisch
weniger gebildeten Christen ermdglicht hitte, sich in unserer schwer tber-
schaubaren Situation zurechtzufinden und seinen guten Willen richtig ein-
zusetzen. Er klagte dartiber, dafl er selbst und viele, die wie er in einem
verantwortlichen Beruf mit ihren Kréften gebunden waren, nicht die Mog-
lichkeit hatten, sich zureichend zu informieren und wirksam einzuset-
zen ... Er fragte die filhrende Personlichkeit, was jetzt praktisch zu ge-
schehen hatte, um die drohende Katastrophe aufzuhalten.

Die fithrende Personlichkeit schrieb folgende Antwort: ,Die Schwierig-
keiten, die Sie erwdhnen, sind uns allen bekannt. Das Konzil hat bereits
vieles deutlich ausgesprochen und neue Wege gewiesen. In der Theorie



Hoffnung, Klugheit, Geduld — Liebe 303

sind wir heute in der Kirche schon viel weiter, als es den Anschein hat und
Sie wohl wissen kénnen. Wenn die Praxis der Theorie nicht immer nach-
kommt, miissen wir nur weiter hoffen. Notwendige Entwicklungen wer-
den sich auf die Dauer schon durchsetzen. Wir miissen bei aller Sorge und
bei allem Eifer stets Klugheit walten lassen. Das Blofistellen von Fehlern
und unzeitiges Eingreifen machen nur boses Blut und schaffen uns Feinde,
deren Reaktion dann die Situation noch verschdrfen und das Gegenteil
von dem bewirken wird, was wir doch alle winschen. Sie miissen Geduld
haben und daran denken, dafl die Wahrheit und eine gewisse Radikalitat
wohl gut sein kénnen, wenn man sie in der rechten Weise gebraucht. Aber
vergessen wir nicht: Vor allem brauchen wir — immer wieder — Liebe.”

Der Empfinger des Briefes tiberlegte: Da war zuerst von ,Schwierigkei-
ten“ die Rede, die er ,erwahnt“ hatte und die ldngst bekannt waren. Diese
Schwierigkeiten waren die vergeblichen Anstrengungen und die unndtigen
Hindernisse und Konflikte, an denen viele zerbrachen. Man konnte auch an
die oft fast aberglaubische Unwissenheit der Christen denken, die mit
gutem Willen das Falsche taten und anderen zum Verhangnis wurden . . .
Das alles also war an mafigeblichen Stellen bekannt. Die fithrende Per-
sonlichkeit schien andeuten zu wollen, daf} es nicht die Sache des Brief-
schreibers war, sich seinerseits noch Gedanken dariiber zu machen und auf
Abhilfe zu sinnen. Das Konzil hatte sich der Sache bereits angenommen!
Auch war man in der Kirche in theoretischen Betrachtungen schon viel wei-
ter. Man blickte iiber die Schwierigkeiten hinaus, an denen ein gewohn-
licher Christ noch scheitern mochte. In dieser Situation war also ,Hoff-
nung” geboten. Es wurde nicht deutlich, ob die fithrende Personlichkeit
die christliche Hoffnung meinte, die sich iiber alle entmutigenden Ein-
driicke hinweg auf Gott richtete. Oder sollte man auf ein Wachstumsgesetz
der Geschichte hoffen, nach dem sich eine notwendige Entwicklung auf die
Dauer durchsetzen mufi? Auf jeden Fall schien diese Hoffnung an die
Stelle des Handelns treten zu sollen. Die fiihrende Personlichkeit sagte
auch nicht, wie notwendige Entwicklungen sich durchsetzen. Konnte das
ohne das bewufite Handeln des Menschen geschehen? Gab es nicht in der
Geschichte unnotige Konflikte und Katastrophen, weil Menschen sich den
notwendigen Entwicklungen widersetzten? Und wie war das Verhaltnis
von Theorie und Praxis? Konnte die Theorie einen anderen Sinn haben,
als den Menschen zum verantwortlichen Planen und Handeln anzuleiten?

Der Brief erwahnte nach der Hoffnung die ,Klugheit, die etwas ande-
res zu gebieten schien. Man sollte Fehler und Mifistinde nicht ,blofstel-
len“ und nicht zur Unzeit in die bestehenden Verhéltnisse und in ihre ver-
hiangnisvolle Entwicklung eingreifen. Sonst machte man sich die Menschen
zu Feinden, die keine Veranderungen wollten, die wohl auch mit den not-



Eva Liiders 304

wendigen Entwicklungen nicht einverstanden waren . . . Das vermied man
nicht allein aus Riicksicht auf menschliche Schwichen und aus Friedens-
liebe. Es schien auch — zur Uberraschung des Briefempfingers — der sicher-
ste Weg zum Erfolg zu sein. Denn indem man durch Kritik und selbstin-
diges Handeln diejenigen verirgerte, die keine Verinderungen wollten,
die am Bestehen interessiert waren und vielleicht Einfluff und Macht hat-
ten, reizte man sie nur zum grofleren Widerstand. Man gefédhrdete nicht
allein sich selbst, man forderte sogar Reaktionen heraus, die das Gegen-
teil von dem bewirkten, was man winschte ... Die Klugheit verlangte
also, dafl man denen nachgab, die das Gegenteil von dem anstrebten, was
man selber als wahr und notwendig erkannt hatte! Und indem man sie
in ihrem Irrtum lief und ihrem falschen und verhingnisvollen Tun und
Lassen zustimmte, sollte sich die notwendige geschichtliche Entwicklung
am sichersten durchsetzen! Alles andere wire nach der Auffassung des
Briefschreibers ein ,unzeitiges Eingreifen“ gewesen ...

Man mochte sich fragen, ob es nach seiner Anschauung ein Handeln gab,
das nicht ,unzeitig® war, das nicht bei den Verfechtern des Bestehenden
Uberraschung und Widerspruch erregte . . . Und man hitte weiter beden-
ken kénnen, ob sich jemals im menschlichen Zusammenleben, in der Ge-
schichte, im geistigen Schaffen etwas durchgesetzt und eine Entwicklung
zum Besseren bewirkt hat, ohne dafl Unruhe, Widerspruch und Konflikte
entstanden . .. Waren eindeutige Stellungnahmen, entschiedener Einsatz,
ehrliche Auseinandersetzungen nicht notwendig fiir den lebendigen Fort-
bestand einer Gemeinschaft, einer Idee?

Der Briefschreiber schien eine andere Haltung zu empfehlen und sprach
von Geduld — einer Geduld mit allem, was sich der notwendigen Entwick-
lung widersetzte, was vielen Menschen zum Argernis und Verhingnis
wurde, was in die Katastrophe fiihrte . . . ,Sie miissen Geduld haben . . .“
Das klang nach Ermahnung und Beschwichtigung, wie man sie einem Un-
gestiim, einem rebellischen Geist entgegensetzt. Oder betrachtete er alles
kritische Nachsinnen, das Bewufltsein der Verantwortung des Menschen
fiir die ihm aufgegebenen Verhiltnisse, das Handeln im Namen einer er-
kannten Wahrheit als Ungeduld und Auflehnung? Die Ermahnung ging
noch weiter: Indem zugestanden wurde, daf ein Bemithen und ein Eintre-
ten fiir die Wahrheit und sogar eine ,gewisse“ Radikalitét berechtigt sein
kénnen, gab der Nachsatz zu verstehen, dafl der Empfinger des Briefes
hier nicht das richtige Maf} gehalten hatte. ,Sie miissen daran denken,
dafl die Wahrheit und eine gewisse Radikalitit wohl gut sein konnen,
wenn man sie in der rechten Weise gebraucht . . .“ Wie sah diese ,rechte
Weise® aus? Wer konnte beurteilen, ob jemand sie gefunden hatte? Die
fithrende Persénlichkeit schien zu kénnen.



Hoffnung, Klugheit, Geduld — Liebe 305

Hing diese ,rechte Weise“ mit der Liebe zusammen, zu der er am
SchluB ermahnte? , Aber vergessen wir nicht . . .“ In diesem ,aber” und in
dem ,Imperativ® lag der Vorwurf, dafl der Briefempfanger bei seiner
Kritik an den bestehenden Verhiltnissen und in seinem Eifer die Liebe
vergessen hatte. Er iiberlegte: Niemand konnte bezweifeln, dafl das
oberste Gesetz des Handelns fiir den Christen die Liebe war — und daf§
unsere Welt diese Liebe ,,immer wieder® brauchte ... Aber wie duflerte
sich diese Liebe? Konnte sie darin bestehen, dem anderen schmerzliche
Einsichten und Erschiitterungen zu sparen? Forderte die christliche Liebe,
dafl man Meinungsverschiedenheiten, Auseinandersetzungen, Unruhe um
jeden Preis vermied? — Oder forderte die christliche Liebe, die Sorge um
den anderen und um die Gemeinschaft, nicht gerade, dafl man das Falsche,
das Verhanignisvolle beim Namen nannte und zu bekdmpfen suchte?
Konnten Christen anders verbunden sein als in der Wahrheit und im
entschiedenen Einsatz fiir die Sache Gottes?

Der Brief der fithrenden Personlichkeit schien alles zu verneinen, was
als praktische Folgerung aus seinem glinzenden Referat und seiner Ana-
lyse unserer kirchlichen Situation hervorgehen mochte. Er zeigte in seinem
Referat, daf} wir auf eine Katastrophe hingetrieben wurden. Aber dann
betrachtete er alle Versuche, diese Katastrophe aufzuhalten, als Verstof§
gegen die Hoffnung, gegen die Klugheit, gegen die Geduld und vor allem:
gegen die Liebe . .. Der Empfinger las den Brief noch einmal: Er klang
so selbstverstandlich, fast routinemaflig. Man konnte darauf nicht mehr
antworten. Alles war abgerundet, abgeschlossen, abgeschnitten ... Waren
unsere kirchlichen Verhaltnisse nicht so, dafl in einem solchen Fall gar
nicht anders geantwortet werden konnte? Und blieben sie nicht so, weil
alle fithrenden Personlichkeiten immer wieder so antworteten?

Ein Bischof hitte den Brief schreiben konnen, als man ihm die unange-
messenen seelsorglichen Verhiltnisse in den meisten Pfarreien seiner
Didzese schilderte. War es nicht an ihm, wirksame Abhilfe zu schaffen,
wenn die Gliubigen entmutigt und der Kirche entfremdet wurden, weil
die Pastoren sich nicht ihren wirklichen Aufgaben stellten und lieber iiber
eine Herde regieren wollten? Konnte er ihnen nicht zu einer Weiterbil-
dung verhelfen, sie zu einer echten Zusammenarbeit mit den Laien ermu-
tigen, deren Initiativen sie jetzt nur verhinderten? — Der Bischof hatte in
seiner Antwort wohl besonders zur Hoffnung aufgefordert. Er hdtte die
Schilderung der bestehenden Verhaltnisse fur zu ,negativ® gehalten und
gesagt, dafl man doch mehr das Gute sehen miisse, vor allem den vielen
guten Willen.

Der Brief konnte auch die Antwort eines Prilaten sein, der sich gegen
die Zumutung wehrt, doch einmal seine privat geduflerten Gedanken in



Eva Liiders 306

der Offentlichkeit horen zu lassen. Gewannen nicht viele ein falsches Bild
von der Kirche und von ihrer eigenen Aufgabe in ihr, weil die offiziellen
Verlautbarungen der Kirche iiber ungeloste Probleme und Ratlosigkeit
hinwegtauschten? War es nicht ehrlicher und angemessener, zu einer sach-
lichen Diskussion strittiger Fragen und Schwierigkeiten aufzufordern?
Und konnte es nicht manch einem eine Hilfe sein, wenn er die wirklichen
Einsichten und Sorgen der kirchlichen Amtstrager kennenlernte? — Der
Pralat betonte besonders die Klugheit, die zu bedenken gab, bei welcher
Gelegenheit und zo wem man etwas sagte. Die Wahrheit konnte schadlich
sein und unabsehbare Wirkungen hervorbringen, wenn man sich nicht
nach allen Seiten seiner Verantwortung bewufit war.

Auch ein Dechant konnte diese Briefvorlage verwenden, als er gedringt
wurde, einer unsinnigen Intrige ein Ende zu machen, durch die einem
jingeren Amtsbruder Unrecht geschah und ein neuer, vielversprechender
Versuch der Seelsorge erschwert wurde. Er konnte zwar das Verhalten der
alteren Amtsbriider nicht billigen, wollte sich aber nicht einmischen und
bei ihnen Anstof} erregen. — Er empfahl vor allen Dingen die Geduld.
Man kann nicht immer verhindern, daff jemandem Unrecht geschieht.
Man mufl abwarten kénnen und vertrauen, dafl sich das Gute und Rich-
tige auf die Dauer schon durchsetzen wird, auch wenn zunéchst Schwierig-
keiten auftreten ... Der Christ weil} ja, daBl Gott alles schliefllich zum
Besten fiigt und auch auf krummen Linien gerade schreiben kann . . .

Vielleicht hilft unser Brief noch dem Pater, der Priesterexerzitien gibt.
Er wehrt sich gegen die Zumutung, bei diesen Gelegenheiten auf die Fehl-
haltungen aufmerksam zu machen, die manche Geistliche ihren wirklichen
Fihrungsauftrag versdumen und sogar zum Schaden vieler der ihnen an-
vertrauten Christen wirken lassen ... Wiren nicht die Tage der Einkehr
geeignet, um eingefahrene Selbsttduschungen und verhingnisvolle Ge-
wohnheiten zu iiberwinden und das eigene Leben neu auf den Willen
Gottes hin zu orientieren, der sich im Gebot der Stunde und in den Erfor-
dernissen einer sachgemédflen Arbeit fiir den Nichsten duflert? Der Pater
mochte das alles lieber der Fithrung des Heiligen Geistes iiberlassen. Wire
es nicht unvorsichtig und - vor allem — ein Verstof} gegen die Liebe, Feh-
ler so direkt beim Namen zu nennen oder sogar einen Menschen von Grund
aus in Frage zu stellen . . . Brauchen die Menschen in den schwierigen Ver-
héltnissen unserer Zeit nicht vor allem Liebe?

Wir wollen auch noch einem Kaplan unseren Brief als Vorlage anbieten.
Er ist zwar noch keine fithrende Personlichkeit, gibt aber zu grofien Erwar-
tungen Anlafl. Er ist in eine schwierige Lage geraten. Er hat die jungen
Leute im Religionsunterricht fir eine Kirche der Zukunft begeistert, wel-
che die iiberalteten monarchischen und feudalistischen Strukturen abgebaut



Hoffnung, Klugheit, Geduld — Liebe 307

hat und die Gleichheit der Christen vor Gott im Sinne moderner Gesell-
schaftsbegriffe verwirklicht. Jetzt wollen die Jungen vor dem Haus des
Bischofs demonstrieren und ihn auffordern, auf seine Privilegien zu ver-
zichten und beispielhaft die Kirche der Zukunft in der Didzese verwirk-
lichen zu helfen . . . Der Kaplan ist in Not: Er kann sie nicht mit Hoffnung,
Klugheit, Geduld und Liebe von ihrer Aktion zuriickrufen. Wir schlagen
ihm die ,Mitmenschlichkeit® vor. Schlieflich sind auch Vorgesetzte Mit-
menschen, die einem sogar recht menschlich schaden kénnen.

Hoffnung, Klugheit, Geduld, Liebe . . . Das sind hohe christliche Leitbil-
der, deren Name schon uns beeindruckt. Sie treffen den Empfénger eines
Briefes, wie ihn diese fithrenden Personlichkeiten schreiben, tief in seinem
Gewissen. Er fiihlt sich sogleich im Unrecht mit seiner Kritik an den beste-
henden Verhiltnissen, mit seiner Sorge um die Zukunft, mit seinem Ver-
langen, etwas im Leben der Kirche zu dndern, mit seinen radikalen Forde-
rungen ... Er ist in die Stellung eines Zoglings geraten, dem man wohl
nachsichtig einigen guten Willen einrdumt, dem aber unmifiverstindlich
zu verstehen gegeben wird, dafl es ibhm an tieferer Einsicht fehlt. Er wird
in Zukunft nicht mehr so unbefangen urteilen und sich nicht so leicht in
der Kirche engagieren wollen. Er wird in dem tief in unserer christlichen
Erziehung wurzelnden Gefiihl bestdtigt, dafl eine passive, hinnehmende
Haltung dem Christen angemessener ist. Vielleicht kommt dem allen
dann die allgemein menschliche Neigung zur Trégheit und zum gering-
sten Widerstand entgegen . . . Vielleicht werden manchen aber die christ-
lichen Tugenden selbst fremd und fragwiirdig, da sie in ihrem Namen zu
einer Haltung hingewiesen werden, die ihnen im Ganzen der kirchlichen
Verhiltnisse verhingnisvoll erscheinen muf. Ja, sie mogen sich schliefilich
in ihrem Christsein unsicher und unbehaglich fiihlen.

Der Brief der fithrenden Personlichkeit enthdlt eine ernste Mahnung:
Was geschieht mit uns Christen, wenn unsere hochsten Leitbilder so an-
gewandt werden, dafl sie uns ldhmen, verwirren und uns das Christsein
problematisch machen? Wir spiiren, wie hier das Innerste der christlichen
Existenz angetastet wird, und zwar nicht selten wohl mit der ,guten Ab-
sicht®, Probleme, Unruhe und Unsicherheit zu vermeiden. Der Appell an
die christliche Hoffnung und Liebe, an Geduld und Klugheit geben einem
im Grunde nur taktischen Verhalten den Anschein des Unwiderleglichen
und einer hoheren Sanktion. Man setzt Begriffe und Formeln ein, die
unmittelbar auf das Gefihl des Christen wirken, ohne daff man Rechen-
schaft tiber ihre eigentliche Bedeutung und iiber ibren Stellenwert in unse-
rer konkreten Lebenswelt gibt. Die Formulierungen, in denen sie erschei-
nen, klingen dabei so selbstverstindlich, daf der Adressat kaum noch zu
fragen wagt, ob es denn wirklich einer echten christlichen Lebenshaltung



Eva Liiders 308

entspricht, sich im Sinne der Ermahnungen jenes Briefes beschwichtigen
und einddmmen zu lassen. In der Theorie wird ldngst die Relativitit von
Verhaltensnormen erwogen, die bislang als absolute Forderungen Gottes
an die Menschen aller Zeiten und Lebensverhiltnisse galten. Wir sehen
aber, wie sich die Praxis ganz selbstverstandlich auf Voraussetzungen ver-
1a}t, die ein Einwirken der theoretischen Einsichten und Entwiirfe auf
unsere Lebenshaltung und Lebensverhaltnisse verhindern.

Nehmen wir als Beispiel die Liebe: In einer fritheren Lebenswelt, wo
der Mensch schutzlos vielfiltigen Katastrophen ausgesetzt war, wo er nur
wenig planen konnte, mufte sich die ,caritas® in erster Linie dem einzel-
nen leidenden Menschen zuwenden. Sie bestand auch im Vermeiden eines
Konflikts, im Verzicht auf Gewalt, durch die man sich Recht hitte ver-
schaffen konnen, wihrend man Menschenleben aufs Spiel setzte ... In
unseren Lebensverhiltnissen kann sich die Liebe nicht auf das Almosen
und auf das Verbinden der Wunden des Nachsten, der unter die Riauber
gefallen ist, mehr beschranken. Sie muf} die Lebensbedingungen verbes-
sern, dem leidenden Menschen helfen, sein Leben selbst in die Hand zu
nehmen, sie mufl die Rauber bekdmpfen, damit sie nicht anderen neue
Wunden schlagen ... Diese Liebe konnte nicht passiv, duldend, fiigsam
sein. Sie diirfte nicht dem Konflikt aus dem Wege gehen, nicht auf Gewalt
verzichten, keine Kompromisse schlieflen . .. Es wire auch nicht in ihrem
Sinn, einem anderen Menschen, der in Illusionen befangen ist, Kritik und
Erschiitterungen ersparen zu wollen.

Diese Liebe wiirde auch nicht im Gegensatz zur Wahrheit und zur Radi-
kalitat erscheinen, wie es die fithrende Personlichkeit am Ende des Brie-
fes vorauszusetzen schien. Sie miifte beides fordern. Denn nur indem wir
die Wahrheit verbreiten, nach ihr handeln und anderen helfen, nach ihr
zu handeln, und nur indem wir darin ,radikal® sind, tun wir das Mogliche,
um unsere Welt zum Besseren zu verdndern. Kann es eine christliche Liebe
geben, die weniger will, die nicht das Gebot der Stunde erfiillt, in dem wir
den Anruf Gottes vernehmen sollen? — Die Liebe hitte vielleicht von
dem Empfinger jenes Briefes verlangt, die fithrende Personlichkeit auf
ihren verhingnisvollen Irrtum aufmerksam zu machen, der nur das be-
festigte und forderte, was sie zuvor in dem glanzenden Referat als Ursache
einer bevorstehenden Katastrophe dargestellt hatte. Wire er verstanden
worden? Hitte sich die fiihrende Personlichkeit nicht bewufit und unbe-
wuflt mit allen Mitteln dagegen gewehrt und nur noch mehr in ihrer Hal-
tung verfestigt? War es nicht blofle Torheit, in einem solchen Fall ,radi-
kal“ die eingesehene Wahrheit auszusprechen? — Aber konnte man als
Christ leben und handeln, ohne toricht zu sein . . .





