
Sind wir •nur Gast auf Erden"? 
Friedrich Wulf SJ, München 

Der Topos ist jedem Christen geläufig - er hat ihn oft genug gehört: von 
der Erde als dem Ort der Verbannung und dem Himmel als der eigent- 
lichen Heimat des Glaubenden, dahin er unterwegs ist. Er zieht sich durch 
die ganze christliche Frömmigkeitsgeschichte. Die Heimatlosigkeit galt ge- 
radezu als Programm des alten Mönchtums, das unter dem Motto der Gott- 
suche aus dieser Welt ausgewandert war1. •Sehr früh lernen sich die Chri- 
sten als exules zu fühlen, ,als verbannte Kinder Evas'", wie es später im 
Salve Regina heißt2. •Wir sind nur Gast auf Erden", singen wir in unse- 
ren Tagen. 

Seit einiger Zeit ist das aber nicht mehr der einzige Ton der Melodie. 
Ein anderer ist aufgeklungen und scheint die alte Weise fast zu übertö- 
nen: Die Erde ist dem Christen auf einmal und ganz neu zum •Geheim- 
nis" und zur •Verheißung" geworden3. Mehr denn je ist er darum •zur 
Erde entschlossen"4. •Gesegnet seist du machtvolle Materie, unwidersteh- 
liche Evolution, immer neu geborene Wirklichkeit, du, die du in jedem 
Augenblick unsere Rahmen sprengst, uns zwingst, die Wahrheit immer 
weiter zu verfolgen"5. Es ist, als habe Nietzsches Ruf, •der Erde treu zu 
bleiben"6, bei den Christen ein zwar spätes, aber um so lauteres Echo aus- 
gelöst. 

Wir möchten diesen Ton nicht mehr missen und können es gar nicht; 
denn die Erde ist uns zu einer Aufgabe geworden, der auszuweichen uns 
nicht erlaubt ist, einer Aufgabe, die uns von Gott aufgetragen wurde und 
etwas mit unserem Heil zu tun hat. Dürfen wir darum aber den anderen 
Ton einfach verschweigen, fallen lassen, als überholt, weil einseitig und 
mißverständlich, als Mißton abtun und vergessen? Müssen wir nicht viel- 
mehr beide Töne aufeinander abhorchen, ob sie nicht vielleicht doch eine 
einzige Melodie, die ganze Melodie christlicher Daseinsaussage und -er- 

1 Vgl. H. v. Campenhausen, Die asketische Heimatlosigkeit im altkirMidien und früh- 
mittelalterlichen Mönchtum, Tübingen 1930. 
2 H. Maier, Der Mensch im Exil. Zum Sinnwandel der modernen Emigration, in: Inter- 
pretation der Welt. Festschrift für R. Guardini zum 80. Geburtstag, Würzburg 1965, 303. 
3 So der deutsche Titel des ersten Bandes der Reisebriefe Teilhard de Chardins: Geheim- 
nis und Verheißung der Erde, Freiburg-München 1958. 
4 Mit Recht ist der zweite Band von Vorträgen und Aufsätzen A. Delps (Frankfurt 
1. Aufl. 1949) so überschrieben worden. 
5 P. Teilhard de Chardin, Lohgesang des Alls. Ölten und Freiburg 1961, 88. 
* Aus: •Also sprach Zarathustra", Kröners Taschenausgabe, Bd. 75, S. 82. 



Friedridi Wulf 322 

fahrung darstellen, hervorgegangen aus dem einen und unteilbaren My- 
sterium von Schöpfung und Heil? 

•Wir sind nur Gast auf Erden". Das ist altbiblisch. •Ich bin ja nur ein 
Gast bei dir, ein Fremdling nur, wie alle meine Väter", bekennt ein alt- 
testamentlicher Beter (Ps 39 [38] 13), und der Hebräerbrief greift das Wort 
auf, wenn er rückschauend auf die Geschichte Gottes mit seinem Volk von 
den großen Glaubenden sagt: Sie alle sind gestorben, •ohne die Verhei- 
ßungen erlangt zu haben; sie sahen sie nur von ferne und begrüßten sie 
und bekannten, daß sie Fremdlinge und Pilger seien auf Erden"7. Diese 
Vorstellung geht auf die Erzählung vom Sündenfall zurück. Adam wird 
aus dem Paradies vertrieben (Gen 3, 23 f.), Kain irrt •heimatlos" auf 
Erden umher (Gen 4, 12); beide haben die Nähe Gottes und damit den 
Quell und Sinn ihres Daseins verloren; sie leben im Exil, in der Fremde 
und in der Not, im Elend (elilenti, eilende), wie das Deutsche, beides ein- 
schließend, übersetzt. Gewiß ermöglicht Gott dem aus seiner Nähe ver- 
bannten Menschen den Weg wieder zu ihm zurück. Aber dieser Weg ist 
lang und beschwerlich. Man sieht ihn vorgebildet im Aufbruch Abrahams 
aus seiner Heimat und seinem jahrelangen Umherziehen unter mancher- 
lei Prüfungen und Gefahren; ebenso im Auszug der Hebräer aus dem 
Land der Knechtschaft und im Wüstenzug. Ans Ziel gekommen ist er aber 
erst im Gang Christi •hinauf nach Jerusalem", in seinem Sterben •außer- 
halb des Tores" der Stadt, •vor dem Lager", der Wohnstätte der Men- 
schen (Hebr 13, 12 f.). In solchen Gedanken ist die Heimatlosigkeit des 
altkirchlichen und frühmittelalterlichen Mönchtums begründet. Wenn die 
Mönche Einsamkeit und Wüste aufsuchten, dann machten sie damit nur 
offenkundig und bewußt, was in Wirklichkeit ist: die •Fremdlingschaft" 
(geviTEia, Soviet)8 des sündigen Menschen, der Gott verloren hat, die Not 
des verlorenen Sohnes aus der Parabel, der fern von seinem Vater in der 
Fremde (in einem fernen Land, Lk 15, 13) lebt und darbt. Sie begeben sich 
auf die (geistige oder auch wörtliche) Wanderschaft - im abendländischen 
Mönchtum wird die •Fremdlingschaft" (^Evi/ceia) zur Pilgerschaft (pere- 
grinatio)9 - durch alle Räume des Irdischen hindurch, sich aller irdischen 
Habe entledigend, •nackt dem nackten Christus folgend"10, in der Hoff- 
nung, in der Abgeschiedenheit der Kontemplation das Land der Verhei- 
ßung zu erreichen, das Paradies wiederzugewinnen. 

7 11, 13; vgl. auch 2 Kor 5, 6; 1 Pt 1, 1; 2, 11. 
8 H. v. Campenhausen, aaO. 8 ff. 
» Ebd. 11 ff. 
10 Dieser in der mittelalterlichen geistlichen Literatur oft begegnende Topos (z. B. 
Marianus Scotus, Vita, in: ActaSS, 2. Febr., S. 364; Robert von Abrissel, 11./12. Jh.) 
findet sich schon bei Hieronymus (Epist 125, 20; PL 22,1085). 



Sind wir nur •Gast auf Erden"? 323 

Hier liegt nun aber zugleich die zeit- und theologiegeschichtlich bedingte 
Grenze dieses Ideals. Was die Mönche verließen, war - wenigstens in der 
theologischen Reflexion - nicht nur die sündige Welt, von der das Johan- 
nesevangelium spricht, sondern Welt überhaupt, insbesondere die sichtbare, 
materielle Welt, die Welt der Vielfalt und der Zerstreuung, der Unord- 
nung und des Chaos. Wir wissen heute, wie sehr dabei platonische und 
gnostische Gedankengänge Pate gestanden haben. Losgelöst von Gott, der 
sie eingerichtet hat und sie in ihrem Umlauf lenkt, ist die Welt nach Pia- 
ton in immer größere Unordnung geraten und würde schließlich, •durch 
die Zerrüttung gänzlich aufgelöst, im unergründlichen Ort der Unähnlich- 
keit (töitog ctvo^oio-rriTog; lat. regio dissimilitudinis) versinken", wenn Gott 
nicht selbst wieder ihre Leitung in die Hand nähme11. In der Radikalisie- 
rung zum absoluten Bösen durch Plotin ist der •Ort der Unähnlichkeit" in 
die patristische Theologie eingegangen und schon bald mit dem •fernen 
Land" der biblischen Parabel, dem Land der Gottferne identifiziert wor- 
den. Nur wer sich aus diesem Land zu Gott aufmacht, das heißt sich von 
der Welt der sichtbaren, den Menschen gefangennehmenden Dinge abwen- 
det und sich mit den inneren Augen der geistigen Welt, ihrer Mitte und 
Einheit, Gott zuwendet, wird vom Untergang gerettet12. Aus solchem (dua- 
listischen) Denken heraus entschwand die Erde den Mönchen aus dem Blick 
und wurde nicht mehr genügend gesehen, daß doch eben die Geschöpfe, 
die Mitmenschen zumal, der Weg sind, auf dem der sich selbst und seiner 
Begierde entsagende Mensch zu Gott gelangt, um so mehr, als Gott selbst 
Mensch geworden ist und in seinem Geist die Welt zum Ort seiner person- 
haften Gegenwart gemacht hat13. 

Darum kann das Wort, das die Erde für den Christen ein Ort der Ver- 
bannung sei, und der Glaubende sich als Fremdling in dieser Welt und als 
Pilger auf dem Weg in die ewige Heimat fühlen müsse, nicht das einzige 
sein. Trotz der Todverf allenheit der Welt und des Menschen soll der Christ 
schon jetzt, in seinem zeitlichen Dasein, eine zwar vorläufige, aber doch 
wirkliche Heimat finden, muß ihm die Erde in einem tiefen Sinn zur Hei- 
mat werden. Liegt doch die endgültige, von Gott geschenkte Erfüllung des 
Menschen ganz auf der Linie dessen, was in der menschlichen Natur 

11 Piaton, der Staatsmann 273 d. 
12 Wie der platonische •Ort der Unähnlichkeit", der Entfernung und Entfremdung vom 
göttlichen Ursprung, mit der biblischen Verbannung aus dem Paradies und dem fernen 
Land des verlorenen Sohnes aus der lukanischen Parabel in der Väterzeit und im Mittel- 
alter identifiziert wurde, kann man in einem guten Überblick bei Schmidt, Regio dissimili- 
tudinis. Ein Grundbegriff mittelhochdeutscher Prosa im Lichte seiner lateinischen Bedeu- 
tungsgeschichte (Freiburg Ztschr. f. Philos. und Theol. 15 [1968] 62 ff.) nachlesen. 
13 Trotz dieser nicht zu leugnenden Tatsache hat v. Campenhausen (aaO, 30 f.) wohl zu 
scharf und apodiktisch über die asketische Heimatlosigkeit des Mönchtums geurteilt. 



Friedrich Wulf 324 

angelegt ist und ohne das der Mensch gar nicht existieren kann, auf 
der Linie der irdischen Heimat, auch wenn sie diese in unvorstellbarer 
Weise übersteigt. Gerade der heutige Mensch hat keinen Zugang mehr zu 
einer himmlischen Heimat, wenn er nicht um eine irdische, noch so unvoll- 
kommene Heimat weiß. Er braucht einen Ort der Geborgenheit und der 
liebenden Nähe, des Zu-Hause, auch und gerade dann, wenn er die Ehe- 
losigkeit und Heimatlosigkeit um Christi und des Evangeliums willen ge- 
wählt hat. Irgendwo muß er in dieser Welt verwurzelt sein, ein Stück Erde 
haben, das ihm zugeordnet ist, Menschen, die Freude und Leid mit ihm 
teilen. Ohne das würde er verkümmern. •Es ist (darum gar) nicht in das 
Belieben des Menschen gestellt, ob er eine Heimat habe oder nicht. Er ist 
darauf verwiesen, sie zu suchen, und wenn er sich die Füße nach ihr wund 
gehen müßte"14. Man kann diese Welt nicht mit noch so hohen Idealen 
überspringen wollen. Das Phänomen der modernen Massenemigration, 
der Vertreibung und Verbannung, der Flucht vor dem Terror, hat gezeigt, 
welchen Schaden der entwurzelte Mensch nehmen kann, vor allem dort, 
wo die Krankheit der Emigration epidemisch wird und eine atmosphärische 
Vergiftung herbeiführt. 

Gerade von hierher muß aber zum Schluß noch einmal auf das erste 
Wort von der Fremde und Pilgerschaft des Menschen auf Erden zurück- 
gegriffen werden. Denn der heutige Mensch erfährt in vielfacher und 
deprimierender Weise die Ungeborgenheit seines Daseins. Die Welt in 
ihrem augenblicklichen Stadium einer fortschreitenden Technisierung, der 
immer häufigeren Zusammenstöße politischer und wirtschaftlicher Mächte 
gewährt ihm immer weniger das Gefühl des Zu-Hauseseinkönnens. 

Und bei ehrlicher Betrachtung gibt sie ihm auch keine Hoffnung mehr, 
daß sich die Zukunft jemals zum Besseren wende. Angesichts solcher 
Existenznot ist es für die christliche Verkündigung eine Aufgabe ersten 
Ranges, die Verheißung eines heilen Lebens und einer heilen Welt, der 
Auferstehung in eine unangefochtene Freiheit und in die selbstlose Liebe 
dem heutigen Menschen neu zugänglich zu machen. Man müßte ihm zei- 
gen, daß erst im Wort der Offenbarung Antwort gegeben wird auf die 
unabweisbare Sehnsucht nach einer letzten heilen Wirklichkeit, wie sie 
sich den Tieferschauenden in unseren Tagen trotz aller Hoffnungslosig- 
keit und Verzweiflung immer wieder entringt. 

Geht nicht doch von dem Wort, daß wir •nur Gast auf Erden sind", eine 
große Kraft aus, eben diese Welt zu bestehen und immer wieder an ihrer 

Zukunft zu arbeiten? 

14 A. Delp, aaO, 86; das ganze Kapitel (74-92) handelt über die Notwendigkeit und den 
Wert der irdischen Heimat. 




