
Splitter zum Problem des Todes 
Karl-Heinz Crumbadi SJ, Berlin 

Askese gegenüber falschem Trost 

Wenn Theologen sich mit erstaunlich leichtfertiger Attitüde anschicken, in 
Wort und Schrift die Frage nach dem Tod als belanglos abzutun oder gar 
kurzerhand ein Leben nach dem Tod zu leugnen, scheint eine Reflexion 
auf dieses Phänomen unvermeidlich. Die so laut proklamierte Unaktuali- 
tät der Frage wird dann paradoxerweise höchst aktuell. Einige Ursachen 
sind leicht greifbar, andere liegen tiefer. Die ernsthafte und hoffnungsvolle 
Solidarisierung der Theologen mit den Gegenwartsproblemen der Mensch- 
heit, die sich aufdrängen, macht leicht geneigt, •letzte Dinge", die noch 
ausstehen, aufzuschieben, um nicht durch unnötige Reflexionen über solche 
•kopflastigen" Fragen die gegenwärtig mögliche Zusammenarbeit zu 
hemmen. Konnte Schopenhauer noch sagen, der Tod sei der •Musaget der 
Philosophie", lebte die Existenzphilosophie von der radikalen Frage nach 
dem Tod, so ist dieses geistige Klima weitgehend einem anderen gewichen. 
Der •Musaget der Philosophie" ist heute viel eher das Interesse an der 
möglichst rationalen Planung und Herstellung menschlicher Zustände in 
der Gesellschaft und die Veränderung staatlicher und kirchlicher Struktu- 
ren, Worte, die fast geeignet sind, durch ihre Abgegriffenheit die Dring- 
lichkeit des Anliegens, das in ihnen laut wird, in Mißkredit zu bringen. 

Der tiefere Grund für die Abstinenz von der Frage nach dem Tod scheint 
aber eine große geistige Resignation zu sein, die aus der Sorge entsteht, 
auf keinen Fall der •Ideologie" verdächtig zu werden. Wenn J. Choron 
in seiner Studie •Der Tod im abendländischen Denken" feststellt, daß die 
christliche Antwort auf das Todesproblem alle anderen verdrängte und bis 
heute wirksam blieb1, so kommt er doch zu der Wertung: •Der Glaube an 
ein Fortleben, insbesondere jenes im christlichen Himmel, erwies sich als 
kein sehr wirksames Heilmittel dagegen"2. War nicht tatsächlich die 
christliche •Lösung" oft in der Gefahr, im Bewußtsein der meisten zu 
einem harmlosen Trost zu degenerieren, der dadurch erkauft wurde, daß 
das Diesseits mit seinen Problemen herabgesetzt wurde zum Warteraum, 
in dem die Menschen gelangweilt herumsitzen, bis die Tür zum Sprech- 
zimmer Gottes aufgeht (Metz)? H. R. Schlette urteilt noch allgemeiner: 
•In bezug auf das, was man ,das Böse' nennt, ist unsere Theologie eine 

1 Jacques Choron, Stuttgart 1967, 86. 
2 Ebd. 275. 



Karl-Heinz Crumbach 326 

Lehre des demütigen, hinnehmenden, schweigenden, nicht-begreifenden, 
aber dennoch nicht aufbegehrenden Einverständnisses oder Sich-Abfin- 
dens, vielleicht sogar oft der Ausdruck eines christlich-fromm ausstaffier- 
ten Fatalismus"3. Bei aller Zurückhaltung vor diesem pauschalen Urteil 
wird man nicht leugnen können, daß sich die Theologie bemühen muß, 
jede allzu beredte und gesicherte Antwort auf die letzten Fragen einmal 
zu opfern und in ihr eigenes Denken Jesu Schrei der Verlassenheit am 
Kreuz einzulassen. S. de Beauvoir schreibt in •Ein sanfter Tod" über ihre 
Mutter: •Sie glaubte an den Himmel; doch trotz ihres Alters, ihrer Ge- 
brechen und Beschwerden war sie ungestüm der Erde verhaftet und emp- 
fand vor dem Tod ein animalisches Grauen"4, und weiterhin: •Ob man sich 
die Unsterblichkeit als eine himmlische oder eine irdische vorstellt - so- 
lange man am Leben hängt, tröstet sie nicht über den Tod hinweg!"5. 
Kommt hier nicht zum Ausdruck, daß in der Erfahrung eines konkreten 
Sterbefalls die Tröstungen der Kirche nicht mehr allzuviel besagen? V. 
Gardavsky bemerkt einmal: •Wer an Gott glaubt und an eine unsterbliche 
Seele, der hat auch in seinem letzten Stündlein eine Hoffnung; er schiebt 
seinen Tod noch um ein Weilchen hinaus. Ich habe diese Hoffnung nicht... 
Jede meiner Beziehungen trägt das Zeichen des Todes"6. Allzuleicht wird 
man diese heroische Weigerung, eine Sinndeutung des Todes anzunehmen, 
nicht abtun können, wenn man das unvergleichliche Hohelied der Liebe 
liest, das der gleiche Autor auf den letzten Seiten seines eben zitierten 
Buches niederschrieb. 

Das ist das Rätselhafteste am Tod, daß Menschen über ihn reden, 
zugleich ist eben dies das größte Rätsel des Menschen selbst. Aber 
das Wort, das sich den Menschen aller Zeiten auch noch angesichts des 
Todes entrang, hat eine tiefe Zweideutigkeit in sich. Sobald es laut wird, 
steht es vor der Entscheidung, dem Gefälle zur Ideologie nachzugeben, wo 
leicht durchschaubarer Trost es erwartet, oder aber Philosophie zu werden, 
die ihre Grenze mitdenkt, ohne sie aufzuheben. Vor einem solchen Denk- 
ethos muß die christliche Rede über den Tod sich verantworten. Der dia- 
lektisch geschickte Beweis einer Unsterblichkeit der Seele wird ihm heute 
wohl kaum mehr entsprechen. Die Härte dieses Anspruches mag manchen 
Theologen dazu führen, angesichts des Todes resigniert zu schweigen. 

Die Gefahr des falschen Trostes vor dem Phänomen des Todes bedroht 
nicht allein das christliche Denken. Das soll an zwei Beispielen gezeigt 
werden. 

3 Warum schläfst du, o Herr? in: Orientierung, 33 (1969), 195. 
4 rororo 1016, 15. ~  5 Ebd. 102. 
6 Gott ist nicht ganz tot, München 1968, 229. 



Splitter zum Problem des Todes 327 

Th. W. Adorno7 kritisiert in seiner bissigen Attacke auf die Philosophie 
Heideggers mit äußerster Schärfe die existentiale Analyse des Todes in 
•Sein und Zeit". Das •Sein zum Tode" kann absehen von der Erfahrung 
des ontischen Todes, von seinem faktischen Vorkommen, von seiner biolo- 
gischen Wirklichkeit, die eher in die Sphäre des •Man" gehören. Noch ein 
Satz Adornos aus der •Negativen Dialektik" spricht deutlich in diese Rich- 
tung: •Seine (des Todes) metaphysische Erhöhung entbindet von seiner 
Erfahrung"8. Die Eigentlichkeit des Todes muß in anderen Sphären ge- 
sucht werden, entrückt von seiner Faktizität. •Der Tod ist eigenste Mög- 
lichkeit des Daseins. Das Sein zu ihr erschließt dem Dasein sein eigenstes 
Sein-können, darin es um das Sein des Daseins schlechthin geht. Darin 
kann dem Dasein offenbar werden, daß es in der ausgezeichneten Mög- 
lichkeit seiner selbst dem Man entrissen bleibt, d. h. vorlaufend sich je 
schon ihm entreißen kann"9. Der Tod wird zur ontologischen Auszeich- 
nung des Daseins und zum Stifter seiner Ganzheit. Auch die Ganzheit des 
Lebens wird nicht dort gedacht, wo sie sein müßte und möglicherweise 
fehlt, nämlich in der •Einheit des ganzen Inhalts von realem Leben"10, 
sondern an dem Punkt, der das Leben gerade begrenzt und seine Ganzheit 
negiert. Voraussetzung dafür ist die Unterscheidung zwischen dem Tod als 
bekanntem, innerweltlich vorkommendem Ereignis und dem Tod als 
Eigentlichem. Das Urteil Adornos läßt an Deutlichkeit nichts zu wünschen 
übrig: •Durch die Eigentlichkeit des Todes flieht er vor diesem. Was da in 
höherer als bloß empirischer Gewißheit sich ankündigt, reinigt ihn so 
falsch von Elend und Gestank des animalischen Krepierens wie nur ein 
Wagnerscher Liebes- oder Erlösungstod, ähnlich dem Einbau des Todes 
in die Hygiene, den Heidegger den Uneigentlichen ankreidet. Er wird 
durch das, was die Hochstilisierung des Todes zur Eigentlichkeit ver- 
schweigt, Bundesgenosse seines Abscheulichen. Noch im zynischen Mate- 
rialismus des Seziersaals ist es aufrichtiger erkannt, objektiv kräftiger 
denunziert als in den ontologischen Tiraden. Diese haben zum Kern die 
überempirische Gewißheit des Todes als eines dem Dasein existential Vor- 
gezeichneten; Reinheit von Erfahrung spielt hinüber in das, was sie einmal 
unmetaphorisch war, Reinheit von Schmutz. Aber der Tod ist in keinem 
Verstände rein; auch nichts Apodiktisches. Sonst wären die Verheißungen 
der großen Religionen seinsvergessen"11. Der ontologisierte Tod ist als 
Auszeichnung des Daseins auch längst nicht so furchtbar wie der ontische, 

7 Th. W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeil, Frankfurt 1965, 108-136. 
8 Negative Dialektik, Frankfurt 1966, 360. 
9 M. Heidegger, Sein und Zeit, Halle3 1931, 263. 
10 Th. W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, 121. 
11 Ebd. 129. 



Karl-Heinz Crumbach 328 

faktisch vorkommende Tod, der das Dasein grausam abbricht und zerreißt. 
•Der Heideggerschen Philosophie schloß sich, was einmal Pforte zum ewi- 
gen Leben war, zu; sie betet statt dessen Wucht und Größe des Tores an"12. 

Bei Ernst Block ist es seine Lehre von der •Exterritorialität"13, die dem 
Kern des Existierens gegenüber dem Tod eignet, welche den Menschen mit 
einer •Utopie des Non omnis confundar"14, wie er sie selbst bezeichnet, 
trösten will. Der Kern des Existierens, das Daß-Sein, ist •Treiber des 
Werdens" und •Grund der Vergänglichkeit", aber selbst noch nicht in den 
Prozeß des Werdens eingetreten; sonst wäre die gelungene Sache schon 
heraus, mithin kein weiterer Grund zum Prozeß, zum Werden und daher 
auch keine Vergänglichkeit. •Weil ... der zentrale Augenblick unseres 
Existierens sich überhaupt noch nicht in den Prozeß seiner Objektivierung 
und, schließlich, Realisierung begeben hat, deshalb kann er selber freilich 
nicht der Vergänglichkeit unterliegen"1*. Nicht zeitlose Überlegenheit über 
den Prozeß der Geschichte läßt ihn vom Tod unbedroht, sondern die Tat- 
sache, daß er noch ungeworden treibt und auf ein Eschaton bezogen ist. 
Man hat auf die Nähe dieser Vorstellung zur Idee der Unsterblichkeit der 
Seele und der Seelenwanderung, wie sie etwa bei Lessing, Kant und Fichte 
vorliegt, hingewiesen16. Hier ist es allerdings nicht die transzendentale 
Unangreifbarkeit der Subjektivität in ihrer Reflexion, welche den Tod 
hintergehen kann, sondern die Hoffnung. Aber die Unterscheidung zwi- 
schen Kern und Schale macht es möglich, daß ein Identitätspunkt bleibt, 
der von der Zerstörung der Wirklichkeit des Lebens, die nur Schale ist, 
unbetroffen bleibt. Ist es nicht eine seltsame Umkehrung der Fronten, 
wenn es zwei christliche Theologen sind - J. Moltmann und W. D. 
Marsch -, die fragen, ob Bloch die Tödlichkeit des Todes ernst genug 
nimmt?17 Bloch nämlich wirft an vielen Stellen den Christen vor, daß ihre 
Hoffnung eine todsichere Sache sei, wo nichts mehr auf dem Spiel stehe - 
ohne jedes Risiko. W. D. Marsch sieht in der Theorie Blochs einen •denke- 
rischen ,Trick'"18 und fragt: •Kann man so argumentieren an offenen Grä- 
bern, von Kindern zumal oder Irren, oder angesichts der Massenverschar- 
rungen von Auschwitz, Stalingrad oder Hiroshima (um nun drei Weisen 
eines zugleich anonymen und sinnlosen Sterbens zu nennen, die durch den 

12 Ebd. 134. 
13 Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1969, Hoffnungsbilder gegen den Tod, bes. 1385 
bis 1391. 
14 Ebd. 1391. " Ebd. 1387. 
16 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung, München5 1966, 327 f. 
17 J. Moltmann, a. a. 0. 326-330 und W. D. Marsch, Hoffen worauf? Auseinandersetzung 
mit Ernst Blodi, Hamburg 1963, 104-116. 
18 Marsch, a. a. 0. 99. 



Splitter zum Problem des Todes 329 

Blick auf einen exterritorialen Kern' menschlichen Existierens nicht sinn- 
voller werden, sondern grauenvoll, nichtig bleiben)?"19 Hat nicht Bloch 
zumindest in der Reflexion über einen •Kern des Existierens" eine heim- 
liche Garantie in aller Unsicherheit? Moltmann20 erinnert daran, daß die 
Denker, die Bloch gerne anführt (Marcion, Montanus, Joachim von Fiore 
und Thomas Müntzer) Verächter des Leibes und der Erde waren, denen 
die Liebe fehlte, den Schmerz der Erde anzunehmen, weil sie für Leib und 
Erde keine Hoffnung kannten. 

Unsere Frage lautet nun: Könnte nicht gerade die Weigerung, •Lösun- 
gen" des Todesproblems anzunehmen, die seine Erfahrung im Grunde 
nicht an sich heranlassen, auch wenn sie noch so subtil sind und auf noch 
so hohem denkerischem Niveau stehen wie in den beiden angeführten Fäl- 
len, ein genuin christlicher Impuls sein? Das Kreuz und der Tod Jesu kann 
ein Zeichen dafür sein, daß die Erfahrung von Leid und Tod im Zentrum 
des Christlichen stehen und daß es unmöglich ist, den Tod durch irgend- 
eine Reflexion erträglich zu machen und ihn durch ein verborgenes Reser- 
voir tröstlicher Theorie zu überspielen. 

Das Beispiel Hiob 

Das klassische Beispiel religiösen Protestes gegen Leid und Tod ist Hiob. 
Dieser Protest erhebt sich mitten aus der Erfahrung, die Israel mit Gott 
machen konnte. Nicht nur das Buch Hiob spiegelt ihn wider. Auch viele 
Klagelieder in den Psalmen und bei Jeremia stehen in dieser Tradition. 
Man lese nur einmal die betreffenden Abschnitte in der •Theologie des 
Alten Testamentes" von Gerhard von Rad21, um die große Bedeutung 
dieses vielschichtigen Phänomens nur zu erahnen. Für Ernst Bloch22 ist 
Hiob einer der Kronzeugen für seine •subversive" Bibelinterpretation, für 
Gardavsky23 ist er der •Urtyp der existentiellen Hoffnungslosigkeit", und 
der Exeget v. Rad sieht in Hiobs •Verzweiflungsausbruch in solcher Bal- 
lung und Schärfe" etwas Neues und in Israel Unerhörtes. •In einer total 
gemeindelosen und heilsgeschichtslosen Existenz trägt er in eisiger Isolie- 
rung seinen Kampf mit Gott aus"24. Die Reden Hiobs stellen ein deutliches 
Anwachsen des Schreckens und des Abscheus dar vor dem Gott, der das 

"A.a.O. 101. 2° A.a.O. 330. 
21 Theologie des Alten Testaments, München 61966, Bd. I, bes. das Kapitel •Die Anfech- 
tungen Israels und der Trost des Einzelnen", 395-430. 
22 Das Prinzip Hoffnung, 1455-1456 und: Atheismus im Christentum, Frankfurt 1968, 
148-166. 
23 Gott ist nicht ganz tot, 34. 
24 A. a. 0. 424. 



Karl-Heinz Crumbach 330 

Leid zuläßt. Es geht ihm gerade nicht um die allgemeine Frage nach dem 
Sinn des Leides, sondern um die Erschütterung seiner Existenz vor Gott 
und die zerrüttete Beziehung zu ihm. Es ist kaum erstaunlich, daß Bloch in 
genialer Gewaltsamkeit seinen roten Faden weiterzieht von der Schlange, 
Kain usw. über Hiob bis zu dem •Rächergott", an den Hiob in seiner Ver- 
zweiflung appelliert. Hiob habe die Lösung25, und zwar in der Tiefe seiner 
Rebellion gegen Jahwe und der Berufung auf den •Bluträcher". So gestal- 
tet sich für Bloch der Protest Hiobs zur •Grenze der Geduld"26, ja sogar 
zum •Exodus aus Jahwe selbst"27. Diese Auslegung wird dem Buch sicher 
nicht gerecht, denn abgesehen davon, daß für die altisraelitische Klage die 
Existenz Jahwes unbezweifelbare Voraussetzung bleibt, verläßt die At- 
tacke Hiobs nirgends die •interrogative Sprachform", wie H. D. Bastian 
zeigt28. Was v. Rad über die gesamte Klage Israels schreibt, gilt auch für 
Hiob: •Aber gerade in diesem Unvermögen, des Todes ideologisch oder 
mythologisch Herr zu werden, hat Israel einen in der Geschichte der Reli- 
gionen einzigartigen Gehorsam der Wirklichkeit des Todes gegenüber 
bewiesen. Wie gesprächig werden da die Religionen, wie kühn die Mytho- 
logien!"29 Hiob fragt. Auch die Antwort, die Bloch vermutet, wäre zuviel. 
Hiob fragt hartnäckig. Seine Freunde können ihn mit all ihren klugen Er- 
klärungen nicht aufklären. Deren theologische Gelehrigkeit karikiert auch 
Bloch: •Die drei Freunde liefern die abgemachten, vorgeschriebenen, un- 
wirklichen Klischees, halten Hiob die Tradition entgegen, doch sie bringen 
ihn nicht zum Schweigen. Weder der mild-gravitätische Eliphas, mit einer 
Fülle epigonaler Predigt, noch der hausbackene Bildad noch der grobe 
Zophar"30. Hiob will Gott selbst fragen und ihn zur Antwort zwingen, 
denn sein Fragen ist radikaler als das Schema, in das seine Freunde es 
hineinzubringen versuchen, um sie dann theologisch glatt und wendig zu 
beantworten. •Für diese Frage gibt es keine theologische Lösung, kein pas- 
sendes dogmatisches Antwortsystem einer wie immer konzipierten Theo- 
dizee, sondern allein die Erlösung des Menschen aus dem Frage-Leid"31. 
Die •Antwort" Gottes ist für die Deutung außerordentlich wichtig. Der 
•Sturm von Gegenfragen", die keine noch so wissende Theologie beant- 
worten könnte, begegnet •jener Naivität des Menschen, die wähnt, es 
liege dicht hinter jedem seiner Probleme gleich die göttliche Lösung für 
ihn bereit"32, und entlarvt so die Lächerlichkeit menschlicher Einsicht. 
Hiobs Anklage kann nicht zum Atheismus führen. Er bleibt in der Frage, 

25 Atheismus im Christentum, 156. 26 Ebd. 148. 
27 Das Prinzip Hoffnung, 1456. 
28 Theologie der Frage, München 1969, 275. 
29 A. a. O. 402. 30 Atheismus im Christentum, 150. 
31 Bastian, a. a. O. 273. 32 v. Rad, a. a. 0.429. 



Splitter zum Problem des Todes 331 

die er selbst ist, und leidet sie durch. Die Frage-Antwort Gottes kann viel- 
leicht zeigen, daß seine •überraschende Lebendigkeit und rätselhafte 
Wirklichkeit nur im aporetischen Dialog von Frage und Gegenfrage ge- 
lehrt werden kann"33. 

Am Ende der Fragetradition israelitischer Klage, ja als ihre schärfste 
Radikalisierung, muß auch Jesu Schrei der Verlassenheit am Kreuz gese- 
hen werden. •Für christliche Theologie ist der Kreuzesschrei Jesu der tief- 
ste Fragehorizont nach Gott. All ihre Antworten müssen immer wieder 
zu dieser fundamentalen Frage zurückkehren, denn sie läßt sich durch 
geschichtliche Antworten nicht schließen"34. 

Schweigt Hiob heute? 

Unsere Überlegungen haben in die Nähe einer These geführt, die für 
christliche Philosophie und Fundamentaltheologie sehr bedeutsam war: 
Der Mensch frage aufgrund seines •Wesens" immer nach dem Sinn seines 
Lebens und Sterbens. Aus dieser unendlichen Frage und Sehnsucht ließ 
sich dann mit relativ geringem begrifflichem Aufwand die Forderung eines 
absoluten Sinnes postulieren oder gar demonstrieren. Dann aber wird das 
Leid und der Tod leicht zum ersten und letzten Trumpf religiöser Apolo- 
getik. Wir können hier die Frage nach einem •Wesen" des Menschen nicht 
einmal berühren. Jedenfalls erfordert es der Fragestand heutiger Refle- 
xion, daß man bei solchen Überlegungen außerordentlich behutsam vor- 
gehen muß und sich nicht mehr so leicht dabei tun darf, aus dem isoliert 
betrachteten geistigen Akt des Fragens eine ganze Metaphysik herauszu- 
prozessieren. Diese Gefahr eines Denkens, das kaum mehr recht glaub- 
würdig ist, veranlaßte H. D. Bastian, in seiner •Theologie der Frage" den 
konkreten Bedingungen menschlichen Frageverhaltens nachzugehen36. Ein- 
gehende Untersuchungen zeigen, daß eine einbahnige Metaphysik des 
Fragens, die dann relativ leicht zur sicheren Antwort gelangt, nicht mög- 
lich ist, daß das Fragen des Menschen nicht so zu seinem •Wesen" gehört, 
daß es immer und zu allen Zeiten ein Garant für metaphysische Probleme 
und Bedürfnisse ist. Soziologie, Anthropologie, Politologie, Kybernetik 
und Linguistik ermitteln die Bedingtheit menschlichen Denkens und Fra- 
gens. 

Was ergibt sich daraus für die radikale und, wie wir sagten, durch keine 
Antwort zum Schweigen zu bringende Frage nach dem Sinn des Sterbens? 

33 Bastian, a. a. 0. 275. 
31 J. Moltmann, Gott und Auferstehung, in: Perspektiven der Theologie, München-Mainz 
1968,41. 35 A. a. O. 31-248. 



Karl-Heinz Crumbach 332 

Steht der konkrete Mensch unserer Gesellschaft in dem • Fragehorizont", 
den Moltmann so eindrucksvoll skizziert, lebt und leidet der Mensch unse- 
rer Tage unter der letzten Frage, die Hiob und Jesus durchlitten? Sicher- 
lich ist auch der Mensch von heute zuweilen von dieser Frage bewegt, und 
wenn sie hervorbricht und laut wird, erhebt sie den gleichen erschüttern- 
den Protest wie zu allen Zeiten. Aber zumeist wird der Tod totgeschwie- 
gen, die Frage nach seinem Sinn verdeckt. Woher kommt das? Fast die 
gesamte Lebensdynamik des Menschen in der modernen Konsumgesell- 
schaft ist kanalisiert in ein System technisch oder wirtschaftlich erfüllbarer 
Bedürfnisse. Schon in dem Nachwort der glänzenden Satire E. Waughs 
•Tod in Hollywood" schrieb der Verleger: •Die soziale Kultur unserer 
Tage produziert Menschen wie Manufakturartikel, die wohl als Roboter 
mechanisch kompetent funktionieren können, die aber in allen wichtigen 
Entscheidungen des Lebens unfähig sind zu urteilen und sich zu entschlie- 
ßen und deshalb versagen und zerbrechen. Unsere Zeit schminkt und über- 
zuckert das Bild des Todes und behandelt die Toten, wie wenn sie Lebende 
wären. Das Leben selbst zu meistern aber sind die Lebenden nicht im- 
stande." Viele Menschen haben schon vor ihrem Tod aufgehört zu leben 
und werden durch die Gesetze der Zivilisation selbst in Dinge verwandelt, 
die nicht mehr fähig sind, die Möglichkeiten ihrer Freiheit zu realisieren. 
Einerseits ist der Tod •unser alltäglicher, ungerufener Gast" geworden, 
•volkstümlich" und •demokratisiert", •anderseits wollen wir immer weni- 
ger von ihm wissen"36. Zeitung, Fernsehen und Illustrierte führen uns ihn 
ständig und in tausenderlei Gestalt vor Augen, so daß auch er zum Kon- 
sumgut werden konnte, serviert zum Frühstück oder zur Flasche Bier am 
Abend, um den Preis der Ununterscheidbarkeit von (im wörtlichen Sinne) 
tödlichem Ernst und billigster Unterhaltung. Wir erkaufen uns teure Illu- 
sionen, um seine Realität zu verschleiern. Verjüngungspillen und Hormon- 
präparate sind nur der deutlichste Ausdruck davon. Die Frage nach dem 
Tod ist erstarrt, entstellt und verzerrt. •Die zivilisatorische Integration 
des Todes, ohne Gewalt über ihn und lächerlich vor ihm, den sie zu- 
schminkt, ist die Reaktionsbildung auf dies Gesellschaftliche, täppischer 
Versuch der Tauschgesellschaft, die letzten Löcher zu verstopfen, welche 
die Warenwelt noch offen ließ"37. Man braucht nur einmal die Karikaturen 
Waughs zu lesen, um sich den abgrundtiefen Zynismus dieser Situation 
lebendig vor Augen zu führen. 

Das Christentum kann angesichts solcher Verhältnisse nicht so leicht die 
•wesensgemäße" Frage nach dem Sinn des Daseins ausschlachten und sich 

** Schermann, Reportage über den Tod, Wien 1967, 16 f. 
37 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, 361. 



Splitter zum Problem des Todes 333 

parasitär in eine Lücke unendlicher Sehnsucht mit allzu schneller Antwort 
einnisten. Seine Aufgabe ist eine andere, entscheidendere. Die Kirche muß 
durch ihre Verkündigung den Menschen wieder frei machen für relevante 
Fragen. Ihr Ziel könnte es sein, ein fast lückenloses System von Konsum 
und Information aufzubrechen, in Frage zu stellen und so den Menschen 
von heute wirksam und nicht nur theoretisch-postulatorisch vor die Frage 
zu stellen, die er selber ist. Das ist auch das große Anliegen der •theologi- 
schen Didaktik" H. D. Bastians. •Die theologische Didaktik konfrontiert 
die Kirche mit der Tatsache, daß auch Christen nicht von Natur oder ,aus 
Glauben' und von selbst fragen und antworten"38. Entlarvt Adorno in 
ätzender Schärfe die absolute Seinsfrage als •Lieblingsrequisit des Jar- 
gons"89, so urteilt Bastian wohl zu Recht: •Adornos Warnung rettet jede 
pädagogische und theologische Didaktik, in deren ureigenem Interesse es 
liegen muß, daß die Frage ihre konkrete, kommunikative Kraft behält, ihre 
Fähigkeit, Dinge zu packen, Sachverhalte zu erschließen, Gemeinschaft zu 
schließen, Solidarität zu stiften"40. Die Funktion der christlichen Botschaft 
kann es sein, totalitäre Fragen und totalitäre Antworten abzuweisen und 
ein Frageverhalten zu ermöglichen, das •die Kommunikationsform des 
Kreuzes im Dasein des Menschen und der Gesellschaft"41 bilden könnte. 

Auferstehungsglaube konkret: •Praxis" der Liebe 

Wie kann das Christentum unter den gegenwärtigen Bedingungen aus der 
Kraft seiner Botschaft, die Leben verheißt, die Fragestellung und dann 
auch - das ist sogar das Entscheidende - die Infragestellung des Todes 
erschließen? Wo ist der konkrete Ort, an dem diese Frage ansetzen kann 
und sich ausbuchstabieren muß? 

Zum Versuch einer Antwort müssen wir zwei Vorbedingungen formu- 
lieren. Worüber wir reden können • so lauteten unsere anfänglichen 
Überlegungen - ist der Tod, wie er gestorben wird, seine alltägliche Ge- 
genwart und seine augenscheinliche Sinnlosigkeit, die jede Hoffnung zur 
Narretei und Torheit macht. Christentum verkündet das Wort vom Kreuz. 
Die ungeschminkte Wirklichkeit des Todes und die Aporie der Todes- 
erfahrung in das Bewußtsein einzulassen, ist die erste Forderung. Der 

38 A. a. 0. 93. 
39 Jargon der Eigentlichkeit, 26. 
40 A. a. O. 25. 
41 Bastian, a. a. 0. 351. Die Ausführungen Bastians im ganzen gesehen machen klar, daß 
die •Theologie der Frage" nicht einer rein formalen, selbstzerstörerischen Aporetik das 
Wort redet, sondern ein offenes System stabilisierender - was nicht heißt immunisieren- 
der - Antworten voraussetzt, das relevantes Fragen überhaupt erst ermöglicht. 



Karl-Heinz Crumbach 334 

Christ darf nicht vor dem Durchleiden dieser Frage sich den Trost der 
Auferstehungsbotschaft zusagen. Die Gefahr der Ideologie, die doch nur 
falschen Trost verheißt, haben wir wohl deutlich genug herausgestellt. - 
Zum zweiten ist wichtig zu sehen, daß das Christentum mit seiner Bot- 
schaft der Nichtigkeit des Diesseits nicht in reiner Paradoxie - so religiös 
sie auch immer klingen mag - die Verheißung des Jenseits entgegenstellen 
kann. Einem solchen •Sprung" ist keine Aussicht auf Erfolg beschieden. 
Ein solches Jenseits würde zum ausweglosen Schein, zur reinen Symbolik 
verflüchtigt, wenn es nicht von den Erfahrungen im realen Leben des 
Diesseits gespeist ist. •Die metaphysischen Interessen der Menschen bedür- 
fen der ungeschmälerten Wahrnehmung ihrer materiellen. Solange diese 
ihnen verschleiert sind, leben sie unterm Schleier der Maja. Nur wenn, 
was ist, sich ändern läßt, ist das, was ist, nicht alles"42. Die Möglichkeit, die 
Widersprüche dieses unheilen Lebens zu beseitigen, und vor allem das 
reale Bemühen darum, sind also die Bedingung der Möglichkeit dafür, 
von jener Fülle des Lebens zu reden, die allein von den Ausweglosigkeiten 
des Diesseits zu erlösen vermag. Der weitere Verlauf der Überlegung 
wird die Wichtigkeit dieser •Vorbedingungen" von selbst erweisen. 

An die vorgetragene Forderung, die Bitterkeit des Todes ernstzuneh- 
men, wird man schwerwiegende Fragen richten können. Was kann am 
Ende einer solchen Haltung ehrlicherweise anders stehen als die völlige 
Resignation, das Gebanntsein von der realen Ausweglosigkeit, daß jeder 
von uns sterben muß und sterben wird, daß auch unser Leben zerrinnt und 
am Ende zerschlagen wird? Besteht nicht darüber hinaus die Gefahr einer 
Ästhetik des •Absurden", die dieses vernarrt wie selbst-zerstörerisch an- 
starrt und ihm so doch insgeheim den Stachel nimmt, der weh tut? Wir 
müssen diese Gefahr deutlich sehen. Wie es einen Optimismus gibt, der 
nur falschen Trost spendet, so gibt es auch einen heroischen Pessimismus, 
der keine geringere Entlastungsfunktion hat43. Das Sich-Ergeben in einen 
sinnlos blinden Willen, wie es Schopenhauer empfahl, in Fatum, Moira 
oder Kismet prägen ein Bewußtsein, das sich zur eigenen Selbstbefriedi- 
gung in sich selbst verschließt und sich nicht über sich hinaustreiben lassen 
will. 

Die christliche Haltung gegenüber dem Tod darf niemals bei der Ein- 
sicht in den allweisen Ratschluß Gottes stehenbleiben, für den auch das 
sinnloseste Leid noch sinnvoll und Ausdruck göttlicher Liebe ist. War das 
ganze Leben und Sterben Jesu ein Kampf gegen die Krankheit und das 

42 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, 389. 
43 J. B. Metz, J. Moltmann, W. Oelmüller, Kirche im Prozeß der Aufklärung, München- 
Mainz 1970, 131-143, bes. 135. 



Splitter zum Problem des Todes 335 

Leid, ja auch gegen den Tod, im Namen seiner Botschaft von der andrän- 
genden Herrschaft Gottes, so dürfen auch wir in seinem Sterben, das er in 
der Konsequenz seiner freimachenden Botschaft auf sich nahm, in seinem 
Schrei am Kreuz den Ausdruck eines tiefen Protestes gegen alles Leid 
sehen. H. R. Schlette hat den bedenkenswerten Vorschlag einer •Theologie 
des Protestes"44 gemacht. Danach wird der Glaubende zu einer protestie- 
renden Existenz, die das Einverständnis mit dem Dasein des Leids ver- 
weigert. In der Linie der altisraelitischen Klage und des Widerstandes 
Jesu gegen Leid und Tod darf dann auch das Gebet des Christen in den 
Protest Jesu einstimmen und zum •Erweis eines äußersten disagreement 
werden". •Unsere Gebete wären so eine einzige große Pro-vokation (im 
wörtlichen Sinne) und ein gewaltiger Protest, denn alles Bitten heißt neu- 
testamentlich: Maran atha - Komme möglichst bald, zögere nicht; dein 
Reich möge da sein, lieber heute als morgen"45. Dann wird der Satz, daß 
auch das bitterste Leid noch umfangen ist von göttlicher Liebe, umgewan- 
delt von einer theologischen Formel, die wir als •Patent in der Tasche" 
jederzeit der Ratlosigkeit des Nichtchristen vorweisen können, in die Syn- 
these, die wir erhoffen und provozieren. - Aber auch dieser Protest wird 
von der Länge der Zeit verschlungen; denn muß er nicht am Ende doch 
dem Bewußtsein radikaler Ohnmacht weichen, weil Leid und Tod kein 
Ende nehmen? Sonst bliebe nur das trotzige Nein des Menschen, zukunfts- 
los und nichtig. Woher nimmt der Protest seinen langen Atem und seine 
verwandelnde Kraft? Wodurch kann er erlöst werden davon, daß er in der 
Tiefe der menschlichen Existenz verhallt? 

Nimmt unser Gebet die Fragen aller Menschen in sich auf, so gewinnt 
es seine Kraft von der Botschaft Jesu her. Heißt die Grundbitte •Dein 
Wille geschehe!", so ist es eine Bitte an den Gott, der unser Leben will. 
Unser Protest gewinnt seine Schärfe aus dem Glauben, daß in Jesus von 
Nazareth sich Gott selbst in die Nacht des Todes begeben hat. Das bedeutet 
•eine Steigerung der Voraussetzung der Theodizeefrage und damit auf 
der anderen Seite eine unendliche Vertiefung des Leidens an der Welt, 
am persönlichen Geschick und an der Ohnmacht - zum Gottesschmerz"46. 
Der Christ fragt mit dem sterbenden Jesus, in dem Gott bei uns ist, nach 
Gott. Dann •steht Gott nicht mehr vor dem Forum der menschlichen Theo- 
dizeefrage, sondern ist in sie selber verwickelt, steht in ihr auf dem Spiel; 
einem Spiel, in dem der Verlierer gewinnt"47. Woher aber nehmen wir die 
Hoffnung, daß der Verlierer gewinnt und die Antwort in der Frage gegen- 
wärtig ist? 

« A. a. 0. 45 A. a. 0. 197. 
M Moltmann, Perspektiven, 40. " Ebd. 48. 



Karl-Heinz Grumbach 336 

Die Zeugen des Geschehens, das die Bibel Auferstehung nennt, treten 
dafür ein, daß sich ihnen derselbe Jesus, der am Kreuz sterbend scheiterte, 
als lebendig erwiesen hat. Auch wir hören dieses Zeugnis. Wie aber wird 
dieses Zeugnis glaubhaft für uns? Etwa nur im reinen Entschluß, das Un- 
glaubliche zu glauben, das Paradoxon anzunehmen? Oder können wir 
etwas von seiner Wahrheit selbst erfahren und bewahrheiten? 

Es ist nicht wahrscheinlich, daß wir die Hoffnung auf den Sieg über den 
Tod •gerade aus der Kraft des Protestes haben, und nur so"48, wie es wohl 
ein wenig überspitzt bei Schlette heißt. Unser Protest gegen Leid und Tod 
kann nicht von sich selber leben. Im gleichen Satz äußert Schlette einen 
Gedanken, der wohl eher zur Lösung unserer Frage führt. Demnach wäre 
der Osterglaube •das möglich gewordene Vertrauen darauf, daß der Pro- 
test nicht ungehört verhallt, daß er auf dem Grund der Wirklichkeit tat- 
sächlich ankommt ... und daß es deshalb möglich wird zu leben und zu 
arbeiten als solche, die eine Hoffnung haben .. ."49 (Hervorhebung von 
mir). Der Glaube und die Hoffnung auf den Sieg Jesu über den Tod, den 
wir Auferstehung nennen, müssen sich ausbuchstabieren im Kampf gegen 
alles Leid und Unrecht in unserer menschlichen Gesellschaft, denn sie sind 
die greifbare und angreifbare Gestalt des Todes mitten in unserem Leben. 
Hier wird auch die Fragestellung und Infragestellung des Todes konkret, 
hier ist der Ort, wo im Einspruch gegen die vom Menschen selbst verschul- 
deten Leiden die Frage nach dem Tod als Hebel der Veränderung anset- 
zen kann. Theologie des Todes muß hindurchgehen durch die Kritik an 
den elenden Zuständen der Welt, die Leid verursachen und es auf die 
Spitze des Todes treiben. •In dieser Perspektive wird dann aus der Theo- 
logie des Protestes eine Theologie der Veränderung dieser elenden 
Welt"50. 

Nun können wir auch die Funktion des Glaubens an die Auferstehung 
Jesu Christi deutlicher sehen. Die Wahrheit der Auferstehung kommt nicht 
in einem theoretischen Satz, den der Christ •für alle Fälle" im Unter- 
bewußtsein hat, zum Abschluß, sondern wird nur wirksam in der •Nach- 
folge" Christi und im Gehorsam seinem Anspruch gegenüber, konkret: in 
der Entäußerung tätiger Liebe. In dieser •Praxis" wächst auch die Ge- 
wißheit, daß der Tod nicht das letzte Wort über unser Leben spricht, in 
dieser •Praxis" wird ein möglicher Sinn im Unsinn glaubhaft. Man mag 
hier auch an die Emmausgeschichte denken, die deutlich zeigt, wie aus einer 
anfänglichen Treue zu Jesus und seinem Auftrag im Umgang mit der 
Schrift und im Brotbrechen die Überzeugung wächst, daß Jesus lebt und der 

48 A. a. 0. 197. 49 Ebd. 50 Ebd. 



Splitter zum Problem des Todes 337 

Herr auch über den Tod ist.51 •Erstens ist die Auferweckung in unserem 
neuzeitlichen Sinne nicht beweisbar, und zweitens bewahrt sie als histori- 
sches Faktum niemanden vor der Anfechtung durch Tod und Nichts. Viel- 
mehr ist hier eine Möglichkeit eröffnet, eine Einladung ausgesprochen, 
deren Wirklichkeit erst die .Praxis' menschlichen Mitleidens und Mitster- 
bens mit Christus bewahrheitet"52. Nur in der •Praxis" tätiger Liebe wird 
ahnbar, daß ein Leben, das Leben der anderen und somit auch mein eige- 
nes, unendlich viel wert ist. In Jesus ist Gott selber in die Schranken des 
Gerichtes der Theodizee getreten. Und dieser Prozeß um Gott geht in un- 
serem Tun und Leben weiter, der Prozeß, in dem die Richter nicht be- 
stechlich sind, weil es um alles geht. Die Akten sind noch nicht abgeschlos- 
sen, weil unser Zeugnis fehlt. Was uns nicht verstummen läßt, liegt darin, 
daß wir soviel Sinn erfahren, daß wir morgen wieder aufstehen und an 
die Arbeit gehen können, daß wir immer wieder unser Gebet sprechen, daß 
die Spannungen und Leiden unseres Lebens ausruft und nicht verdrängt. 
•Die Liebe, in der einer aus sich herausgeht und sich mit dem verletzbaren 
irdischen Leben identifiziert, und die Hoffnung auf Auferstehung gehören 
zusammen, legen sich gegenseitig aus ... Darum ist.. . jene schöpferische 
und sich entäußernde Liebe das Spiegelbild der Auferstehung unter den 
Verhältnissen dieses Lebens"53. 

Die Liebe ist die treibende Kraft des Menschen, der •Kompositions- 
schlüssel"54 des menschlichen Lebens, wie Gardavsky sagt. Sie ist grenzen- 
los und bodenlos, •sie ist abgründig in dem Sinn, daß der Mensch ... nie- 
mals sagen kann, er sei auf dem Grunde angelangt, solange er diesen 
Schlüssel sich nicht vorzeitig, vor seinem wirklichen Ende, aus den Hän- 
den winden läßt"55. Der Marxist mag uns lehren, daß zum wahren Leben 
die Rastlosigkeit gehört, die nie zur Ruhe kommen kann und nach keiner 
Enttäuschung stehenbleiben will. Es kann vom Leben als Christ auch das 
Wort Adornos gelten, daß •richtiges Leben wohl eines (ist), das nicht ,auf 
die je erreichte Existenz' sich versteift"56, sondern immer über sich hinaus- 
drängt. Die hoffende Liebe, die in der Nachfolge Christi bereit ist, den 
Tod auf sich zu nehmen, enthält in bezug auf unser alltägliches Leben alle 
Kraft und läßt uns •Gottes Mitarbeiter" (1 Kor 3,9) werden im Prozeß 
der Verifikation seines Sieges über Leid und Tod. •Der Begriff, den Jesus 
von der Liebe hat, ist, wenn man ihn radikal zu Ende denkt, immer eine 
Konfrontation des Menschen mit dem Tode. Ist aber die Liebe da ..., dann 

51 Vgl. dazu die Studie von Medard Kehl, Eucharistie und Auferstehung, in: Geist und 
Leben 43 (1970), Heft 2, 90-125. 
62 W. D. Marsch, a. a. 0. 113. ^ Moltmann, Perspektiven, 52. 
54 A. a. O. 234. 5ä Ebd. 235. 
M Jargon der Eigentlichkeit, 131. 



Karl Rahner 338 

kann der Tod (nicht nur der physische, sondern auch in tausenderlei all- 
täglichen Gestalten) nicht siegen"57. Hier ergeht immer neu die Offen- 
barung eines möglichen Sinnes unseres Daseins, die aber so sicher ist, daß 
sie uns leben läßt und uns einlädt, aus ihr Kraft zu schöpfen. Sie wird uns 
immer neu angeboten im Wort des Herrn, das auch heute noch verkündet 
wird und das in 2000 Jahren nicht verstummt ist, weil die Menschen, die 
sich auf seine Verheißung einlassen, mit ihm an kein Ende kommen. 

Die Zukunft der Orden in Welt 
und Kirche von heute 
Karl Rahner SJ, München/Münster i. W. 

Die folgenden Ausführungen gehen auf einen Vortrag zurück, den der Verfasser im Sep- 
tember dieses Jahres vor einem größeren Kreis von Mitbrüdern gehalten hat. Da die An- 
spielungen auf die eigene Gemeinschaft sehr allgemeiner Natur sind, dürfte er für alle 
Orden in ihrer augenblicklichen Situation von Nutzen sein. 

Die gegenwärtige Situation 

Wenn man einmal versucht, das Grundproblem von Kirche und Orden 
heute und in nächster Zukunft auf eine und zwar gemeinsame Formel zu 
bringen, dann könnte man sagen: Kirche, Aussage des Glaubens, Kult, re- 
ligiöses Leben, Ordensleben und Ordensarbeit haben auch da ihre gesell- 
schaftliche Selbstverständlichkeit verloren, wo wir selbst mit uns identisch 
sein wollen, leben und arbeiten. Glaube, Kirche und die Idee des Ordens- 
lebens hatten sich seit je in der Gesellschaft, auch der profanen, ihre 
verbale, institutionelle, lebensstilartige, konkrete Leitbilder-besitzende 
Objektivation geschaffen. Diese Objektivation war in der profanen Ge- 
sellschaft, in der und von der her wir de facto als Christen, Katholiken und 
Ordensleute lebten, als selbstverständlich anerkannt, wenn dann auch in 
der weiteren Umgebung unseres Lebensraumes andere Weltanschauungen 
und Selbstinterpretationen der Menschen existierten und sich gesellschaft- 
lich objektivierten. Innerhalb unseres eigentlichen, eine Symbiose von Sa- 
kral und Profan darstellenden Lebensraumes gab es natürlich auch Um- 

57 Gardavsky, a. a. 0. 61. 




