Splitter zum Problem des Todes
Karl-Heinz Crumbach SJ, Berlin

Askese gegeniiber falschem Trost

Wenn Theologen sich mit erstaunlich leichtfertiger Attitiide anschicken, in
Wort und Schrift die Frage nach dem Tod als belanglos abzutun oder gar
kurzerhand ein Leben nach dem Tod zu leugnen, scheint eine Reflexion
auf dieses Phinomen unvermeidlich. Die so laut proklamierte Unaktuali-
tiat der Frage wird dann paradoxerweise hochst aktuell. Einige Ursachen
sind leicht greifbar, andere liegen tiefer. Die ernsthafte und hoffnungsvolle
Solidarisierung der Theologen mit den Gegenwartsproblemen der Mensch-
heit, die sich aufdringen, macht leicht geneigt, ,letzte Dinge®, die noch
ausstehen, aufzuschieben, um nicht durch unnétige Reflexionen iiber solche
Jkopflastigen“ Fragen die gegenwdrtig mogliche Zusammenarbeit zu
hemmen. Konnte Schopenhauer noch sagen, der Tod sei der ,Musaget der
Philosophie“, lebte die Existenzphilosophie von der radikalen Frage nach
dem Tod, so ist dieses geistige Klima weitgehend einem anderen gewichen.
Der ,Musaget der Philosophie® ist heute viel eher das Interesse an der
méglichst rationalen Planung und Herstellung menschlicher Zustinde in
der Gesellschaft und die Verdnderung staatlicher und kirchlicher Struktu-
ren, Worte, die fast geeignet sind, durch ihre Abgegriffenheit die Dring-
lichkeit des Anliegens, das in ihnen laut wird, in Mif}kredit zu bringen.
Der tiefere Grund fiir die Abstinenz von der Frage nach dem Tod scheint
aber eine grofie geistige Resignation zu sein, die aus der Sorge entsteht,
auf keinen Fall der ,Ideologie“ verdachtig zu werden. Wenn J. Choron
in seiner Studie ,Der Tod im abendlindischen Denken” feststellt, dafl die
christliche Antwort auf das Todesproblem alle anderen verdrangte und bis
heute wirksam blieb?!, so kommt er doch zu der Wertung: ,Der Glaube an
ein Fortleben, insbesondere jenes im christlichen Himmel, erwies sich als
kein sehr wirksames Heilmittel dagegen“. War nicht tatsdchlich die
christliche ,Losung® oft in der Gefahr, im Bewufltsein der meisten zu
einem harmlosen Trost zu degenerieren, der dadurch erkauft wurde, dafl
das Diesseits mit seinen Problemen herabgesetzt wurde zum Warteraum,
in dem die Menschen gelangweilt herumsitzen, bis die Tir zum Sprech-
zimmer Gottes aufgeht (Metz)? H. R. Schlette urteilt noch allgemeiner:
»In bezug auf das, was man ,das Bose’ nennt, ist unsere Theologie eine

! Jacques Choron, Stuttgart 1967, 86.
2 Ebd. 275.



Karl-Heinz Crumbach 326

Lehre des demiitigen, hinnehmenden, schweigenden, nicht-begreifenden,
aber dennoch nicht aufbegehrenden Einverstindnisses oder Sich-Abfin-
dens, vielleicht sogar oft der Ausdruck eines christlich-fromm ausstaffier-
ten Fatalismus“®. Bei aller Zuriickhaltung vor diesem pauschalen Urteil
wird man nicht leugnen kénnen, daf sich die Theologie bemiihen muf,
jede allzu beredte und gesicherte Antwort auf die letzten Fragen einmal
zu opfern und in ibr eigenes Denken Jesu Schrei der Verlassenheit am
Kreuz einzulassen. S. de Beauvoir schreibt in ,,Ein sanfler Tod“ tber ihre
Mutter: ,Sie glaubte an den Himmel; doch trotz ihres Alters, ihrer Ge-
brechen und Beschwerden war sie ungestiim der Erde verhaftet und emp-
fand vor dem Tod ein animalisches Grauen“4, und weiterhin: ,,Ob man sich
die Unsterblichkeit als eine himmlische oder eine irdische vorstellt — so-
lange man am Leben hingt, trostet sie nicht iiber den Tod hinweg!“s.
Kommt hier nicht zum Ausdruck, dafl in der Erfahrung eines konkreten
Sterbefalls die Trostungen der Kirche nicht mehr allzuviel besagen? V.
Gardavsky bemerkt einmal: , Wer an Gott glaubt und an eine unsterbliche
Seele, der hat auch in seinem letzten Stiindlein eine Hoffnung; er schiebt
seinen Tod noch um ein Weilchen hinaus. Ich habe diese Hoffnung nicht . . .
Jede meiner Beziehungen trigt das Zeichen des Todes“®. Allzuleicht wird
man diese heroische Weigerung, eine Sinndeutung des Todes anzunehmen,
nicht abtun konnen, wenn man das unvergleichliche Hohelied der Liebe
liest, das der gleiche Autor auf den letzten Seiten seines eben zitierten

Buches niederschrieb.

Das ist das Ratselhafteste am Tod, dafl Menschen iiber ihn reden,
zugleich ist eben dies das grofite Ritsel des Menschen selbst. Aber
das Wort, das sich den Menschen aller Zeiten auch noch angesichts des
Todes entrang, hat eine tiefe Zweideutigkeit in sich. Sobald es laut wird,
steht es vor der Entscheidung, dem Gefalle zur Ideologie nachzugeben, wo
leicht durchschaubarer Trost es erwartet, oder aber Philosophie zu werden,
die ihre Grenze mitdenkt, ohne sie aufzuheben. Vor einem solchen Denk-
ethos muf} die christliche Rede tiber den Tod sich verantworten. Der dia-
lektisch geschickte Beweis einer Unsterblichkeit der Seele wird ihm heute
wohl kaum mehr entsprechen. Die Hirte dieses Anspruches mag manchen
Theologen dazu fithren, angesichts des Todes resigniert zu schweigen.

Die Gefahr des falschen Trostes vor dem Phidnomen des Todes bedroht
nicht allein das christliche Denken. Das soll an zwei Beispielen gezeigt
werden.

3 Warum schlifst du, o Herr? in: Orientierung, 33 (1969), 195,
4 rororo 1016, 15. ~ 5 Ebd. 102.
$ Gott ist nicht ganz tot, Miinchen 1968, 229.



Splitter zum Problem des Todes 327

Th. W. Adorno” kritisiert in seiner bissigen Attacke auf die Philosophie
Heideggers mit dufierster Schirfe die existentiale Analyse des Todes in
,Sein und Zeit“. Das ,Sein zum Tode® kann absehen von der Erfahrung
des ontischen Todes, von seinem faktischen Vorkommen, von seiner biolo-
gischen Wirklichkeit, die eher in die Sphire des ,Man® gehoren. Noch ein
Satz Adornos aus der ,Negativen Dialektik® spricht deutlich in diese Rich-
tung: ,Seine (des Todes) metaphysische Erhéhung entbindet von seiner
Erfahrung“s. Die Eigentlichkeit des Todes muf} in anderen Spharen ge-
sucht werden, entriickt von seiner Faktizitat. ,Der Tod ist eigenste Mog-
lichkeit des Daseins. Das Sein zu ihr erschlieft dem Dasein sein eigenstes
Sein-konnen, darin es um das Sein des Daseins schlechthin geht. Darin
kann dem Dasein offenbar werden, dafl es in der ausgezeichneten Mog-
lichkeit seiner selbst dem Man entrissen bleibt, d. h. vorlaufend sich je
schon ihm entreifien kann“?. Der Tod wird zur ontologischen Auszeich-
nung des Daseins und zum Stifter seiner Ganzheit. Auch die Ganzheit des
Lebens wird nicht dort gedacht, wo sie sein miifite und moglicherweise
fehlt, nimlich in der ,Einheit des ganzen Inhalts von realem Leben“1,
sondern an dem Punkt, der das Leben gerade begrenzt und seine Ganzheit
negiert. Voraussetzung dafiir ist die Unterscheidung zwischen dem Tod als
bekanntem, innerweltlich vorkommendem Ereignis und dem Tod als
Eigentlichem. Das Urteil Adornos 148t an Deutlichkeit nichts zu wlnschen
iibrig: ,Durch die Eigentlichkeit des Todes flicht er vor diesem. Was da in
hoherer als bloff empirischer Gewiflheit sich ankiindigt, reinigt ihn so
falsch von Elend und Gestank des animalischen Krepierens wie nur ein
Wagnerscher Liebes- oder Erldsungstod, dhnlich dem Einbau des Todes
in die Hygiene, den Heidegger den Uneigentlichen ankreidet. Er wird
durch das, was die Hodhstilisierung des Todes zur Eigentlichkeit ver-
schweigt, Bundesgenosse seines Abscheulichen. Noch im zynischen Mate-
rialismus des Seziersaals ist es aufrichtiger erkannt, objektiv kriftiger
denunziert als in den ontologischen Tiraden. Diese haben zum Kern die
iiberempirische Gewiflheit des Todes als eines dem Dasein existential Vor-
gezeichneten; Reinheit von Erfahrung spielt hiniiber in das, was sie einmal
unmetaphorisch war, Reinheit von Schmutz. Aber der Tod ist in keinem
Verstande rein; auch nichts Apodiktisches. Sonst wiren die Verheiflungen
der groflen Religionen seinsvergessen“!l. Der ontologisierte Tod ist als
Auszeichnung des Daseins auch lingst nicht so furchtbar wie der ontische,

7 Th. W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, Frankfurt 1965, 108-136.
8 Negative Dialektik, Frankfurt 1966, 360.

9 M. Heidegger, Sein und Zeit, Halle® 1931, 263.

10 Th. W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, 121.

11 Ebd. 129.



Karl-Heinz Crumbadh 328

faktisch vorkommende Tod, der das Dasein grausam abbricht und zerreifit.
»Der Heideggerschen Philosophie schlof sich, was einmal Pforte zum ewi-
gen Leben war, zu; sie betet statt dessen Wucht und Gréfe des Tores an“?2.

Bei Ernst Bloch ist es seine Lehre von der ~Exterritorialitdt“:3, die dem
Kern des Existierens gegeniiber dem Tod eignet, welche den Menschen mit
einer ,Utopie des Non omnis confundar“', wie er sie selbst bezeichnet,
trosten will. Der Kern des Existierens, das Daf-Sein, ist , Treiber des
Werdens“ und ,,Grund der Verginglichkeit®, aber selbst noch nicht in den
ProzeR des Werdens eingetreten; sonst wire die gelungene Sache schon
heraus, mithin kein weiterer Grund zum Prozef}, zum Werden und daher
auch keine Verginglichkeit. ,Weil ... der zentrale Augenblick unseres
Existierens sich iiberhaupt noch nicht in den Prozef§ seiner Objektivierung
und, schliefilich, Realisierung begeben hat, deshalb kann er selber freilich
nicht der Vergdnglichkeit unterliegen“*®. Nicht zeitlose Uberlegenheit iiber
den Prozef der Geschichte 148t ihn vom Tod unbedroht, sondern die Tat-
sache, dafl er noch ungeworden treibt und auf ein Eschaton bezogen ist.
Man hat auf die Nabe dieser Vorstellung zur Idee der Unsterblichkeit der
Seele und der Seelenwanderung, wie sie etwa bei Lessing, Kant und Fichte
vorliegt, hingewiesen®. Hier ist es allerdings nicht die transzendentale
Unangreifbarkeit der Subjektivitit in ihrer Reflexion, welche den Tod
hintergehen kann, sondern die Hoffnung. Aber die Unterscheidung zwi-
schen Kern und Schale macht es moglich, da ein Identititspunkt bleibt,
der von der Zerstorung der Wirklichkeit des Lebens, die nur Schale ist,
unbetroffen bleibt. Ist es nicht eine seltsame Umkehrung der Fronten,
wenn es zwei christliche Theologen sind — J. Moltmann und W. D.
Marsch —, die fragen, ob Bloch die Tédlichkeit des Todes ernst genug
nimmt?*? Bloch ndmlich wirft an vielen Stellen den Christen vor, daf} ihre
Hoffnung eine todsichere Sache sei, wo nichts mehr auf dem Spiel stehe —
ohne jedes Risiko. W.D. Marsch sieht in der Theorie Blochs einen , denke-
rischen ,Trick*“!® und fragt: ,Kann man so argumentieren an offenen Gra-
bern, von Kindern zumal oder Irren, oder angesichts der Massenverschar-
rungen von Auschwitz, Stalingrad oder Hiroshima (um nun drei Weisen
eines zugleich anonymen und sinnlosen Sterbens zu nennen, die durch den

12 Ebd. 134.

13 Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1969, Hoffnungsbilder gegen den Tod, bes. 1885
bis 1891.

14 Ebd. 1891. 15 Ebd. 1387.

18 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung, Miinchen® 1966, 327 f.

17 J. Moltmann, a. a. 0. 826-830 und W. D. Marsch, Hoffen worauf? Auseinandersetzung
mit Ernst Bloch, Hamburg 1963, 104-116.

18 Marsch, a. a. 0. 99.



Splitter zum Problem des Todes 329

Blick auf einen ,exterritorialen Kern‘ menschlichen Existierens nicht sinn-
voller werden, sondern grauenvoll, nichtig bleiben)?“!*® Hat nicht Bloch
zumindest in der Reflexion iiber einen ,Kern des Existierens“ eine heim-
liche Garantie in aller Unsicherheit? Moltmann?®® erinnert daran, daf} die
Denker, die Bloch gerne anfithrt (Marcion, Montanus, Joachim von Fiore
und Thomas Miintzer) Verdchter des Leibes und der Erde waren, denen
die Liebe fehlte, den Schmerz der Erde anzunehmen, weil sie fiir Leib und
Erde keine Hoffnung kannten.

Unsere Frage lautet nun: Konnte nicht gerade die Weigerung, ,Losun-
gen“ des Todesproblems anzunehmen, die seine Erfahrung im Grunde
nicht an sich heranlassen, auch wenn sie noch so subtil sind und auf noch
s0 hohem denkerischem Niveau stehen wie in den beiden angefithrten Fil-
len, ein genuin christlicher Impuls sein? Das Kreuz und der Tod Jesu kann
ein Zeichen dafir sein, dafl die Erfahrung von Leid und Tod im Zentrum
des Christlichen stehen und daf es unmdglich ist, den Tod durch irgend-
eine Reflexion ertriglich zu machen und ihn durch ein verborgenes Reser-
voir trostlicher Theorie zu iiberspielen.

Das Beispiel Hiob

Das klassische Beispiel religiosen Protestes gegen Leid und Tod ist Hiob.
Dieser Protest erhebt sich mitten aus der Erfahrung, die Israel mit Gott
machen konnte. Nicht nur das Buch Hiob spiegelt thn wider. Auch viele
Klagelieder in den Psalmen und bei Jeremia stehen in dieser Tradition.
Man lese nur einmal die betreffenden Abschnitte in der , Theologie des
Alten Testamentes“ von Gerhard von Rad®, um die grofle Bedeutung
dieses vielschichtigen Phénomens nur zu erahnen. Fir Ernst Bloch® ist
Hiob einer der Kronzeugen fiir seine ,subversive“ Bibelinterpretation, fir
Gardavsky® ist er der ,Urtyp der existentiellen Hoffnungslosigkeit“, und
der Exeget v. Rad sieht in Hiobs , Verzweiflungsausbruch in solcher Bal-
lung und Schirfe“ etwas Neues und in Israel Unerhortes. ,In einer total
gemeindelosen und heilsgeschichtslosen Existenz trigt er in eisiger Isolie-
rung seinen Kampf mit Gott aus“?*. Die Reden Hiobs stellen ein deutliches
Anwadchsen des Schreckens und des Abscheus dar vor dem Gott, der das

1% A a. 0. 101. 20 A a. 0. 330.

2 Theologie des Alten Testaments, Miinchen 1966, Bd. I, bes. das Kapitel ,Die Anfech-
tungen Israels und der Trost des Einzelnen®, 395-430.

22 Das Prinzip Hoffnung, 1455-1456 und: Atheismus im Christentum, Frankfurt 1968,
148-166.

23 Gott ist nicht ganz tot, 34.

24 A a. 0. 424,



Karl-Heinz Crumbach 330

Leid zulafit. Es geht ihm gerade nicht um die allgemeine Frage nach dem
Sinn des Leides, sondern um die Erschiitterung seiner Existenz vor Gott
und die zerriittete Beziehung zu ihm. Es ist kaum erstaunlich, dafl Bloch in
genialer Gewaltsamkeit seinen roten Faden weiterzieht von der Schlange,
Kain usw. iiber Hiob bis zu dem ,Réachergott“, an den Hiob in seiner Ver-
zweiflung appelliert. Hiob habe die Losung®, und zwar in der Tiefe seiner
Rebellion gegen Jahwe und der Berufung auf den ,Blutricher®. So gestal-
tet sich fiir Bloch der Protest Hiobs zur ,Grenze der Geduld“*, ja sogar
zum ,Exodus aus Jahwe selbst“?”, Diese Auslegung wird dem Buch sicher
nicht gerecht, denn abgesehen davon, dafl fir die altisraelitische Klage die
Existenz Jahwes unbezweifelbare Voraussetzung bleibt, verlafit die At-
tacke Hiobs nirgends die ,interrogative Sprachform®, wie H. D. Bastian
zeigt®™. Was v. Rad iber die gesamte Klage Israels schreibt, gilt auch fiir
Hiob: ,Aber gerade in diesem Unvermégen, des Todes ideologisch oder
mythologisch Herr zu werden, hat Israel einen in der Geschichte der Reli-
gionen einzigartigen Gehorsam der Wirklichkeit des Todes gegeniiber
bewiesen. Wie gespréchig werden da die Religionen, wie kithn die Mytho-
logien!“?® Hiob fragt. Auch die Antwort, die Bloch vermutet, wire zuviel.
Hiob fragt hartnickig. Seine Freunde kénnen ihn mit all ihren klugen Er-
kldrungen nicht aufkliren. Deren theologische Gelehrigkeit karikiert auch
Bloch: ,Die drei Freunde liefern die abgemachten, vorgeschriebenen, un-
wirklichen Klischees, halten Hiob die Tradition entgegen, doch sie bringen
ihn nicht zum Schweigen. Weder der mild-gravititische Eliphas, mit einer
Fille epigonaler Predigt, noch der hausbackene Bildad noch der grobe
Zophar“®, Hiob will Gott selbst fragen und ihn zur Antwort zwingen,
denn sein Fragen ist radikaler als das Schema, in das seine Freunde es
hineinzubringen versuchen, um sie dann theologisch glatt und wendig zu
beantworten. , Fiir diese Frage gibt es keine theologische Losung, kein pas-
sendes dogmatisches Antwortsystem einer wie immer konzipierten Theo-
dizee, sondern allein die Erlosung des Menschen aus dem Frage-Leid“s.
Die ,Antwort“ Gottes ist fiir die Deutung auflerordentlich wichtig. Der
»3turm von Gegenfragen®, die keine noch so wissende Theologie beant-
worten konnte, begegnet ,jener Naivitit des Menschen, die wihnt, es
liege dicht hinter jedem seiner Probleme gleich die gottliche Losung fiir
ihn bereit“s?, und entlarvt so die Licherlichkeit menschlicher Einsicht.
Hiobs Anklage kann nicht zum Atheismus fithren. Er bleibt in der Frage,

25 Atheismus im Christentum, 156. 26 Ebd. 148.

27 Das Prinzip Hoffnung, 1456.

28 Theologie der Frage, Miinchen 1969, 275.

2 A a. 0. 402. 30 Atheismus im Christentum, 150.
31 Bastian, a. a. 0. 278. 32 v.Rad, a. a. 0. 429,



Splitter zum Problem des Todes 331

die er selbst ist, und leidet sie durch. Die Frage-Antwort Gottes kann viel-
leicht zeigen, dafl seine ,iiberraschende Lebendigkeit und ritselhafte
Wirklichkeit nur im aporetischen Dialog von Frage und Gegenfrage ge-
lehrt werden kann“33,

Am Ende der Fragetradition israelitischer Klage, ja als ihre scharfste
Radikalisierung, muf} auch Jesu Schrei der Verlassenheit am Kreuz gese-
hen werden. , Fiir christliche Theologie ist der Kreuzesschrei Jesu der tief-
ste Fragehorizont nach Gott. All ihre Antworten miissen immer wieder
zu dieser fundamentalen Frage zuriickkehren, denn sie 1afit sich durch
geschichtliche Antworten nicht schliefen®34.

Schweigt Hiob heute?

Unsere Uberlegungen haben in die Nihe einer These gefiihrt, die fiir
christliche Philosophie und Fundamentaltheologie sehr bedeutsam war:
Der Mensch frage aufgrund seines , Wesens“ immer nach dem Sinn seines
Lebens und Sterbens. Aus dieser unendlichen Frage und Sehnsucht lief
sich dann mit relativ geringem begrifflichem Aufwand die Forderung eines
absoluten Sinnes postulieren oder gar demonstrieren. Dann aber wird das
Leid und der Tod leicht zum ersten und letzten Trumpf religiéser Apolo-
getik. Wir konnen hier die Frage nach einem , Wesen“ des Menschen nicht
einmal berithren. Jedenfalls erfordert es der Fragestand heutiger Refle-
xion, dafl man bei solchen Uberlegungen auflerordentlich behutsam vor-
gehen muf} und sich nicht mehr so leicht dabei tun darf, aus dem isoliert
betrachteten geistigen Akt des Fragens eine ganze Metaphysik herauszu-
prozessieren. Diese Gefahr eines Denkens, das kaum mehr recht glaub-
wiirdig ist, veranlafite H. D. Bastian, in seiner , Theologie der Frage® den
konkreten Bedingungen menschlichen Frageverhaltens nachzugehen®. Ein-
gehende Untersuchungen zeigen, daf} eine einbahnige Metaphysik des
Fragens, die dann relativ leicht zur sicheren Antwort gelangt, nicht mag-
lich ist, dafl das Fragen des Menschen nicht so zu seinem , Wesen® gehort,
daf} es immer und zu allen Zeiten ein Garant fiir metaphysische Probleme
und Bediirfnisse ist. Soziologie, Anthropologie, Politologie, Kybernetik
und Linguistik ermitteln die Bedingtheit menschlichen Denkens und Fra-
gens.

Was ergibt sich daraus fir die radikale und, wie wir sagten, durch keine
Antwort zum Schweigen zu bringende Frage nach dem Sinn des Sterbens?

3 PBastian, a. a. 0. 275.
3¢ J. Moltmann, Gott und Auferstehung, in: Perspektiven der Theologie, Miinchen-Mainz
1968, 41. 35 A.a. 0. 31-248.



Karl-Heinz Crumbach 332

Steht der konkrete Mensch unserer Gesellschaft in dem ,Fragehorizont*,
den Moltmann so eindrucksvoll skizziert, lebt und leidet der Mensch unse-
rer Tage unter der letzten Frage, die Hiob und Jesus durchlitten? Sicher-
lich ist auch der Mensch von heute zuweilen von dieser Frage bewegt, und
wenn sie hervorbricht und laut wird, erhebt sie den gleichen erschiittern-
den Protest wie zu allen Zeiten. Aber zumeist wird der Tod totgeschwie-
gen, die Frage nach seinem Sinn verdeckt. Woher kommt das? Fast die
gesamte Lebensdynamik des Menschen in der modernen Konsumgesell-
schaft ist kanalisiert in ein System technisch oder wirtschaftlich erfiillbarer
Bediirfnisse. Schon in dem Nachwort der gldnzenden Satire E. Waughs
»Tod in Hollywood“ schrieb der Verleger: ,Die soziale Kultur unserer
Tage produziert Menschen wie Manufakturartikel, die wohl als Roboter
mechanisch kompetent funktionieren konnen, die aber in allen wichtigen
Entscheidungen des Lebens unfahig sind zu urteilen und sich zu entschlie-
en und deshalb versagen und zerbrechen. Unsere Zeit schminkt und iiber-
zuckert das Bild des Todes und behandelt die Toten, wie wenn sie Lebende
waren. Das Leben selbst zu meistern aber sind die Lebenden nicht im-
stande.“ Viele Menschen haben schon vor ihrem Tod aufgehort zu leben
und werden durch die Gesetze der Zivilisation selbst in Dinge verwandelt,
die nicht mehr fahig sind, die Moglichkeiten ihrer Freiheit zu realisieren.
Einerseits ist der Tod ,unser alltdglicher, ungerufener Gast“ geworden,
»volkstumlich“ und ,,demokratisiert®, ,anderseits wollen wir immer weni-
ger von ihm wissen“%. Zeitung, Fernsehen und Illustrierte fithren uns ihn
stindig und in tausenderlei Gestalt vor Augen, so dal auch er zum Kon-
sumgut werden konnte, serviert zum Frithstiick oder zur Flasche Bier am
Abend, um den Preis der Ununterscheidbarkeit von (im wortlichen Sinne)
todlichem Ernst und billigster Unterhaltung. Wir erkaufen uns teure Illu-
sionen, um seine Realitat zu verschleiern. Verjingungspillen und Hormon-
praparate sind nur der deutlichste Ausdruck davon. Die Frage nach dem
Tod ist erstarrt, entstellt und verzerrt. ,Die zivilisatorische Integration
des Todes, ohne Gewalt itber ithn und lacherlich vor ihm, den sie zu-
schminkt, ist die Reaktionsbildung auf dies Gesellschaftliche, tappischer
Versuch der Tauschgesellschaft, die letzten Locher zu verstopfen, welche
die Warenwelt noch offen lie“*”. Man braucht nur einmal die Karikaturen
Waughs zu lesen, um sich den abgrundtiefen Zynismus dieser Situation
lebendig vor Augen zu fiihren.

Das Christentum kann angesichts solcher Verhéltnisse nicht so leicht die
~wesensgemafle“ Frage nach dem Sinn des Daseins ausschlachten und sich

3 Schermann, Reportage iiber den Tod, Wien 1967, 16 {.
37 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, 361.



Splitter zum Problem des Todes 333

parasitir in eine Liicke unendlicher Sehnsucht mit allzu schneller Antwort
einnisten. Seine Aufgabe ist eine andere, entscheidendere. Die Kirche muf§
durch ihre Verkiindigung den Menschen wieder frei machen fiir relevante
Fragen. Ihr Ziel konnte es sein, ein fast liickenloses System von Konsum
und Information aufzubrechen, in Frage zu stellen und so den Menschen
von heute wirksam und nicht nur theoretisch-postulatorisch vor die Frage
zu stellen, die er selber ist. Das ist auch das grofle Anliegen der ,theologi-
schen Didaktik® H. D. Bastians. ,Die theologische Didaktik konfrontiert
die Kirche mit der Tatsache, dafl auch Christen nicht von Natur oder ,aus
Glauben‘ und von selbst fragen und antworten“®. Entlarvt Adorno in
dtzender Schirfe die absolute Seinsfrage als ,Lieblingsrequisit des Jar-
gons“®, so urteilt Bastian wohl zu Recht: ,Adornos Warnung rettet jede
padagogische und theologische Didaktik, in deren ureigenem Interesse es
liegen muf, dafl die Frage ihre konkrete, kommunikative Kraft behalt, ihre
Fahigkeit, Dinge zu packen, Sachverhalte zu erschlieRen, Gemeinschaft zu
schliefen, Solidaritit zu stiften“4®. Die Funktion der christlichen Botschaft
kann es sein, totalitire Fragen und totalitire Antworten abzuweisen und
ein Frageverhalten zu ermoglichen, das ,die Kommunikationsform des
Kreuzes im Dasein des Menschen und der Gesellschaft“4* bilden kénnte.

Auferstehungsglaube konkret: ,Praxis“ der Liebe

Wie kann das Christentum unter den gegenwartigen Bedingungen aus der
Kraft seiner Botschaft, die Leben verheifit, die Fragestellung und dann
auch - das ist sogar das Entscheidende — die Infragestellung des Todes
erschliefen? Wo ist der konkrete Ort, an dem diese Frage ansetzen kann
und sich ausbuchstabieren mufi?

Zum Versuch einer Antwort miissen wir zwei Vorbedingungen formu-
lieren. Woriiber wir reden konnen — so lauteten unsere anfianglichen
Uberlegungen - ist der Tod, wie er gestorben wird, seine alltigliche Ge-
genwart und seine augenscheinliche Sinnlosigkeit, die jede Hoffnung zur
Narretei und Torheit macht. Christentum verkindet das Wort vom Kreuz.
Die ungeschminkte Wirklichkeit des Todes und die Aporie der Todes-
erfahrung in das Bewuftsein einzulassen, ist die erste Forderung. Der

8 A.a.0.93.

3 Jargon der Eigentlichkeit, 26.

9 A.a.0.25.

11 Bastian, a. a. O. 851. Die Ausfithrungen Bastians im ganzen gesehen machen klar, dafl
die ,Theologie der Frage“ nicht einer rein formalen, selbstzerstdrerischen Aporetik das
Wort redet, sondern ein offenes System stabilisierender — was nicht heifit immunisieren-
der — Antworten voraussetzt, das relevantes Fragen iiberhaupt erst ermoglicht.



Karl-Heinz Crumbach 334

Christ darf nicht vor dem Durchleiden dieser Frage sich den Trost der
Auferstehungsbotschaft zusagen. Die Gefahr der Ideologie, die doch nur
falschen Trost verheifit, haben wir wohl deutlich genug herausgestellt. —
Zum zweiten ist wichtig zu sehen, dafl das Christentum mit seiner Bot-
schaft der Nichtigkeit des Diesseits nicht in reiner Paradoxie — so religios
sie auch immer klingen mag — die Verheiflung des Jenseits entgegenstellen
kann. Einem solchen ,Sprung® ist keine Aussicht auf Erfolg beschieden.
Ein solches Jenseits wiirde zum ausweglosen Schein, zur reinen Symbolik
verfluchtigt, wenn es nicht von den Erfahrungen im realen Leben des
Diesseits gespeist ist. ,Die metaphysischen Interessen der Menschen bediir-
fen der ungeschmilerten Wahrnehmung ihrer materiellen. Solange diese
ihnen verschleiert sind, leben sie unterm Schleier der Maja. Nur wenn,
was ist, sich dndern 1dfit, ist das, was ist, nicht alles“4%. Die Moglichkeit, die
Widerspriiche dieses unheilen Lebens zu beseitigen, und vor allem das
reale Bemiithen darum, sind also die Bedingung der Moglichkeit dalfiir,
von jener Fiille des Lebens zu reden, die allein von den Ausweglosigkeiten
des Diesseits zu erlésen vermag. Der weitere Verlauf der Uberlegung
wird die Wichtigkeit dieser ,, Vorbedingungen® von selbst erweisen.

An die vorgetragene Forderung, die Bitterkeit des Todes ernstzuneh-
men, wird man schwerwiegende Fragen richten konnen. Was kann am
Ende einer solchen Haltung ehrlicherweise anders stehen als die véllige
Resignation, das Gebanntsein von der realen Ausweglosigkeit, dafl jeder
von uns sterben muf} und sterben wird, dafl auch unser Leben zerrinnt und
am Ende zerschlagen wird? Besteht nicht dariiber hinaus die Gefahr einer
Asthetik des ,Absurden®, die dieses vernarrt wie selbst-zerstorerisch an-
starrt und ihm so doch insgeheim den Stachel nimmt, der weh tut? Wir
miissen diese Gefahr deutlich sehen. Wie es einen Optimismus gibt, der
nur falschen Trost spendet, so gibt es auch einen heroischen Pessimismus,
der keine geringere Entlastungsfunktion hat*. Das Sich-Ergeben in einen
sinnlos blinden Willen, wie es Schopenhauer empfahl, in Fatum, Moira
oder Kismet prigen ein Bewufltsein, das sich zur eigenen Selbstbefriedi-
gung in sich selbst verschlie}t und sich nicht iiber sich hinaustreiben lassen
will.

Die christliche Haltung gegentiber dem Tod darf niemals bei der Ein-
sicht in den allweisen Ratschlul Gottes stehenbleiben, fiir den auch das
sinnloseste Leid noch sinnvoll und Ausdruck gottlicher Liebe ist. War das
ganze Leben und Sterben Jesu ein Kampf gegen die Krankheit und das

4 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, 389.
4 J.B.Metz, J. Moltmann, W. Oclmiller, Kirche im Prozefl der Aufklirung, Minden—
Mainz 1970, 131-143, bes. 135.



Splitter zum Problem des Todes 335

Leid, ja auch gegen den Tod, im Namen seiner Botschaft von der andrén-
genden Herrschaft Gottes, so diirfen auch wir in seinem Sterben, das er in
der Konsequenz seiner freimachenden Botschaft auf sich nahm, in seinem
Schrei am Kreuz den Ausdruck eines tiefen Protestes gegen alles Leid
sehen. H. R. Schlette hat den bedenkenswerten Vorschlag einer , Theologie
des Protestes“4 gemacht. Danach wird der Glaubende zu einer protestie-
renden Existenz, die das Einverstandnis mit dem Dasein des Leids ver-
weigert. In der Linie der altisraelitischen Klage und des Widerstandes
Jesu gegen Leid und Tod darf dann auch das Gebet des Christen in den
Protest Jesu einstimmen und zum ,Erweis eines duflersten disagreement
werden®. ,Unsere Gebete wiren so eine einzige grofle Pro-vokation (im
wortlichen Sinne) und ein gewaltiger Protest, denn alles Bitten heif}t neu-
testamentlich: Maran atha — Komme mdglichst bald, zogere nicht; dein
Reich mége da sein, lieber heute als morgen“#. Dann wird der Satz, dafl
auch das bitterste Leid noch umfangen ist von géttlicher Liebe, umgewan-
delt von einer theologischen Formel, die wir als ,Patent in der Tasche®
jederzeit der Ratlosigkeit des Nichtchristen vorweisen konnen, in die Syn-
these, die wir erhoffen und provozieren. — Aber auch dieser Protest wird
von der Linge der Zeit verschlungen; denn muf} er nicht am Ende doch
dem BewuBtsein radikaler Ohnmacht weichen, weil Leid und Tod kein
Ende nehmen? Sonst bliebe nur das trotzige Nein des Menschen, zukunfts-
los und nichtig. Woher nimmt der Protest seinen langen Atem und seine
verwandelnde Kraft? Wodurch kann er erlost werden davon, daf er in der
Tiefe der menschlichen Existenz verhallt?

Nimmt unser Gebet die Fragen aller Menschen in sich auf, so gewinnt
es seine Kraft von der Botschaft Jesu her. Heifit die Grundbitte ,Dein
Wille geschehe!“, so ist es eine Bitte an den Gott, der unser Leben will.
Unser Protest gewinnt seine Schirfe aus dem Glauben, dafl in Jesus von
Nazareth sich Gott selbst in die Nacht des Todes begeben hat. Das bedeutet
»eine Steigerung der Voraussetzung der Theodizeefrage und damit auf
der anderen Seite eine unendliche Vertiefung des Leidens an der Welt,
am personlichen Geschick und an der Ohnmacht — zum Gottesschmerz“%.
Der Christ fragt mit dem sterbenden Jesus, in dem Gott bei uns ist, nach
Gott. Dann ,steht Gott nicht mehr vor dem Forum der menschlichen Theo-
dizeefrage, sondern ist in sie selber verwickelt, steht in ihr auf dem Spiel;
einem Spiel, in dem der Verlierer gewinnt“4’. Woher aber nehmen wir die
Hoffnung, dafl der Verlierer gewinnt und die Antwort in der Frage gegen-
wartig ist?

4 A a0 4 A.a.0.197.
48 Moltmann, Perspektiven, 40. 47 Ebd. 48.



Karl-Heinz Crumbach 336

Die Zeugen des Geschehens, das die Bibel Auferstehung nennt, treten
dafiir ein, daf sich ihnen derselbe Jesus, der am Kreuz sterbend scheiterte,
als lebendig erwiesen hat. Auch wir horen dieses Zeugnis. Wie aber wird
dieses Zeugnis glaubhaft fir uns? Etwa nur im reinen Entschluf}, das Un-
glaubliche zu glauben, das Paradoxon anzunehmen? Oder konnen wir
etwas von seiner Wahrheit selbst erfahren und bewahrheiten?

Es ist nicht wahrscheinlich, dafl wir die Hoffnung auf den Sieg tiber den
Tod ,gerade aus der Kraft des Protestes haben, und nur so““¢, wie es wohl
ein wenig iberspitzt bei Schlette heifit. Unser Protest gegen Leid und Tod
kann nicht von sich selber leben. Im gleichen Satz duflert Schlette einen
Gedanken, der wohl eher zur Lésung unserer Frage fiihrt. Demnach wire
der Osterglaube ,das moglich gewordene Vertrauen darauf, dafl der Pro-
test nicht ungehort verhallt, daf er auf dem Grund der Wirklichkeit tat-
sachlich ankommt . .. und dafl es deshalb méglich wird zu leben und zu
arbeiten als solche, die eine Hoffnung haben ...“*® (Hervorhebung von
mir). Der Glaube und die Hoffnung auf den Sieg Jesu iiber den Tod, den
wir Auferstehung nennen, miissen sich ausbuchstabieren im Kampf gegen
alles Leid und Unrecht in unserer menschlichen Gesellschaft, denn sie sind
die greifbare und angreifbare Gestalt des Todes mitten in unserem Leben.
Hier wird auch die Fragestellung und Infragestellung des Todes konkret,
hier ist der Ort, wo im Einspruch gegen die vom Menschen selbst verschul-
deten Leiden die Frage nach dem Tod als Hebel der Verdnderung anset-
zen kann. Theologie des Todes mufl hindurchgehen durch die Kritik an
den elenden Zustinden der Welt, die Leid verursachen und es auf die
Spitze des Todes treiben. , In dieser Perspektive wird dann aus der Theo-
logie des Protestes eine Theologie der Verdnderung dieser elenden
Welt“se,

Nun konnen wir auch die Funktion des Glaubens an die Auferstehung
Jesu Christi deutlicher sehen. Die Wahrheit der Auferstehung kommt nicht
in einem theoretischen Satz, den der Christ ,fir alle Falle im Unter-
bewufitsein hat, zum Abschluf, sondern wird nur wirksam in der ,Nach-
folge“ Christi und im Gehorsam seinem Anspruch gegeniiber, konkret: in
der Entiduflerung titiger Liebe. In dieser ,Praxis“ wachst auch die Ge-
wilheit, dafl der Tod nicht das letzte Wort iiber unser Leben spricht, in
dieser ,Praxis“ wird ein moglicher Sinn im Unsinn glaubhaft. Man mag
hier auch an die Emmausgeschichte denken, die deutlich zeigt, wie aus einer
anfanglichen Treue zu Jesus und seinem Auftrag im Umgang mit der

Schrift und im Brotbrechen die Uberzeugung wichst, dafl Jesus lebt und der

8 A.a.0.197. 4 Ebd. % Ebd.



Splitter zum Problem des Todes 337

Herr auch iiber den Tod ist.5* ,Erstens ist die Auferweckung in unserem
neuzeitlichen Sinne nicht beweisbar, und zweitens bewahrt sie als histori-
sches Faktum niemanden vor der Anfechtung durch Tod und Nichts. Viel-
mehr ist hier eine Moglichkeit erdffnet, eine Einladung ausgesprochen,
deren Wirklichkeit erst die ,Praxis’ menschlichen Mitleidens und Mitster-
bens mit Christus bewahrheitet“s2. Nur in der ,Praxis“ tatiger Liebe wird
ahnbar, daf ein Leben, das Leben der anderen und somit auch mein eige-
nes, unendlich viel wert ist. In Jesus ist Gott selber in die Schranken des
Gerichtes der Theodizee getreten. Und dieser Prozeff um Gott geht in un-
serem Tun und Leben weiter, der Prozef}, in dem die Richter nicht be-
stechlich sind, weil es um alles geht. Die Akten sind noch nicht abgeschlos-
sen, weil unser Zeugnis fehlt. Was uns nicht verstummen lafit, liegt darin,
daf wir soviel Sinn erfahren, dafl wir morgen wieder aufstehen und an
die Arbeit gehen kénnen, dafl wir immer wieder unser Gebet sprechen, dafl
die Spannungen und Leiden unseres Lebens ausruft und nicht verdrangt.
,Die Liebe, in der einer aus sich herausgeht und sich mit dem verletzbaren
irdischen Leben identifiziert, und die Hoffnung auf Auferstehung gehoren
zusammen, legen sich gegenseitig aus . .. Darum ist . . . jene schopferische
und sich entiufernde Liebe das Spiegelbild der Auferstehung unter den
Verhiltnissen dieses Lebens®s,

Die Liebe ist die treibende Kraft des Menschen, der ,Kompositions-
schliissel“54 des menschlichen Lebens, wie Gardavsky sagt. Sie ist grenzen-
los und bodenlos, ,sie ist abgriindig in dem Sinn, dafl der Mensch . . . nie-
mals sagen kann, er sei auf dem Grunde angelangt, solange er diesen
Schliissel sich nicht vorzeitig, vor seinem wirklichen Ende, aus den Hén-
den winden 1i83t“5%, Der Marxist mag uns lehren, dafl zum wahren Leben
die Rastlosigkeit gehort, die nie zur Ruhe kommen kann und nach keiner
Enttiuschung stehenbleiben will. Es kann vom Leben als Christ auch das
Wort Adornos gelten, dafl ,richtiges Leben wohl eines (ist), das nicht ,auf
die je erreichte Existenz’ sich versteift“®, sondern immer iiber sich hinaus-
dringt. Die hoffende Liebe, die in der Nachfolge Christi bereit ist, den
Tod auf sich zu nehmen, enthilt in bezug auf unser alltdgliches Leben alle
Kraft und 148t uns ,Gottes Mitarbeiter® (1.Kor 3,9) werden im ProzeR
der Verifikation seines Sieges iiber Leid und Tod. ,Der Begriff, den Jesus
von der Liebe hat, ist, wenn man ihn radikal zu Ende denkt, immer eine
Konfrontation des Menschen mit dem Tode. Ist aber die Liebe da. . ., dann

81 Vgl. dazu die Studie von Medard Kehl, Eucharistic und Auferstehung, in: Geist und
Leben 43 (1970), Heft 2, 90-125.

52 ' W.D. Marsch, a. a. 0. 113. 8 Moltmann, Perspektiven, 52.

54 A a. 0O.234. 85 Ebd. 235.

8 Jargon der Eigentlichkeit, 131.



Karl Rahner 338

kann der Tod (nicht nur der physische, sondern auch in tausenderlei all-
tiglichen Gestalten) nicht siegen“s”. Hier ergeht immer neu die Offen-
barung eines moglichen Sinnes unseres Daseins, die aber so sicher ist, dafl
sie uns leben 143t und uns einladt, aus ihr Kraft zu schopfen. Sie wird uns
immer neu angeboten im Wort des Herrn, das auch heute noch verkiindet
wird und das in 2000 Jahren nicht verstummt ist, weil die Menschen, die
sich auf seine Verheiflung einlassen, mit ihm an kein Ende kommen.

Die Zukunft der Orden in Welt
und Kirche von heute

Karl Rahner SJ, Miinchen/Miinster i. W.

Die folgenden Ausfithrungen gehen auf einen Vortrag zuriic, den der Verfasser im Sep-
tember dieses Jahres vor einem grofleren Kreis von Mitbriidern gehalten hat. Da die An-
spielungen auf die eigene Gemeinschaft sehr allgemeiner Natur sind, dirfte er fiir alle
Orden in ihrer augenblicklichen Situation vou Nutzen sein.

Die gegenwirtige Situation

Wenn man einmal versucht, das Grundproblem von Kirche und Orden
heute und in nichster Zukunft auf eine und zwar gemeinsame Formel zu
bringen, dann kénnte man sagen: Kirche, Aussage des Glaubens, Kult, re-
ligioses Leben, Ordensleben und Ordensarbeit haben auch da ihre gesell-
schaftliche Selbstverstindlichkeit verloren, wo wir selbst mit uns identisch
sein wollen, leben und arbeiten. Glaube, Kirche und die Idee des Ordens-
lebens hatten sich seit je in der Gesellschaft, auch der profanen, ihre
verbale, institutionelle, lebensstilartige, konkrete Leitbilder-besitzende
Objektivation geschaffen. Diese Objektivation war in der profanen Ge-
sellschaft, in der und von der her wir de facto als Christen, Katholiken und
Ordensleute lebten, als selbstverstindlich anerkannt, wenn dann auch in
der weiteren Umgebung unseres Lebensraumes andere Weltanschauungen
und Selbstinterpretationen der Menschen existierten und sich gesellschaft-
lich objektivierten. Innerhalb unseres eigentlichen, eine Symbiose von Sa-
kral und Profan darstellenden Lebensraumes gab es natiirlich auch Um-

57 Gardavsky, a. a. O. 61.





