
Karl Rahner 338 

kann der Tod (nicht nur der physische, sondern auch in tausenderlei all- 
täglichen Gestalten) nicht siegen"57. Hier ergeht immer neu die Offen- 
barung eines möglichen Sinnes unseres Daseins, die aber so sicher ist, daß 
sie uns leben läßt und uns einlädt, aus ihr Kraft zu schöpfen. Sie wird uns 
immer neu angeboten im Wort des Herrn, das auch heute noch verkündet 
wird und das in 2000 Jahren nicht verstummt ist, weil die Menschen, die 
sich auf seine Verheißung einlassen, mit ihm an kein Ende kommen. 

Die Zukunft der Orden in Welt 
und Kirche von heute 
Karl Rahner SJ, München/Münster i. W. 

Die folgenden Ausführungen gehen auf einen Vortrag zurück, den der Verfasser im Sep- 
tember dieses Jahres vor einem größeren Kreis von Mitbrüdern gehalten hat. Da die An- 
spielungen auf die eigene Gemeinschaft sehr allgemeiner Natur sind, dürfte er für alle 
Orden in ihrer augenblicklichen Situation von Nutzen sein. 

Die gegenwärtige Situation 

Wenn man einmal versucht, das Grundproblem von Kirche und Orden 
heute und in nächster Zukunft auf eine und zwar gemeinsame Formel zu 
bringen, dann könnte man sagen: Kirche, Aussage des Glaubens, Kult, re- 
ligiöses Leben, Ordensleben und Ordensarbeit haben auch da ihre gesell- 
schaftliche Selbstverständlichkeit verloren, wo wir selbst mit uns identisch 
sein wollen, leben und arbeiten. Glaube, Kirche und die Idee des Ordens- 
lebens hatten sich seit je in der Gesellschaft, auch der profanen, ihre 
verbale, institutionelle, lebensstilartige, konkrete Leitbilder-besitzende 
Objektivation geschaffen. Diese Objektivation war in der profanen Ge- 
sellschaft, in der und von der her wir de facto als Christen, Katholiken und 
Ordensleute lebten, als selbstverständlich anerkannt, wenn dann auch in 
der weiteren Umgebung unseres Lebensraumes andere Weltanschauungen 
und Selbstinterpretationen der Menschen existierten und sich gesellschaft- 
lich objektivierten. Innerhalb unseres eigentlichen, eine Symbiose von Sa- 
kral und Profan darstellenden Lebensraumes gab es natürlich auch Um- 

57 Gardavsky, a. a. 0. 61. 



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 339 

strittenes, in Frage Gestelltes, Problematisches. Aber der Großteil dieses 
uns selbst zugehörigen kirchlich-profanen Lebensraumes war doch eine 
unreflektierte Selbstverständlichkeit, aus der heraus man fraglos lebte. 
Ungefähr so, wie wir Männer hierzulande uns keine Gedanken, die uns 
wirklich beunruhigen, darüber zu machen pflegen, daß wir in der Öffent- 
lichkeit mit Hosen erscheinen, obwohl das ja eigentlich nicht absolut selbst- 
verständlich ist und wir Alten im Orden doch lang genug in Talaren her- 
umliefen. Wir wußten zwar theoretisch, daß dieser konkrete, von der 
Öffentlichkeit als selbstverständlich anerkannte Lebensraum in seiner In- 
haltlichkeit und Konkretheit der freien, glaubenden Ratifikation unserer- 
seits bedurfte und nur in diesem freien Glaubensgehorsam, der noch ein- 
mal seine verschiedensten Formen und Stufen hatte, für uns personal echt 
und heilsbedeutsam wurde. Aber dieser Lebensraum war doch selbstver- 
ständlich und letztlich unangefochten. Wir Älteren brauchen nur einmal 
an unser Noviziat oder an die vergangenen Jahrzehnte unseres Ordens- 
lebens uns zurückerinnern, um zu sehen, was da alles als selbstverständ- 
liche, indiskutable Wirklichkeit gegeben und hingenommen wurde, so wie 
man die Tatsache hinnimmt, daß man einen Kopf und zwei Beine hat und 
das Wetter zwischen Sonne und Regen abwechselt. Wir trugen gewiß un- 
seren ganzen persönlichen und auch kritischen Geist und auch unser Herz 
in diese Wirklichkeit hinein, aber sie war im Grunde doch selbstverständ- 
lich, einfach vorgegeben und garantierte durch eben diese, für die Öffent- 
lichkeit unseres engeren Lebensraumes anerkannte Selbstverständlichkeit, 
daß unser Engagement für sie sinnvoll sei und eines Lebens wert. Das galt, 
natürlich in den verschiedensten Gestalten und Abstufungen, nicht nur für 
die Orden, sondern für Christentum und Kirche überhaupt, vor allem seit 
dem 18. und dem beginnenden 20. Jahrhundert, wo man durch eine ge- 
wisse Abwehrstellung, eine gewisse Gettomentalität und geistespolitische 
Einigelung dafür gesorgt hatte, daß der engere Lebensraum, in dem und 
von dem her man wirklich lebte, seine innere Homogenität und Selbstver- 
ständlichkeit bewahrte, und was sie bedrohte draußen blieb und von vorn- 
herein durch eine Freund-Feind-Mentalität ferngehalten wurde als das 
Fremde, das so wenig im Ernst damit rechnen konnte, in das eigene Leben 
integriert zu werden, wie ein tibetanischer Arzt mit seiner Medizin bei 
Krankheit in Frage kam. 

Heute ist das alles anders: und zwar in der Kirche und in den Orden zu- 
gleich und aus den gleichen Gründen. Es gibt, einmal grob formuliert, im 
eigenen Lebensbereich nichts mehr, was selbstverständlich ist und es gibt 
von draußen her nichts, was nicht auch eventuell für die eigene Weltan- 
schauung und für die eigene Lebensweise in Frage kommen könnte. Die 



Karl Rahner 340 

früher getrennten Lebensräume, die gettohaft beinahe wie die alten kon- 
fessionell einheitlichen Staaten des 17. und 18. Jh. nebeneinander bestan- 
den, mit ihren getrennt ihr Leben führenden Daseinssphären, haben sich 
ineinander geschoben. Man wundert sich nicht mehr, daß es Protestanten 
und Atheisten gibt, daß es die verschiedensten moralischen Lebensstile 
gibt; jeder ist auch innerlich jedes anderen Nachbar geworden, so daß des 
anderen Geist und Leben eine wirkliche Möglichkeit, eine Chance und eine 
Versuchung geworden ist. Wir können heute unser christliches und kirch- 
liches Dasein und unser Ordensleben immer weniger als das selbstver- 
ständlich Vorgegebene entgegennehmen und ratifizieren, mit dem Bewußt- 
sein, daß es auch dann noch eine Wirklichkeit von öffentlicher Realität und 
Gültigkeit bliebe, wenn wir selbst es verneinten; wir müssen vielmehr (na- 
türlich immer etwas grob und verallgemeinernd gesprochen) von uns her 
realisieren und aufbauen, was früher einfach vorgegeben war. Die öffent- 
lichen Wirklichkeiten der Kirche und der Orden sind nicht mehr die uns 
das Gefühl der Sicherheit gebenden Stützen der freien Lebensgestaltung, 
sondern müssen von uns gestützt werden, sie sind nicht mehr die Produ- 
zenten, sondern die Produkte unserer Lebensentscheidung. 

Das ist alles, wie gesagt, sehr verallgemeinernd gesagt. Es bestehen da 
natürlich sehr erhebliche Unterschiede zwischen Alten und Jungen, zwi- 
schen den verschiedenen Schichten von Intellekt und Bildung, zwischen 
den einzelnen Landschaften bei uns mit größeren und geringeren Rest- 
beständen an noch unbezweifelter Tradition, zwischen den einzelnen Län- 
dern in der Kirche, zwischen höherem und niederem Klerus usf., und 
schließlich auch zwischen den einzelnen Individuen, je nach ihrer Veranla- 
gung und ihrem Lebensschicksal. Aber diese Differenzen als selbstver- 
ständlich und auch als sehr erheblich zugegeben, bleibt die gegebene Cha- 
rakteristik unserer heutigen Situation, was Christentum, Kirche und Orden 
angeht, richtig. 

Die Situation der Zukunft 

Diese Charakteristik soll hier nicht genauer durchgeführt werden. Wir 
setzen sie hier einfach als einigermaßen richtig und verstanden voraus. 
Dann aber wird man der Meinung sein können, daß diese unsere neue 
Situation im großen und ganzen auch die Situation der näheren Zukunft 
bleiben wird. Natürlich bilden sich, von den Familien angefangen über 
kleinere weltanschauliche Gruppen mit einer gewissen Tradition, die wei- 
tergegeben wird, immer wieder kleinere gesellschaftliche, inselartige 
Räume, die dem Einzelnen gegenüber eine ähnliche Bedeutung und Rolle 



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 341 

haben, wie die früheren homogenen Gesellschaftsräume, die wir Älteren 
noch als selbstverständlich einst erlebt hatten und verlassen mußten. Na- 
türlich sind solche Neubildungen in sich auch legitim, weil jeder Mensch 
das Bedürfnis hat, in der Tat seiner freien Lebensgestaltung in etwa ent- 
lastet zu werden durch das Vorgegebene, das er nicht neu bilden muß, son- 
dern übernehmen kann. Aber das wird an der Grundsituation von Chri- 
stentum, Kirche und Orden für den Einzelnen nichts wesentlich ändern. 
Und diese neue und bleibende Grundsituation, in der das lebensgestal- 
tende Gewicht von der vorgegebenen Tradition auf die individuelle Frei- 
heitsentscheidung und deren Objektivationen verlagert ist, hat ihre Kon- 
sequenzen, die bleiben werden und mit denen wir kühl und sachlich zu 
rechnen haben, die auch mindestens teilweise anders zu interpretieren sind 
als die scheinbar selben Tatbestände, die früher in der anderen Grund- 
situation gegeben waren. 

Wo Glaube und persönliches kirchliches und religiöses Leben gegeben 
sind, wird man so etwas leichter als früher interpretieren können als wirk- 
lich personale Entscheidung, als Glaube im theologischen und nicht bloß 
gesellschaftlichen Sinn. Aber man wird auch nüchtern damit zu rechnen 
haben, daß man sich weniger auf den Einzelnen in Kirche und Orden von 
unten bis zu den höchsten Spitzen verlassen kann als früher, da man sich, 
genau besehen, früher gar nicht auf die Festigkeit und Tiefe einer perso- 
nalen Entscheidung der Einzelnen verlassen mußte, sondern sich im Grund 
auf die Stabilität der ideologischen Verhältnisse verließ, die jenen Einzel- 
nen absicherten, auf den wie auf einen Felsen man glaubte bauen zu kön- 
nen. Aus den gleichen Gründen werden personale Entscheidungen lang- 
samer reifen und immer wieder aufs neue gewonnen werden müssen, als 
es früher der Fall war, da man sich leichter ein für alle Mal identifizieren 
konnte mit den stabilen gesellschaftlichen Institutionalismen und unbestrit- 
ten herrschenden Ideologien, wie sie mit Kirche und Orden gegeben waren. 
Man wird sich in Zukunft nicht mehr wundern können, wenn auch ältere 
Leute noch ihre kritischen Phasen haben in Bezug auf Glaube, Ordens- 
leben, Zölibat und viele andere Dinge, die früher, mindestens wenn sie 
eine Zeitlang einmal angenommen und gelebt worden waren, trugen und 
kaum getragen werden mußten. Man wird sich in Zukunft nicht wundern 
dürfen, daß die Lebensstile der Einzelnen, weil sie eben nicht durch ein 
Selbstverständliches in der kirchlichen und religiösen Gesellschaft vorgege- 
ben sind, mehr differieren als früher. Es wird in der Zukunft unvermeid- 
lich in den Orden und in der Kirche mehr Spontaneität und Kreativität, 
und zwar innerhalb kurzer Zeitspannen geben als früher, wo alles tradi- 
tioneller und langsamer zuging und Änderungen eher unreflex faktischer 



Karl Rahner 342 

Art als geplant geschahen. Es wird darum aber auch mehr und heftiger 
Richtungsstreite in den Orden, pastoral verschiedene Stile der Seelsorge, 
pluralistisch mehr differierende Theologien geben als früher. Autorität in 
Kirche und Orden wird nicht mehr eine selbstverständliche Vorgegeben- 
heit sein, die der Einzelne gar nicht attackieren, der er gar nicht ausweichen 
kann, sondern wird das sein, das hinsichtlich seiner realen Effizienz (was 
etwas anderes ist als der legitime sittliche Anspruch) von der Freiheit der 
Einzelnen immer neu gewährt und von den Autoritätsträgern immer neu 
verdient werden muß. Diese Situation mit all diesen erfreulichen und un- 
erfreulichen Konsequenzen ist als unvermeidlich und bleibend für die Zu- 
kunft vorauszusehen. Wir müssen uns einfach nüchtern daran gewöhnen, 
aufhören darüber zu jammern; wir müssen erkennen, daß es sich um eine 
Situation handelt, die dem Christentum und dem Wesen eines freien per- 
sonalen Glaubens gar nicht widerspricht, auch wenn diese Situation an- 
derthalb Jahrtausende nicht gegeben gewesen ist. 

Wir müssen uns an sie gewöhnen; das heißt aber vor allem auch: Wir 
müssen verstehen lernen, daß man dieser Situation einer gesellschaftlichen 
Ungesichertheit ja gar nicht entflieht, indem man Christentum, Kirche oder 
Ordensleben aufgibt. Mir will scheinen, daß es zu viele Leute in den Orden 
gab oder noch gibt, die meinen, durch das Aufgeben ihrer bisherigen christ- 
lichen oder religiösen Existenz als einem Ungesicherten würden sie das 
Klare, das allgemein Anerkannte, das Selbstverständliche finden. Das ist 
reine Torheit, die selbst noch einmal der alten Mentalität, die sie zu über- 
winden glaubt, ihren Tribut entrichtet. Solche Leute scheinen mir (im vor- 
aus zu allen tieferen Erwägungen) Menschen zu gleichen, die zur Zeit einer 
Baisse ihre Aktien verkaufen, für das Geld noch schlechtere erwerben und 
nun meinen, es sei alles gerettet. Natürlich sollten auch höhere Stellen in 
der Kirche aufhören, in der Hoffnung zu jammern, die alten Zeiten kämen 
wieder. Wir sollten, und zwar auch von der angedeuteten Situation her, 
vorsichtig sein in der Beurteilung derer, die aus dem Orden oder der Kirche 
oder beiden weggehen, wir haben aber auch keinen Grund, unser Selbst- 
verständnis würdelos aufzugeben und so zu tun, als ob jene das täten, wo- 
zu wir selber den Mut noch nicht gefunden haben. Und solche, die so gehen, 
sollten den Mut zu ihrer Tat haben, ohne darin durch eine ganze oder 
halbe Approbation von unserer Seite her gestärkt werden zu müssen. 

Der Weg des Glaubens in eine unbekannte Zukunft 

Auch wenn eine solche Situation als unausweichlich vorausgesehen wird, 
so bleibt uns die konkrete Zukunft des Christentums, der Kirche und der 



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 343 

Orden weithin verborgen. Das Bekenntnis zu Jesus Christus, dem Gekreu- 
zigten und Auferstandenen, als dem Mittler unseres Heils und die Kirche 
werden weiterbestehen und eben dies gehört selbst zur Hoffnung unseres 
Glaubens, in den wir, angefochten oder nicht, unsere ganze Existenz inve- 
stiert haben. Was das aber genauer heißt, wie sich die geschichtliche und 
gesellschaftliche Gestalt der Kirche und des kirchlichen Christentums in der 
Zukunft ausnehmen werden, das ist uns weithin verborgen. Die docta igno- 
rantia futuri in dieser Hinsicht geht viel weiter, als wir denken und uns 
angenehm ist. Aber eben dies zu wissen und auszuhalten gehört zur Situa- 
tion des Glaubens und zu dem Glauben selbst und kann uns nicht wundern. 
Wir haben letztlich keine Prognosen für Kirche und Orden bei den Futu- 
rologen zu erfragen und nach diesen Auskünften unser Leben, unser Ver- 
halten zu Kirche und Orden einzurichten. Wir haben für einen Sieg zu 
kämpfen ohne Prognosen dieses Sieges. Nur denen, die so kämpfen, ist 
eine Verheißung gegeben. Prognosen positiver und vor allem auch negati- 
ver Art in diesen Dingen werden mindestens seit zweieinhalb Jahrhun- 
derten feilgeboten, seit den Zeiten der Aufklärung. Weder die Prophezei- 
ung der frommen Visionäre noch die Vorhersagungen der rationalisti- 
schen Skeptiker über den baldigen Untergang von Christentum, Kirche und 
Papsttum pflegten bisher einzutreffen. Das Christentum blieb und bleibt 
und wurde ganz anders, als sich Freund und Feind es im voraus ausgedacht 
hatten. Man soll in einer Zeit nicht immer und von vornherein gegen den 
Strom schwimmen wollen, als ob dadurch schon in jedem Fall die richtige 
Richtung garantiert sei. Aber das Gegenteil ist ebenso falsch. Schon viele, 
die noch schnell auf den fahrenden Zug zu springen suchten, kamen dabei 
unter die Räder oder ihr Zug blieb schon nach einer kleinen Fahrt stehen. 
Wenn wir das Christentum verstehen als das Bekenntnis zu dem absoluten, 
unumgreifbaren Geheimnis unseres Daseins, das uns vergebend und in 
seine eigene Unendlichkeit befreiend umfängt und das wir Gott nennen, 
und als das Bekenntnis zu Jesus Christus, aus dessen Schicksal uns die 
Nähe dieses Geheimnisses als unserer absoluten Zukunft immer neu glaub- 
würdig wird, und als das Bekenntnis zur Gemeinde der so Glaubenden, 
Kirche genannt, in einem unbefangen nüchternen Verhältnis zu deren Ge- 
schichte und Geschichtlichkeit, ohne die man nur in abstrakte Ideologien 
flüchtet oder erst recht unter eine böse Tyrannei von Gegenwart und Ge- 
schichte und Gesellschaft gerät, dann ist eigentlich nicht einzusehen, wo- 
durch das Christentum ernstlich bedroht werden könnte, außer durch 
die Skepsis des rationalistischen Menschen, der es überhaupt nicht mehr 
zu einer Sinngebung der einen Ganzheit seines Daseins bringt. Wir 
sind also, ganz schlicht gesagt, gefragt, ob wir die müden Skeptiker 



Karl Rahner 344 

sein wollen, die ihre Verzweiflung sich selbst, vielleicht noch mit ein 
bißchen Humanismus (sehr ehrenwerter Art übrigens), verbergen, oder 
ob wir den Mut haben, zu jenen Christen der Zukunft zu gehören, 
die, ohne das geschichtliche Erbe des kirchlichen Christentums auf- 
zugeben oder in einer heute nicht mehr echt möglichen Weise zu glo- 
rifizieren (wie es früher klerikaler Lebensstil war), festhalten an dem 
in Jesus von Nazareth nahegekommenen unbegreiflichen Sinn ihres Da- 
seins, der der lebendige Gott selbst ist. Man kann also, so meine ich, die 
docta ignorantia futuri hinsichtlich Christentum und Kirche getrost leben. 

Selbstverständlich hat ein Orden nicht dieselbe Verheißung der Zukunft 
wie der Glaube an Jesus Christus in der Kirche. Wir brauchen aber auch 
nicht, so will mir scheinen, die Zukunft eines Ordens in 200 Jahren schon 
vorauszuprognostizieren. Das ist ganz überflüssig. Wir können uns ruhig 
sagen, daß es in einer bleibenden Kirche auch eine gesellschaftliche parti- 
kuläre Institutionalisierung eines christlichen Lebens von einer gewissen 
Radikalität immer geben wird, daß also in diesem Sinne auch in Zukunft 
das Ordensleben in der Kirche gegeben sein wird. Aber im übrigen können 
wir die docta ignorantia futuri bezüglich des Ordenslebens als Konkretheit 
unseres Glaubens und Hoffens ohne neugierige Vorwegnahme der Zu- 
kunft leben. Wir haben genügend Gründe, unser Ordensleben heute 
als sinnvoll zu vollziehen, vorausgesetzt, daß wir wahrhaft glaubend ent- 
schlossen Christen bleiben wollen und daß wir in realistischer Nüchtern- 
heit uns sagen, daß für uns ein Wechsel in unserer Lebensweise doch nur 
dann ersthaft in Frage kommen könnte, wenn wir überzeugt wären, daß 
wir dann konkret in dieser neuen Lebensweise mehr an Glaube, Hoffnung 
und Liebe, mehr an selbstloser Arbeit und Dienst am Menschen, mehr 
Selbstverleugnung oder wie man auch sagen will, nicht nur realisieren 
könnten in abstracta, sondern auch faktisch realisieren würden. Ich meine 
nicht, daß so etwas in jedem Falle als möglich zu bestreiten zur ent- 
schlossenen Treue eines Ordensmannes, zu seinem Beruf gehöre. Aber 
ich erlaube mir die Meinung, daß mir bei Austritten aus dem Orden, 
wenn überhaupt, so etwas selten begegnet ist. Wie dem auch sei, jeder 
muß sich selber fragen, und in solchen Entscheidungen ist die Entscheidung 
individuell und von jedem selbst zu verantworten. Daß viele gingen und 
gehen, bedeutet für einen selber keine Legitimation, dasselbe zu tun. 

Die Notwendigkeit von Experimenten 

Christentum, Kirche und Orden werden nicht nur in einer neuen Situation 
leben müssen, nicht bloß in eine nicht vorausprognostizierbare Zukunft 



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 345 

mutig und entschlossen hineinzugehen haben, sie werden auch Experi- 
mente machen müssen. Nun redet man seit dem Zweiten Vatikanum viel 
von Experimenten. Mir will aber scheinen, daß man unter dem Wort Ex- 
periment von oben her harmlose Variationen von Denk- und Lebensstilen 
versteht, die, wie immer sie auch ausfallen, nichts Bedeutsames ändern und 
von vornherein als möglich und unbedenklich durchschaut werden. Mir 
will scheinen, daß man unter Experimenten von unten her sehr oft das 
Treiben barer Willkürlichkeit versteht, die sich Einseitigkeiten erlaubt, 
die von jedem redlichen und vernünftigen, von Geschichte und Lebens- 
erfahrung belehrten Menschen im Grunde genommen leicht als solche er- 
kannt werden können. Weder das eine noch das andere ist mit •Experi- 
ment" gemeint. Ich bin der Meinung, daß es durchaus Experimente geben 
könne und müsse, die nicht von vornherein ausdrücklich und amtlich von 
oben genehmigt sind, es auch nicht sein können und die doch legitim sind. 
Sollen solche wahren Experimente sich dennoch von Torheiten, unmittel- 
bar greifbaren Einseitigkeiten, von unverantwortlichen Willkürlichkeiten 
unterscheiden, dann ist die Voraussetzung dafür die Existenz und Wirk- 
samkeit einer Verantwortung unten, die nicht mehr immer und in jedem 
Fall ausdrücklich vom Amt in Kirche und Orden sanktioniert werden kann 
und braucht, um legitim zu sein, und doch das Gegenteil von Willkür und 
Libertinage ist, sondern in größter Selbstkritik und Bescheidenheit ge- 
schieht. 

Es gibt eine Zone des Lebens und Handelns, die vom Amt nicht aus- 
drücklich autorisiert werden kann, soweit dieses Amt mit hoheitlicher 
Autorität und nicht mit persönlichem gegenseitigem Vertrauen arbeiten muß, 
und in der dennoch nicht alles erlaubt ist, bloß weil es nicht amtlich ver- 
boten ist. Diese Zone hat es natürlich immer gegeben, aber sie war früher 
relativ schmal unter selbstverständlichen und fast alles schon standardi- 
sierenden Verhältnissen, und sie fiel darum kaum auf, wurde nicht genü- 
gend Gegenstand moralischen und praktischen Reflektierens. Man kann 
das Leben innerhalb dieser Zone nicht noch einmal eigentlich institutio- 
nalisieren und an feste Verfahrensnormen binden. Man könnte aber doch 
wohl besser als bisher gewisse Spielregeln entwickeln und die Verantwor- 
tung aller hinsichtlich solcher Experimente in dem genannten Sinn ent- 
wickeln und stärken. Kirche und Orden werden jedenfalls jetzt und in der 
Zukunft mehr experimentieren müssen, und man kann wirklich nicht von 
vornherein wissen, was aus solchen Experimenten herauskommt; es kann 
ein Experiment notwendig und legitim sein, obwohl es scheitert; Institu- 
tionen und Einzelne sollten den Mut zu solchen Experimenten haben, aber 
auch den Mut, unter Umständen nüchtern und ausdrücklich einzugestehen, 



Karl Rahner 346 

ein solches Experiment habe sich als eine Sackgasse erwiesen, man müsse 
umkehren, ein Experiment als beendet erklären, ohne daß seine bisherigen 
Träger, die ja als selbstkritisch vorausgesetzt werden, durch das Scheitern 
eines solchen Experimentes als dumm oder unmoralisch desavouiert wür- 
den, zumal oft das sture Beharren auf einer bisherigen Tradition auch ein 
Experiment ist und sehr oft ein von vornherein schlechtes. Ein Experiment 
innerhalb einer bestimmten Gesellschaft, also der Kirche und eines Ordens, 
setzt zwar, wenigstens meistens, keine eigentliche amtliche Approbation 
von oben her voraus, obwohl es auch solche Experimente und vielleicht 
auch Fälle geben mag, in denen das Amt in einer Gesellschaft nicht gehal- 
ten ist, jedwedes Experiment deshalb schon zu dulden, weil es an sich kei- 
ner positiven Approbation von ihm her bedarf. Aber Experimente sind 
wohl, wo sie den rein privaten Lebenskreis eines Einzelnen überschreiten, 
nicht möglich, wenn nicht zuvor gemeinsam geredet und geplant wird. Sol- 
cher notwendige Dialog wird zwar offiziell von allen Seiten, von unten 
und von oben, heute in der Kirche als Ideal gepriesen. Aber in Wahrheit 
scheint mir davon noch nicht sehr viel zu finden zu sein. Man redet noch zu 
viel aneinander vorbei; man hält (natürlich nicht in der Theorie, aber in 
der Praxis) den anderen immer noch viel zu leicht für dumm, für traditio- 
nalistisch, für zu revolutionär, für verholzt oder jugendlich unreif, wenn 
er nicht derselben Meinung ist wie man selbst. Wirkliche Selbstkritik ist 
immer noch selten. Ich habe es eigentlich viel zu selten erlebt, daß ein 
Oberer oder ein Untergebener zugestanden hat, und zwar ausdrücklich, 
daß er Unrecht gehabt und darum seine Meinung geändert habe. Selbst- 
kritik gilt unausgesprochen immer noch so wie eine Art moralischen Selbst- 
mordes, so wie niemand gerne zugibt, daß er eine Neurose habe, die durch 
etwas anderes als durch eine moralische Kraftanstrengung mit Hilfe eines 
naiven Spirituals überwunden werden müsse. 

Im Stadium von Experimenten zu leben, also im Stadium von Unsicher- 
heiten, von Meinungsverschiedenheiten, evtl. von Richtungskämpfen, ist un- 

angenehm. Aber die Situation wird doch erleichtert durch die Erkenntnis, 
daß so etwas heute unvermeidlich und darum normal ist. Wenn sich die 
Menschen der Kirche oder eines Ordens einer genügenden Selbstkritik be- 
fleißigen, wenn sie solche Einseitigkeiten vermeiden, die im Grunde ge- 
nommen sowohl in der Theorie wie in der Praxis als solche bei Selbstkritik 
und gutem Willen schnell zu durchschauen sind, wenn das Amt in Kirche 
und Orden den Mut hat, gegen bestimmte Experimente auch ein klares und 
hartes Nein zu sprechen und es im Appell an die vernünftigen Leute auch 
durchzusetzen, dann kann man in einer solchen Situation letztlich doch 
friedlich und brüderlich zusammenleben, ohne daß das Amt meint, es 



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 347 

könne nur dann verbieten, wenn alles von vornherein verboten ist, was es 
nicht ausdrücklich erlaubt hat. Das alles ist natürlich sehr abstrakt gesagt. 
Es ist aber dennoch wichtig und im Grunde genommen nur die profane 
Übersetzung der theologischen Wahrheit, daß der Geist in der Kirche we- 
hen kann, ohne vorher die ausdrückliche Erlaubnis des Amtes dafür einge- 
holt zu haben, daß das Amt zwar die Geister prüfen, aber den Geist nicht 
auslöschen dürfe, daß auch die, die nicht Amtsträger sind, für Frieden, 
Liebe und sogar Ordnung in der Kirche verantwortlich sind, daß ihr Geist 
an den Früchten, die sie bringen, geprüft werden muß und dort der Geist 
Christi nicht weht, wo Selbstlosigkeit, Bescheidenheit, Opferbereitschaft 

nicht zu finden ist. 

Treue in Wandlung 

Ich möchte nun versuchen, über das Ordensleben der Zukunft noch ein paar 
Selbstverständlichkeiten zu sagen. Ich habe schon gesagt, daß wir uns nach 
meiner unmaßgeblichen Meinung über die Zukunft des Ordens nach 100 
Jahren vorläufig keine Gedanken zu machen brauchen, weil auch der 
schlaueste Futurologe von heute höchstens so tun kann, als ob er darum so 
weit vorausplane, weil er einige wenige Momente dieser Zukunft vielleicht 
mit Recht vorauszusehen vermag. Wir reden also von dem Orden, unserem 
Orden, und in nächster Zukunft. Wenn man ihn so sieht, hat er eine Da- 
seinsberechtigung und eine Aufgabe. Wer dies nicht versteht, argumen- 
tiert, so will mir scheinen, aus Überlegungen über eine Zukunft, über die 
man nichts wirklich wissen kann. Wir haben heute einen Sinn und eine 
Aufgabe; sie ist nicht darum unbedeutend, weil sie vielleicht einmal be- 
deutsamer und zentraler in der Kirche war. Man sucht sich sein Leben und 
seine Zeit, die Möglichkeiten seines Wirkens nun einmal nicht aus. Wer 
unseren Daseinssinn und unsere Aufgabe aufgeben wollte, müßte zunächst 
einmal zeigen, daß er eine größere und auch auf längere Sicht bedeutsa- 
mere weiß und realisieren kann. In den fast 50 Jahren meines Ordens- 
lebens habe ich außerhalb unseres Ordens nicht wenige solche Versuche 
und Neuansätze miterlebt. Man denke nur an die vielen Säkularinstitute 
und andere Gemeinschaften ordensmäßiger Art, die mit dem stolzen Ge- 
fühl antraten, es ziehe mit ihnen die neue Zeit und sie hätten die Schlüs- 
sel für die Türen der Zukunft. Es dauerte eigentlich nie lange und auch 
sie gerieten unter das Gesetz, das nun einmal unseres ist, in einer winter- 
lichen Zeit in Hoffnung durchzuhalten und Verständnis zu haben für die 
einsame Größe, die in einer solchen Haltung der schweigenden, nicht 
jammernden Treue liegt. 



Karl Rahner 348 

Damit ist auch gegeben, daß alle Versuche zurückzuweisen sind, diesen 
Orden umzufunktionieren. Wir haben Experimente zu machen, den Mut 
zu haben, uns zu ändern, neue Aufgaben zu sehen und zu ergreifen, alte 
aufzugeben, hineinzumarschieren in eine uns unbekannte Zukunft. Aber 
wir haben das Recht und die Pflicht, das Gesetz zu bewahren, nach dem 
wir angetreten sind, auch wenn die Unterscheidung zwischen dem bleiben- 
den Geist und seiner sich immer wieder wandelnden Konkretisierung in 
vielem selbst noch einmal die nicht leicht zu lösende Aufgabe für die näch- 
ste Zukunft ist. Aber daß wir ein Männerorden in der Kirche, eine insti- 
tutionelle Gemeinschaft der Verkündigung des Evangeliums im Dienst 
der Kirche sind, daß wir bei aller Neubestimmung, die auch hier immer 
wieder erforderlich ist, eine Lebens- und Arbeitsgemeinschaft in einem, 
also kein Säkularinstitut sind, in der diese beiden Größen grundsätzlich 
auseinanderfallen dürfen, daß wir keine Gruppe individualistischer Sym- 
pathie, sondern eine vom Dienst an der Sache her bestimmte Gemeinschaft 
sind, in der das Schöne brüderlicher Liebe nochmals selbstlos in den Dienst 
der Sache, d. h. der anderen Menschen gestellt wird, das alles sind doch 
Eigentümlichkeiten unseres Ordens, die zu bleiben haben und die, wenn 
sie entschlossen gelebt werden, auch eine Verheißung für die Zukunft ha- 
ben. Kein Orden kann und will, wenn er vernünftig gedacht wird, der 
Raum der Realisation alles nur denkbaren Schönen, Humanen und Christ- 
lichen zusammen und auf einmal sein. Das Gegenteil zu meinen und anzu- 
streben wäre nur kindliche Torheit. Jedes Leben hat nur eine geprägte 
Gestalt und Größe, wenn es, um das seine zu verwirklichen, auf vieles ver- 
zichten kann, was an und für sich auch erstrebenswert ist. Unser Orden hat 
auch unter dieser Voraussetzung noch Weiträumigkeit genug und kann 
gewiß in dieser oder jener Hinsicht noch mehr davon wissen. Aber er 
muß seinem Geist und innersten Gesetz treu bleiben, er hat keinen Grund, 
sich umfunktionieren zu lassen von Leuten, die aus irgendeinem merkwür- 
digen Grund Jesuiten bleiben wollen und darum aus diesem Orden das 
machen wollen, was ihnen plötzlich im Leben und in der Kirche wichtig und 
seligmachend erscheint bis zum Beruf des Schauspielers und einer Gruppe 
junger Ehen. Ein Bienenzüchterverein und ein Kaninchenzuchtverein sind 
beides durchaus sinnvolle und wünschenswerte Unternehmen. Aber man 
soll nicht den Bienenzüchterverein in einen Kaninchenzuchtverein umfunk- 
tionieren wollen. Man soll den einen Verein verlassen und seinen Idealen 
anderswo nachstreben. Mit dieser Selbstverständlichkeit, die offenbar 
heute nicht allen Leuten einleuchtet, ist natürlich nicht bestritten, daß es 
Grenztragen gibt, ob dieses oder jenes zwar neu, aber trotzdem als dem 
Geist des Ordens konform und als Gebot der Stunde aufgegriffen werden 



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 349 

könnte. Doch bei allen solchen Randunschärfen, die zugegeben werden 
können, gibt es auch Grenzen, die eindeutig sind und bleiben sollen. So 
wäre es einerseits nach meiner Meinung denkbar (im Stil eines Experimen- 
tes), daß verschiedene Häuser bei uns entsprechend ihrer sehr verschiede- 
nen Aufgaben eine deutlich voneinander verschiedene Mentalität auch in 
einer gewissen Institutionalisierung und Bleibendheit entwickeln; aber wir 
brauchen und wollen in unserem Orden nicht im Stil der Reformprovinzen 
alter Orden im 15. und 16. Jahrhundert Sonderprovinzen, wie sich das 
offenbar jüngst in Spanien ein paar Mitbrüder gedacht hatten, die den 
alten Geist nur auf diese Weise gegen manchen neuen Ungeist meinten 

retten zu können. 

Die drei Gelübde 

Zu diesen Randbemerkungen gehören auch einige Sätze über die Gelübde. 
Was die Armut angeht, so scheint allen klar zu sein, daß die damit ge- 
meinte Seite unseres Lebensstils neu durchdacht werden muß. Die Frage 
ist die, ob sich dieses Ideal bei uns mehr zu orientieren habe an einer Teil- 
nahme am Schicksal der sozial und wirtschaftlich wirklich Deklassierten 
oder (ein bescheidener und konsumkritischer Lebensstil natürlich voraus- 
gesetzt) an den Erfordernissen eines gemeinsamen Lebens, durch das jeder 
von uns zu einer Gemeinschaft gehört, die auch wirtschaftlich eine Einheit 
ist. Ich meine, daß wir uns bei unseren sonstigen Aufgaben nüchtern und 
bescheiden für die zweite Alternative auch für die Zukunft entscheiden 
dürfen und sollen. Die andere Alternative ist gewiß ein großes Ideal, das 
uns immer auch innerlich beunruhigen sollte; es kann sogar etwas sein, was 
uns in bestimmten Ländern und bestimmten Umständen praktisch auch 
auf der Basis unserer anderen Armutskonzeption abverlangt wird, aber 
ich meine, wir sollten den Mut haben, wir selbst und keine kleinen Brüder 
Jesu Charles de Foucaulds zu sein. An sich streben wir Menschen von heute 
ja mit einer gewissen Aussicht auf Erfolg und in einer dynamisch sich wan- 
delnden Gesellschaft eine wirtschaftliche Situation an, in der es die Hun- 
gernden, sozial Deklassierten gar nicht mehr gibt. Sie dann noch im eige- 
nen Lebensstil mimen zu wollen, wäre töricht und würde aus einer ökono- 
mischen Notsituation ein Ideal an sich machen, das einer solchen Situation 
gar nicht angedichtet werden darf. Die Armutskonzeption, die ich als die 
unsere für richtig halte, hat somit auch die größere Zukunflsdiance. Ich 
weiß natürlich, daß mit dieser allgemeinen Orientierung die praktischen 
Einzelfragen noch nicht gelöst sind. Mir ist auch klar, daß man das bei uns 
eigentlich Gemeinte, das durchaus einen Sinn und auch einen spirituellen 



Karl Rahner 350 

Sinn hat, vielleicht am besten gar nicht •Armut" nennen sollte; man könnte 
damit viele Mißverständnisse bei den Leuten draußen und auch viel über- 
flüssige moraltheologische Kasuistik bei uns vermeiden. 

Was den religiös motivierten Verzicht auf die Ehe angeht, so ist zu- 
nächst zu sagen, daß der grundsätzliche Sinn eines solchen Verzichtes durch 
das Evangelium garantiert und auch heute noch echt realisierbar ist. Wie- 
viele heute und in Zukunft dazu berufen sind, ist eine theoretische Frage, 
von der die konkrete individuelle Lebensentscheidung unabhängig ist und 
sich auch entschlossen als unabhängig erfahren darf. Man sollte die Theo- 
logie dieser Lebensberufung nicht zu schnell und hochtrabend mythologi- 
sieren. Es gibt Aufgaben, sogar profaner Art, die mindestens im konkreten 
Einzelfall schon immer den Verzicht auf die Ehe erzwungen oder nahe- 
gelegt haben, ohne daß ein Mensch an dieser Situation zerbrechen oder sich 
in einem letzten Sinn frustriert erfahren mußte. Ich meine, wir sollten un- 
seren Zölibat zunächst einmal von dieser nüchternen unpathetischen Seite, 
vom Alltag her sehen. Dann allerdings wird in einem menschlich legitimen 
und christlichen Leben immer wieder der Punkt kommen, wo ein solcher 
Verzicht nur richtig gemeistert und bestanden werden kann, wenn er ge- 
leistet wird als ein Stück jenes freien Willens, in dem ein Mensch von sich 
aus jenem Verzicht entgegengeht, in dem ihm spätestens im Tode alles ge- 
nommen wird und er darin gefragt wird, ob er diese radikale Beraubung 
als Teilnahme am Tode Jesu verstehen kann. Das Leben und auch alle 
Motivation des konkreten Lebens ist sehr komplex und somit auch die Mo- 
tivation für den Zölibat. Es braucht uns darum nicht wunderzunehmen, 
wenn einer theologisch reflexen Analyse dieser Motivation immer nur 
Teile dieser Motivation, die für sich allein nicht ganz überzeugen, zu Ge- 
sicht kommen und wir somit immer auf die komplexe Einheit dieser Moti- 
vation in der ganzen Länge und Breite unseres Lebens verwiesen bleiben, 
die man erfahren muß, um sie zu verstehen. Die Problematik des Zölibats 
im Weltpriestertum geht uns grundsätzlich an sich nichts an. Psychologisch 
mag es vordergründig so sein, daß wir Ordensleute geworden sind mit dem 
Zölibat, weil wir Priester werden wollten und geworden sind, die inner- 
halb und außerhalb eines Ordens zum Zölibat verpflichtet sind. Aber vom 
Sinn und Wesen unseres Berufes her müßten wir uns doch in eine Inter- 
pretation unseres Lebens langsam hinein entwickelt haben, die das Ordens- 
leben mit seiner Ehelosigkeit versteht. Im übrigen sollte man in einer Zeit, 
in der nicht bloß aus Libertinage, sondern auch aus sachlich nicht unge- 
wichtigen Gründen, wenn auch letztlich nicht mit Recht, die exklusive mo- 
nogame Dauerehe fraglich geworden ist für sehr viele, nicht so tun, als ob 
die Ehe die Lösung aller menschlichen Probleme bedeute, als ob nicht auch 



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirclie von heute 351 

diese unter dem Gesetz stünde, das wir in einer etwas altmodisch klingen- 
den Terminologie das •Kreuz Christi" nennen. 

Was den Gehorsam im Orden angeht, so sollten wir uns zunächst ein- 
mal nüchtern und selbstkritisch sagen, daß es wohl in wenigen Berufen so 
viel Freiheit gibt wie bei uns. Weiter sollte man unterscheiden zwischen der 
Frage, was ein Oberer legitim befehlen kann, und der Frage, wieweit und 
mit welcher Motivation ein Untergebener gehorchen muß, wenn ein eigent- 
licher Befehl an ihn herantritt. Was die erste Frage angeht, so ist nüchtern 
zu sagen, daß der Befehl des Oberen bei uns rein und allein an der sach- 
lichen Zweckmäßigkeit des Befehls orientiert sein muß und an sonst nichts. 
Der Dienst an den Menschen und natürlich das wohlverstandene Interesse 
des sogenannten Untergebenen sind die einzigen Maßstäbe, nach denen 
die Legitimität eines Befehls beurteilt werden muß, soweit ein solcher Be- 
fehl noch zu fällen ist und er vom Oberen auf seine Verantwortung hin ge- 
fällt werden muß. Was die zweite Frage angeht, so ist zunächst zu sagen, 
daß es immer unter der Gewissenspflicht des Untergebenen bleibt, die sitt- 
liche Legitimität eines gegebenen Befehls zu beurteilen, daß auch bei be- 
stem Willen der Oberen durchaus damit gerechnet werden muß, daß ein 
bestimmter Befehl nicht nur irgendwie sachfremd und zweckwidrig, son- 
dern dies in einem Maß und einer Weise ist, daß er unmoralisch zu quali- 
fizieren und seine Ausführung vom Untergebenen verweigert werden 
muß. Es ist aber auch nüchtern und realistisch zu sagen, daß es Befehle gibt 
und sie im Leben unvermeidlich sind, bei denen über die Zweckmäßigkeit 
verschiedene Meinungen bestehenbleiben können, ohne daß die eine oder 
andere Meinung den hinsichtlich der Sache strittigen Befehl als unmora- 
lisch bezeichnen könnte. Die oft stillschweigend gemachte Voraussetzung, 
jeder sachlich und human weniger gute Befehl sei eo ipso auch schon unmo- 
ralisch, verkennt in einem weltfremden Illusionismus die Dunkelheit und 
die Ambivalenz vieler menschlicher Wirklichkeiten. Wo ein Befehl einem 
sachlich gesehen weniger richtig zu sein scheint, wo er aber bei ehrlicher 
Selbstkritik und Bescheidenheit nicht als unmoralisch abgelehnt werden 
kann, ist zu gehorchen in nüchterner Entschlossenheit und Sachlichkeit. Das 
verlangt zunächst einmal das Leben überall und darüber hinaus die ge- 
meinsame Arbeit, die ohne eine strukturierte Zusammenarbeit gar nicht 
möglich ist. An sich genügt, wenigstens vordergründig, diese sehr unmytho- 
logische Begründung des Gehorsams, zumal heute die Gefahr nicht sehr 
groß ist, daß Obere einem wirklich in jenen Bereich hineinreden, der als 
der wirklich und eigentlich private einem auch im Orden allein überlassen 
bleibt, auch wenn früher in dieser Hinsicht indiskrete Grenzüberschreitun- 
gen nicht selten gewesen sein mögen. Daß ein nüchtern vom Funktionieren 



Karl Rahner 352 

einer Arbeitsgemeinschaft her geforderter Gehorsam im konkreten Fall 
doch höchste und bitterste Ansprüche an den Einzelnen stellen kann, ist da- 
mit nicht bestritten. Man soll nicht querulantisch und wehleidig so tun, als 
ob solche Fälle im einzelnen Ordensleben oft vorkommen. Das ist bei nor- 
malen Menschen, die sich selbst etwas zuzumuten wissen, einfach nicht 
wahr. Immerhin, solche Fälle können vorkommen, aber sie sind dann 
eigentlich im letzten auch nicht sonderlich verwunderlich. Der Sache nach 
wird dann auch nicht mehr verlangt, als was eigentlich jedem Menschen ir- 
gendwann und irgendwo zugemutet wird: Die in der Gnade als Teilnahme 
am Schicksal Jesu vollzogene Annahme eines größeren oder kleineren Stücks 
der Unbegreiflichkeit des Daseins. Daß diese Unbegreiflichkeit einmal 
einem ohne jedes eigene Zutun, ein anderes Mal unter Voraussetzung 
eigener Entscheidungen oder der Treue zu ihnen zugemutet wird, macht 
keinen wesentlichen Unterschied, zumal die Übergänge zwischen beiden 
Fällen fließend sind. Wenn ein solcher Gehorsam in sich sinnvoll ist, wenn 
wir - manche tun es ja frohlockend - einem Zeitalter einer größeren Sozia- 
lisierung der Menschen entgegengehen, wenn selbstloser Dienst morgen 
erst recht die einzig reale Form der Freiheit sein wird, dann ist nicht einzu- 
sehen, warum es in der Zukunft keinen Orden geben könnte, in dem der 
Gehorsam zu den Idealen des Lebens zählt. 

Soziales Engagement oder mehr 

Es soll zum Schluß noch eine letzte Bemerkung gemacht werden. Es scheint, 
daß viele Jüngere unter uns das gesellschaftliche Engagement im Kampf 
für die Freiheit und das Recht der Menschen (einmal vorsichtig gesagt) als 
die Lebenserfahrung empfinden, von der aus, wenn überhaupt, sie noch am 
ehesten einen Verständniszugang zum Ordensleben finden. Die Frage ist 
dann nur die, ob sie diesen Horizontalismus als einen Verständniszugang 
von epochaler Gebotenheit für das Ordensleben und als eine unerläßliche 
Dimension ihres Lebens im Ordensleben erfahren, oder ob sie auf einen 
exklusiven Horizontalismus das Ordensleben überhaupt reduzieren wol- 
len. Das erste ist legitim, das zweite ist radikal abzulehnen. Die Kasuistik, 
die für die Fragen der konkreten Gestaltung des zukünftigen Ordenslebens 
in dieser Hinsicht gegeben ist oder noch auf uns zukommt, kann hier nicht 
behandelt werden. Grundsätzlich ist es durchaus möglich, daß wir durch 
Experimente noch durchaus neue Gestaltungen finden für ein solches sozia- 
les Engagement, die nicht nur einigermaßen mit dem Ordensleben verträg- 
lich sind, sondern vom Wesen eines apostolischen Ordens her in der Zu- 
kunft positiv gefordert werden. Aber auch dann sind wir nur Ordensleute 



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 353 

und Jesuiten, wenn all das von einem explizit ergriffenen Verhältnis zu 
Gott und vom Heilsauftrag der Kirche als solcher herkommt. Denn auch 
dann haben wir mehr und anderes zu sein als für Gerechtigkeit und Frie- 
den in der Welt radikal Engagierte. Dieses andere Mehr teilt dann nicht 
unser Herz, sondern radikalisiert nur dieses soziale Engagement. 

Aber zu dem, was damit unbefangen zugestanden, ja empfohlen ist, ist 
doch auch noch etwas anderes zu sagen. Als Jesuiten und Priester gerade 
für morgen müßten wir ein neues ursprüngliches, der geschichtlichen und 
gesellschaftlichen Situation von morgen und nicht von gestern entsprechen- 
des Verhältnis zu dem haben, was man mit einem alten und etwas ver- 
schlissenen Wort •Spiritualität" genannt hat und nennt. Es ist einfach nicht 
wahr, sondern eine im Grunde sehr altmodische und periphere Täuschung, 
wenn wir meinen würden, die Menschen von morgen erwarteten von uns 
nichts als soziales Engagement, profanen Humanismus und Brüderlichkeit. 
Wenn man mit den Menschen hinter dem Eisernen Vorhang und also in 
einem Sozialismus, der für viele von uns bei allen Vorbehalten und Ab- 
strichen so etwas wie ein Ideal ist, redet, dann merkt man, daß diese Leute 
von uns eine lebendige Antwort auf jene letzten Fragen erwarten, die 
durch keinen Sozialismus und kein irdisches Paradies kapitalistischer oder 
sozialistischer Art beantwortet werden. Wenn wir selber aber von einer 
Konsumgesellschaft veroberflächlichte Menschen sind, wenn wir selber 
keine ursprüngliche Gotteserfahrung gemacht haben, wenn wir uns nicht 
selbst bemüht haben, eine Mystagogie in eine solche Gotteserfahrung an- 
deren teilhaftig werden zu lassen, dann bleibt uns natürlich nur noch die 
Flucht in einen profanen Horizontalismus übrig, der versucht, unser eige- 
nes Ordensleben so exklusiv horizontalistisch zu interpretieren und zu 
leben. Aber so etwas ist nicht nur sachlich falsch, sondern im Grunde alt- 
modisch, ein Versuch, auch bei etwas dabeizusein, wo das, was einmal neu 
war, als wir nicht dabeiwaren, jetzt schon altmodisch wird. Bringen wir es 
denn nie fertig, das wirklich neu Kommende vorauszusehen und heraufzu- 
führen? Dieses neu Kommende ist aber bei allem gültigen gesellschaftli- 
chen Engagement, bei dem wir gewiß noch einen schrecklichen Nachholbe- 
darf haben, das Spirituelle, die Erfahrung Gottes, der Geschmack der 
Ewigkeit, der nüchterne Trost in aller Absurdität des Daseins, die keine 
gesellschaftliche Entwicklung wegzaubern wird, die gerade dann den Ein- 
zelnen in seiner Einsamkeit noch schrecklicher überfällt. Warum haben wir 
so wenig Weise, so wenig Beter, die durch ihre Verlorenheit in Gott gerade 
nicht den Eindruck machen, altmodisch zu sein, so wenige Exerzitienmei- 
ster, die ohne naive Anmaßung dem Einzelnen in seinen letzten Lebens- 
entscheidungen helfen können? Warum glauben wir, daß Spiritualität im 



Hans Rotter 354 

echten, radikalen Sinn eine altmodische Sache sei, obwohl wir doch in einer 
Zeit leben, in der die wirklich Jungen sogar in Gefahr sind, der banalen 
Öde einer rationalisierten und technisierten Zeit zu entrinnen, selbst mit 
Drogen, wenn es nicht anders geht? Warum suchen wir den durchschnitt- 
lichen Spießbürger letztlich mit spießbürgerlichen Parolen und Idealen bei 
uns zu behalten und bringen es nicht fertig, den Einsamen, den die radi- 
kale Fragwürdigkeit unseres Daseins ohne falsche Analgetika Durchlei- 
denden, den wenigen, auf die es wirklich ankommt, das Wort des Heiles 
zu sagen, das sie befreit? Jene etwas kleinbürgerlich karierte Spiritualität, 
wie sie wenigstens dem äußeren Gehabe nach vor dem ersten Weltkrieg in 
den Orden, auch bei uns, gegeben war und das Ordensleben zu sehr be- 
stimmt hat, mag der Vergangenheit angehören, und die Jungen mögen mit 
Recht sagen, daß sie damit nichts mehr anfangen können. Aber einer neuen 
ursprünglichen Spiritualität im Orden und in der Kirche wird dennoch eine 
wahre Zukunft gehören. 

Gelübde und Versprechen 
Hans Rotter SJ, Innsbruck 

Die Instruktion der Religiosenkongregation •Renovationis Causam"1 emp- 
fiehlt eine Überprüfung des Zeitpunkts der Gelübdeablegung. Wo der bis- 
her übliche Zeitpunkt als zu früh erscheint, könnten anstelle von zeitlichen 
Gelübden Versprechen abgelegt werden2. Der Hauptgrund dieser Empfeh- 
lung dürfte in der Unsicherheit vieler junger Menschen und der damit 
gegebenen Entscheidungsschwäche sowie in der wachsenden Zahl von 
Ordensaustritten liegen. Wo allzu häufig dispensiert werden muß, er- 
scheint die Verbindlichkeit einer Verpflichtung selber in Frage gestellt oder 
jedenfalls in der allgemeinen Einschätzung beeinträchtigt. Das wider- 
spräche aber letztlich dem Zeichencharakter der Ordensgelübde. 

Wir können im Folgenden nicht auf alle Fragen eingehen, die dieser 

1 Renovationis causam • S. Congr. pro Religiosis et lnstitutis saecularibus, Instructio de 
accommodata renovatione institutionis ad vitam religiosam ducendam, in: AAS 61 (1969) 
103-120. 
2 Renovationis causam nr. 34 I. Vgl. Ioannes Beyer, De Instructione •Renovationis cau- 
sam". Commentarius, in: Periodica de re morali, canonica, liturgica 59 (1970) 42-47. 




