Karl Rahner 338

kann der Tod (nicht nur der physische, sondern auch in tausenderlei all-
tiglichen Gestalten) nicht siegen“s”. Hier ergeht immer neu die Offen-
barung eines moglichen Sinnes unseres Daseins, die aber so sicher ist, dafl
sie uns leben 143t und uns einladt, aus ihr Kraft zu schopfen. Sie wird uns
immer neu angeboten im Wort des Herrn, das auch heute noch verkiindet
wird und das in 2000 Jahren nicht verstummt ist, weil die Menschen, die
sich auf seine Verheiflung einlassen, mit ihm an kein Ende kommen.

Die Zukunft der Orden in Welt
und Kirche von heute

Karl Rahner SJ, Miinchen/Miinster i. W.

Die folgenden Ausfithrungen gehen auf einen Vortrag zuriic, den der Verfasser im Sep-
tember dieses Jahres vor einem grofleren Kreis von Mitbriidern gehalten hat. Da die An-
spielungen auf die eigene Gemeinschaft sehr allgemeiner Natur sind, dirfte er fiir alle
Orden in ihrer augenblicklichen Situation vou Nutzen sein.

Die gegenwirtige Situation

Wenn man einmal versucht, das Grundproblem von Kirche und Orden
heute und in nichster Zukunft auf eine und zwar gemeinsame Formel zu
bringen, dann kénnte man sagen: Kirche, Aussage des Glaubens, Kult, re-
ligioses Leben, Ordensleben und Ordensarbeit haben auch da ihre gesell-
schaftliche Selbstverstindlichkeit verloren, wo wir selbst mit uns identisch
sein wollen, leben und arbeiten. Glaube, Kirche und die Idee des Ordens-
lebens hatten sich seit je in der Gesellschaft, auch der profanen, ihre
verbale, institutionelle, lebensstilartige, konkrete Leitbilder-besitzende
Objektivation geschaffen. Diese Objektivation war in der profanen Ge-
sellschaft, in der und von der her wir de facto als Christen, Katholiken und
Ordensleute lebten, als selbstverstindlich anerkannt, wenn dann auch in
der weiteren Umgebung unseres Lebensraumes andere Weltanschauungen
und Selbstinterpretationen der Menschen existierten und sich gesellschaft-
lich objektivierten. Innerhalb unseres eigentlichen, eine Symbiose von Sa-
kral und Profan darstellenden Lebensraumes gab es natiirlich auch Um-

57 Gardavsky, a. a. O. 61.



Die Zukunfl der Orden in Welt und Kirche von heute 339

strittenes, in Frage Gestelltes, Problematisches. Aber der Grofiteil dieses
uns selbst zugehorigen kirchlich-profanen Lebensraumes war doch eine
unreflektierte Selbstverstindlichkeit, aus der heraus man fraglos lebte.
Ungefahr so, wie wir Manner hierzulande uns keine Gedanken, die uns
wirklich beunruhigen, dariiber zu machen pflegen, dafl wir in der Offent-
lichkeit mit Hosen erscheinen, obwohl das ja eigentlich nicht absolut selbst-
verstandlich ist und wir Alten im Orden doch lang genug in Talaren her-
umliefen. Wir wufiten zwar theoretisch, dafl dieser konkrete, von der
Offentlichkeit als selbstverstandlich anerkannte Lebensraum in seiner In-
haltlichkeit und Konkretheit der freien, glaubenden Ratifikation unserer-
seits bedurfte und nur in diesem freien Glaubensgehorsam, der noch ein-
mal seine verschiedensten Formen und Stufen hatte, fir uns personal echt
und heilsbedeutsam wurde. Aber dieser Lebensraum war doch selbstver-
stindlich und letztlich unangefochten. Wir Alteren brauchen nur einmal
an unser Noviziat oder an die vergangenen Jahrzehnte unseres Ordens-
lebens uns zuriickerinnern, um zu sehen, was da alles als selbstverstind-
liche, indiskutable Wirklichkeit gegeben und hingenommen wurde, so wie
man die Tatsache hinnimmt, dafl man einen Kopf und zwei Beine hat und
das Wetter zwischen Sonne und Regen abwechselt. Wir trugen gewifl un-
seren ganzen personlichen und auch kritischen Geist und auch unser Herz
in diese Wirklichkeit hinein, aber sie war im Grunde doch selbstverstind-
lich, einfach vorgegeben und garantierte durch eben diese, fir die Offent-
lichkeit unseres engeren Lebensraumes anerkannte Selbstverstindlichkeit,
daf unser Engagement fiir sie sinnvoll sei und eines Lebens wert. Das galt,
natiirlich in den verschiedensten Gestalten und Abstufungen, nicht nur fiir
die Orden, sondern fiir Christentum und Kirche iiberhaupt, vor allem seit
dem 18. und dem beginnenden 20. Jahrhundert, wo man durch eine ge-
wisse Abwehrstellung, eine gewisse Gettomentalitit und geistespolitische
Einigelung dafiir gesorgt hatte, dafl der engere Lebensraum, in dem und
von dem her man wirklich lebte, seine innere Homogenitit und Selbstver-
stindlichkeit bewahrte, und was sie bedrohte draufien blieb und von vorn-
herein durch eine Freund-Feind-Mentalitit ferngehalten wurde als das
Fremde, das so wenig im Ernst damit rechnen konnte, in das eigene Leben
integriert zu werden, wie ein tibetanischer Arzt mit seiner Medizin bei
Krankheit in Frage kam.

Heute ist das alles anders: und zwar in der Kirche und in den Orden zu-
gleich und aus den gleichen Griinden. Es gibt, einmal grob formuliert, im
eigenen Lebensbereich nichts mehr, was selbstverstiandlich ist und es gibt
von drauflen her nichts, was nicht auch eventuell fiir die eigene Weltan-
schauung und fiir die eigene Lebensweise in Frage kommen konnte. Die



Karl Rahner 340

fridher getrennten Lebensrdume, die gettohaft beinahe wie die alten kon-
fessionell einheitlichen Staaten des 17. und 18. Jh. nebeneinander bestan-
den, mit ihren getrennt ihr Leben fiihrenden Daseinssphiren, haben sich
ineinander geschoben. Man wundert sich nicht mehr, dafl es Protestanten
und Atheisten gibt, daf} es die verschiedensten moralischen Lebensstile
gibt; jeder ist auch innerlich jedes anderen Nachbar geworden, so daf} des
anderen Geist und Leben eine wirkliche Moglichkeit, eine Chance und eine
Versuchung geworden ist. Wir konnen heute unser christliches und kirch-
liches Dasein und unser Ordensleben immer weniger als das selbstver-
stindlich Vorgegebene entgegennehmen und ratifizieren, mit dem Bewuf3t-
sein, daf} es auch dann noch eine Wirklichkeit von 6ffentlicher Realitat und
Giiltigkeit bliebe, wenn wir selbst es verneinten; wir miissen vielmehr (na-
tirlich immer etwas grob und verallgemeinernd gesprochen) von uns her
realisieren und aufbauen, was frither einfach vorgegeben war. Die 6ffent-
lichen Wirklichkeiten der Kirche und der Orden sind nicht mehr die uns
das Gefihl der Sicherheit gebenden Stiitzen der freien Lebensgestaltung,
sondern miissen von uns gestiitzt werden, sie sind nicht mehr die Produ-
zenten, sondern die Produkte unserer Lebensentscheidung.

Das ist alles, wie gesagt, sehr verallgemeinernd gesagt. Es bestehen da
natiirlich sehr erhebliche Unterschiede zwischen Alten und Jungen, zwi-
schen den verschiedenen Schichten von Intellekt und Bildung, zwischen
den einzelnen Landschaften bei uns mit gréfleren und geringeren Rest-
bestinden an noch unbezweifelter Tradition, zwischen den einzelnen Lin-
dern in der Kirche, zwischen hoherem und niederem Klerus usf., und
schlieflich auch zwischen den einzelnen Individuen, je nach ihrer Veranla-
gung und ihrem Lebensschicksal. Aber diese Differenzen als selbstver-
stindlich und auch als sehr erheblich zugegeben, bleibt die gegebene Cha-
rakteristik unserer heutigen Situation, was Christentum, Kirche und Orden
angeht, richtig.

Die Situation der Zukunft

Diese Charakteristik soll hier nicht genauer durchgefiihrt werden. Wir
setzen sie hier einfach als einigermaflen richtig und verstanden voraus.
Dann aber wird man der Meinung sein konnen, dafl diese unsere neue
Situation im groflen und ganzen auch die Situation der niheren Zukunft
bleiben wird. Natiirlich bilden sich, von den Familien angefangen iiber
kleinere weltanschauliche Gruppen mit einer gewissen Tradition, die wei-
tergegeben wird, immer wieder kleinere gesellschaftliche, inselartige
Riume, die dem Einzelnen gegeniiber eine ahnliche Bedeutung und Rolle



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 341

haben, wie die frilheren homogenen Gesellschaftsraume, die wir Alteren
noch als selbstverstindlich einst erlebt hatten und verlassen mufiten. Na-
tiirlich sind solche Neubildungen in sich auch legitim, weil jeder Mensch
das Bediirfnis hat, in der Tat seiner freien Lebensgestaltung in etwa ent-
lastet zu werden durch das Vorgegebene, das er nicht neu bilden muf}, son-
dern iibernehmen kann. Aber das wird an der Grundsituation von Chri-
stentum, Kirche und Orden fiir den Einzelnen nichts wesentlich dndern.
Und diese neue und bleibende Grundsituation, in der das lebensgestal-
tende Gewicht von der vorgegebenen Tradition auf die individuelle Frei-
heitsentscheidung und deren Objektivationen verlagert ist, hat ihre Kon-
sequenzen, die bleiben werden und mit denen wir kiihl und sachlich zu
rechnen haben, die auch mindestens teilweise anders zu interpretieren sind
als die scheinbar selben Tatbestinde, die frither in der anderen Grund-
situation gegeben waren.

Wo Glaube und personliches kirchliches und religioses Leben gegeben
sind, wird man so etwas leichter als frither interpretieren konnen als wirk-
lich personale Entscheidung, als Glaube im theologischen und nicht blof§
gesellschaftlichen Sinn. Aber man wird auch niichtern damit zu rechnen
haben, dafl man sich weniger auf den Einzelnen in Kirche und Orden von
unten bis zu den hochsten Spitzen verlassen kann als frither, da man sich,
genau besehen, frither gar nicht auf die Festigkeit und Tiefe einer perso-
nalen Entscheidung der Einzelnen verlassen mufite, sondern sich im Grund
auf die Stabilitit der ideologischen Verhiltnisse verliefl, die jenen Einzel-
nen absicherten, auf den wie auf einen Felsen man glaubte bauen zu kon-
nen. Aus den gleichen Griinden werden personale Entscheidungen lang-
samer reifen und immer wieder aufs neue gewonnen werden miissen, als
es frither der Fall war, da man sich leichter ein fiir alle Mal identifizieren
konnte mit den stabilen gesellschaftlichen Institutionalismen und unbestrit-
ten herrschenden Ideologien, wie sie mit Kirche und Orden gegeben waren.
Man wird sich in Zukunft nicht mehr wundern kénnen, wenn auch altere
Leute noch ihre kritischen Phasen haben in Bezug auf Glaube, Ordens-
leben, Zolibat und viele andere Dinge, die frither, mindestens wenn sie
eine Zeitlang einmal angenommen und gelebt worden waren, trugen und
kaum getragen werden mufiten. Man wird sich in Zukunft nicht wundern
diirfen, dal die Lebensstile der Einzelnen, weil sie eben nicht durch ein
Selbstverstandliches in der kirchlichen und religiosen Gesellschaft vorgege-
ben sind, mehr differieren als frither. Es wird in der Zukunft unvermeid-
lich in den Orden und in der Kirche mehr Spontaneitit und Kreativitit,
und zwar innerhalb kurzer Zeitspannen geben als friiher, wo alles tradi-
tioneller und langsamer zuging und Anderungen eher unreflex faktischer



Karl Rahner 342

Art als geplant geschahen. Es wird darum aber auch mehr und heftiger
Richtungsstreite in den Orden, pastoral verschiedene Stile der Seelsorge,
pluralistisch mehr differierende Theologien geben als frither. Autoritit in
Kirche und Orden wird nicht mehr eine selbstverstindliche Vorgegeben-
heit sein, die der Einzelne gar nicht attackieren, der er gar nicht ausweichen
kann, sondern wird das sein, das hinsichtlich seiner realen Effizienz (was
etwas anderes ist als der legitime sittliche Anspruch) von der Freiheit der
Einzelnen immer neu gewdhrt und von den Autorititstridgern immer neu
verdient werden mufi. Diese Situation mit all diesen erfreulichen und un-
erfreulichen Konsequenzen ist als unvermeidlich und bleibend fiir die Zu-
kunft vorauszusehen. Wir miissen uns einfach niichtern daran gewdhnen,
aufhdren dariiber zu jammern; wir miissen erkennen, daf} es sich um eine
Situation handelt, die dem Christentum und dem Wesen eines freien per-
sonalen Glaubens gar nicht widerspricht, auch wenn diese Situation an-
derthalb Jahrtausende nicht gegeben gewesen ist.

Wir miissen uns an sie gewohnen; das heif}t aber vor allem auch: Wir
miissen verstehen lernen, dafl man dieser Situation einer gesellschaftlichen
Ungesichertheit ja gar nicht entflieht, indem man Christentum, Kirche oder
Ordensleben aufgibt. Mir will scheinen, daf} es zu viele Leute in den Orden
gab oder noch gibt, die meinen, durch das Aufgeben ihrer bisherigen christ-
lichen oder religiosen Existenz als einem Ungesicherten wiirden sie das
Klare, das allgemein Anerkannte, das Selbstverstindliche finden. Das ist
reine Torheit, die selbst noch einmal der alten Mentalitit, die sie zu iiber-
winden glaubt, ihren Tribut entrichtet. Solche Leute scheinen mir (im vor-
aus zu allen tieferen Erwédgungen) Menschen zu gleichen, die zur Zeit einer
Baisse ihre Aktien verkaufen, fiir das Geld noch schlechtere erwerben und
nun meinen, es sei alles gerettet. Natiirlich sollten auch hohere Stellen in
der Kirche aufhdren, in der Hoffnung zu jammern, die alten Zeiten kimen
wieder. Wir sollten, und zwar auch von der angedeuteten Situation her,
vorsichtig sein in der Beurteilung derer, die aus dem Orden oder der Kirche
oder beiden weggehen, wir haben aber auch keinen Grund, unser Selbst-
verstindnis wiirdelos aufzugeben und so zu tun, als ob jene das titen, wo-
zu wir selber den Mut noch nicht gefunden haben. Und solche, die so gehen,
sollten den Mut zu ihrer Tat haben, ohne darin durch eine ganze oder
halbe Approbation von unserer Seite her gestiarkt werden zu miissen.

Der Weg des Glaubens in eine unbekannte Zukunft

Auch wenn eine solche Situation als unausweichlich vorausgesehen wird,
so bleibt uns die konkrete Zukunft des Christentums, der Kirche und der



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 343

Orden weithin verborgen. Das Bekenntnis zu Jesus Christus, dem Gekreu-
zigten und Auferstandenen, als dem Mittler unseres Heils und die Kirche
werden weiterbestehen und eben dies gehort selbst zur Hoffnung unseres
Glaubens, in den wir, angefochten oder nicht, unsere ganze Existenz inve-
stiert haben. Was das aber genauer heifit, wie sich die geschichtliche und
gesellschaftliche Gestalt der Kirche und des kirchlichen Christentums in der
Zukunft ausnehmen werden, das ist uns weithin verborgen. Die docta igno-
rantia futuri in dieser Hinsicht geht viel weiter, als wir denken und uns
angenehm ist. Aber eben dies zu wissen und auszuhalten gehort zur Situa-
tion des Glaubens und zu dem Glauben selbst und kann uns nicht wundern.
Wir haben letztlich keine Prognosen fiir Kirche und Orden bei den Futu-
rologen zu erfragen und nach diesen Auskiinften unser Leben, unser Ver-
halten zu Kirche und Orden einzurichten. Wir haben fiir einen Sieg zu
kimpfen ohne Prognosen dieses Sieges. Nur denen, die so kdmpfen, ist
eine Verheiflung gegeben. Prognosen positiver und vor allem auch negati-
ver Art in diesen Dingen werden mindestens seit zweieinhalb Jahrhun-
derten feilgeboten, seit den Zeiten der Aufkliarung. Weder die Prophezei-
ung der frommen Visionire noch die Vorhersagungen der rationalisti-
schen Skeptiker iiber den baldigen Untergang von Christentum, Kirche und
Papsttum pflegten bisher einzutreffen. Das Christentum blieb und bleibt
und wurde ganz anders, als sich Freund und Feind es im voraus ausgedacht
hatten. Man soll in einer Zeit nicht immer und von vornherein gegen den
Strom schwimmen wollen, als ob dadurch schon in jedem Fall die richtige
Richtung garantiert sei. Aber das Gegenteil ist ebenso falsch. Schon viele,
die noch schnell auf den fahrenden Zug zu springen suchten, kamen dabei
unter die Rader oder ihr Zug blieb schon nach einer kleinen Fahrt stehen.
Wenn wir das Christentum verstehen als das Bekenntnis zu dem absoluten,
unumgreifbaren Geheimnis unseres Daseins, das uns vergebend und in
seine eigene Unendlichkeit befreiend umfingt und das wir Gott nennen,
und als das Bekenntnis zu Jesus Christus, aus dessen Schicksal uns die
Nihe dieses Geheimnisses als unserer absoluten Zukunft immer neu glaub-
wiirdig wird, und als das Bekenntnis zur Gemeinde der so Glaubenden,
Kirche genannt, in einem unbefangen niichternen Verhiltnis zu deren Ge-
schichte und Geschichtlichkeit, ohne die man nur in abstrakte Ideologien
flichtet oder erst recht unter eine bose Tyrannei von Gegenwart und Ge-
schichte und Gesellschaft gerdt, dann ist eigentlich nicht einzusehen, wo-
durch das Christentum ernstlich bedroht werden kénnte, aufler durch
die Skepsis des rationalistischen Menschen, der es iiberhaupt nicht mehr
zu einer Sinngebung der einen Ganzheit seines Daseins bringt. Wir
sind also, ganz schlicht gesagt, gefragt, ob wir die miiden Skeptiker



Karl Rahner ‘ 344

sein wollen, die ihre Verzweiflung sich selbst, vielleicht noch mit ein
bifichen Humanismus (sehr ehrenwerter Art iibrigens), verbergen, oder
ob wir den Mut haben, zu jenen Christen der Zukunft zu gehéren,
die, ohne das geschichtliche Erbe des kirchlichen Christentums auf-
zugeben oder in einer heute nicht mehr echt moglichen Weise zu glo-
rifizieren (wie es frither klerikaler Lebensstil war), festhalten an dem
in Jesus von Nazareth nahegekommenen unbegreiflichen Sinn ihres Da-
seins, der der lebendige Gott selbst ist. Man kann also, so meine ich, die
docta ignorantia futuri hinsichtlich Christentum und Kirche getrost leben.
Selbstverstandlich hat ein Orden nicht dieselbe Verheiflung der Zukunft
wie der Glaube an Jesus Christus in der Kirche. Wir brauchen aber auch
nicht, so will mir scheinen, die Zukunft eines Ordens in 200 Jahren schon
vorauszuprognostizieren. Das ist ganz tberflissig. Wir kénnen uns ruhig
sagen, dafl es in einer bleibenden Kirche auch eine gesellschaftliche parti-
kulédre Institutionalisierung eines christlichen Lebens von einer gewissen
Radikalitit immer geben wird, daf} also in diesem Sinne auch in Zukunft
das Ordensleben in der Kirche gegeben sein wird. Aber im iibrigen konnen
wir die docta ignorantia futuri beziiglich des Ordenslebens als Konkretheit
unseres Glaubens und Hoffens ohne neugierige Vorwegnahme der Zu-
kunft leben. Wir haben geniigend Griinde, unser Ordensleben heute
als sinnvoll zu vollziehen, vorausgesetzt, daf} wir wahrhaft glaubend ent-
schlossen Christen bleiben wollen und daf wir in realistischer Niichtern-
heit uns sagen, daf} fiir uns ein Wechsel in unserer Lebensweise doch nur
dann ersthaft in Frage kommen konnte, wenn wir iiberzeugt wiren, dafl
wir dann konkret in dieser neuen Lebensweise mehr an Glaube, Hoffnung
und Liebe, mehr an selbstloser Arbeit und Dienst am Menschen, mehr
Selbstverleugnung oder wie man auch sagen will, nicht nur realisieren
koénnten in abstracta, sondern auch faktisch realisieren wiirden. Ich meine
nicht, dafl so etwas in jedem Falle als mdglich zu bestreiten zur ent-
schlossenen Treue eines Ordensmannes, zu seinem Beruf gehore. Aber
ich erlaube mir die Meinung, dafl mir bei Austritten aus dem Orden,
wenn iiberhaupt, so etwas selten begegnet ist. Wie dem auch sei, jeder
muf sich selber fragen, und in solchen Entscheidungen ist die Entscheidung
individuell und von jedem selbst zu verantworten. Daf} viele gingen und
gehen, bedeutet fiir einen selber keine Legitimation, dasselbe zu tun.

Die Notwendigkeit von Experimenten

Christentum, Kirche und Orden werden nicht nur in einer neuen Situation
leben miissen, nicht blofl in eine nicht vorausprognostizierbare Zukunft



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 345

mutig und entschlossen hineinzugehen haben, sie werden auch Experi-
mente machen miissen. Nun redet man seit dem Zweiten Vatikanum viel
von Experimenten. Mir will aber scheinen, dafl man unter dem Wort Ex-
periment von oben her harmlose Variationen von Denk- und Lebensstilen
versteht, die, wie immer sie auch ausfallen, nichts Bedeutsames dndern und
von vornherein als moglich und unbedenklich durchschaut werden. Mir
will scheinen, dafl man unter Experimenten von unten her sehr oft das
Treiben barer Willkiirlichkeit versteht, die sich Einseitigkeiten erlaubt,
die von jedem redlichen und verniinftigen, von Geschichte und Lebens-
erfahrung belehrten Menschen im Grunde genommen leicht als solche er-
kannt werden konnen. Weder das eine noch das andere ist mit ,Experi-
ment“ gemeint. Ich bin der Meinung, daf es durchaus Experimente geben
konne und misse, die nicht von vornherein ausdriicklich und amtlich von
oben genehmigt sind, es auch nicht sein kdnnen und die doch legitim sind.
Sollen solche wahren Experimente sich dennoch von Torheiten, unmittel-
bar greifbaren Einseitigkeiten, von unverantwortlichen Willkiirlichkeiten
unterscheiden, dann ist die Voraussetzung dafir die Existenz und Wirk-
samkeit einer Verantwortung unten, die nicht mehr immer und in jedem
Fall ausdriicklich vom Amt in Kirche und Orden sanktioniert werden kann
und braudcht, um legitim zu sein, und doch das Gegenteil von Willkir und
Libertinage ist, sondern in grofiter Selbstkritik und Bescheidenheit ge-
schieht.

Es gibt eine Zone des Lebens und Handelns, die vom Amt nicht aus-
driscklich autorisiert werden kann, soweit dieses Amt mit hoheitlicher
Autorititund nicht mit personlichem gegenseitigem Vertrauenarbeiten mufl,
und in der dennoch nicht alles erlaubt ist, blo weil es nicht amtlich ver-
boten ist. Diese Zone hat es natiirlich immer gegeben, aber sie war frither
relativ schmal unter selbstverstindlichen und fast alles schon standardi-
sierenden Verhiltnissen, und sie fiel darum kaum auf, wurde nicht genii-
gend Gegenstand moralischen und praktischen Reflektierens. Man kann
das Leben innerhalb dieser Zone nicht noch einmal eigentlich institutio-
nalisieren und an feste Verfahrensnormen binden. Man kénnte aber doch
wohl besser als bisher gewisse Spielregeln entwickeln und die Verantwor-
tung aller hinsichtlich solcher Experimente in dem genannten Sinn ent-
wickeln und stirken. Kirche und Orden werden jedenfalls jetzt und in der
Zukunft mehr experimentieren miissen, und man kann wirklich nicht von
vornherein wissen, was aus solchen Experimenten herauskommt; es kann
ein Experiment notwendig und legitim sein, obwohl es scheitert; Institu-
tionen und Einzelne sollten den Mut zu solchen Experimenten haben, aber
auch den Mut, unter Umstédnden niichtern und ausdriicklich einzugestehen,



Karl Rahner 346

ein solches Experiment habe sich als eine Sackgasse erwiesen, man miisse
umkehren, ein Experiment als beendet erkliren, ohne daf seine bisherigen
Trager, die ja als selbstkritisch vorausgesetzt werden, durch das Scheitern
eines solchen Experimentes als dumm oder unmoralisch desavouiert wiir-
den, zumal oft das sture Beharren auf einer bisherigen Tradition auch ein
Experiment ist und sehr oft ein von vornherein schlechtes. Ein Experiment
innerhalb einer bestimmten Gesellschaft, also der Kirche und eines Ordens,
setzt zwar, wenigstens meistens, keine eigentliche amtliche Approbation
von oben her voraus, obwohl es auch solche Experimente und vielleicht
auch Fille geben mag, in denen das Amt in einer Gesellschaft nicht gehal-
ten ist, jedwedes Experiment deshalb schon zu dulden, weil es an sich kei-
ner positiven Approbation von ihm her bedarf. Aber Experimente sind
wohl, wo sie den rein privaten Lebenskreis eines Einzelnen iiberschreiten,
nicht méglich, wenn nicht zuvor gemeinsam geredet und geplant wird. Sol-
cher notwendige Dialog wird zwar offiziell von allen Seiten, von unten
und von oben, heute in der Kirche als Ideal gepriesen. Aber in Wahrheit
scheint mir davon noch nicht sehr viel zu finden zu sein. Man redet noch zu
viel aneinander vorbei; man hilt (natiirlich nicht in der Theorie, aber in
der Praxis) den anderen immer noch viel zu leicht fiir dumm, fiir traditio-
nalistisch, fiir zu revolutiondr, fiir verholzt oder jugendlich unreif, wenn
er nicht derselben Meinung ist wie man selbst. Wirkliche Selbstkritik ist
immer noch selten. Ich habe es eigentlich viel zu selten erlebt, dafl ein
Oberer oder ein Untergebener zugestanden hat, und zwar ausdriicklich,
dafl er Unrecht gehabt und darum seine Meinung geindert habe. Selbst-
kritik gilt unausgesprochen immer noch so wie eine Art moralischen Selbst-
mordes, so wie niemand gerne zugibt, daf er eine Neurose habe, die durch
etwas anderes als durch eine moralische Kraftanstrengung mit Hilfe eines
naiven Spirituals iiberwunden werden miisse.

Im Stadium von Experimenten zu leben, also im Stadium von Unsicher-
heiten, von Meinungsverschiedenheiten, evtl. von Richtungskdmpfen, ist un-
angenehm. Aber die Situation wird doch erleichtert durch die Erkenntnis,
daf} so etwas heute unvermeidlich und darum normal ist. Wenn sich die
Menschen der Kirche oder eines Ordens einer geniigenden Selbstkritik be-
fleifligen, wenn sie solche Einseitigkeiten vermeiden, die im Grunde ge-
nommen sowohl in der Theorie wie in der Praxis als solche bei Selbstkritik
und gutem Willen schnell zu durchschauen sind, wenn das Amt in Kirche
und Orden den Mut hat, gegen bestimmte Experimente auch ein klares und
hartes Nein zu sprechen und es im Appell an die verniinftigen Leute auch
durchzusetzen, dann kann man in einer solchen Situation letztlich doch
friedlich und briiderlich zusammenleben, ohne dafl das Amt meint, es



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 347

konne nur dann verbieten, wenn alles von vornherein verboten ist, was es
nicht ausdriicklich erlaubt hat. Das alles ist natiirlich sehr abstrakt gesagt.
Es ist aber dennoch wichtig und im Grunde genommen nur die profane
Ubersetzung der theologischen Wahrheit, dafl der Geist in der Kirche we-
hen kann, ohne vorher die ausdriickliche Erlaubnis des Amtes dafiir einge-
holt zu haben, dafl das Amt zwar die Geister priifen, aber den Geist nicht
ausloschen diirfe, dafl auch die, die nicht Amtstrager sind, fir Frieden,
Liebe und sogar Ordnung in der Kirche verantwortlich sind, daf} ihr Geist
an den Friichten, die sie bringen, gepriift werden muf} und dort der Geist
Christi nicht weht, wo Selbstlosigkeit, Bescheidenheit, Opferbereitschaft
nicht zu finden ist.

Treue in Wandlung

Ich mdchte nun versuchen, iiber das Ordensleben der Zukunft noch ein paar
Selbstverstindlichkeiten zu sagen. Ich habe schon gesagt, daf wir uns nach
meiner unmafigeblichen Meinung iiber die Zukunft des Ordens nach 100
Jahren vorlaufig keine Gedanken zu machen brauchen, weil auch der
schlaueste Futurologe von heute hdchstens so tun kann, als ob er darum so
weit vorausplane, weil er einige wenige Momente dieser Zukunft vielleicht
mit Recht vorauszusehen vermag. Wir reden also von dem Orden, unserem
Orden, und in nachster Zukunft. Wenn man ihn so sieht, hat er eine Da-
seinsberechtigung und eine Aufgabe. Wer dies nicht versteht, argumen-
tiert, so will mir scheinen, aus Uberlegungen iiber eine Zukunft, iiber die
man nichts wirklich wissen kann. Wir haben heute einen Sinn und eine
Aufgabe; sie ist nicht darum unbedeutend, weil sie vielleicht einmal be-
deutsamer und zentraler in der Kirche war. Man sucht sich sein Leben und
seine Zeit, die Moglichkeiten seines Wirkens nun einmal nicht aus. Wer
unseren Daseinssinn und unsere Aufgabe aufgeben wollte, miifite zunachst
einmal zeigen, daf} er eine grofiere und auch auf lidngere Sicht bedeutsa-
mere weill und realisieren kann. In den fast 50 Jahren meines Ordens-
lebens habe ich auflerhalb unseres Ordens nicht wenige solche Versuche
und Neuansatze miterlebt. Man denke nur an die vielen Sdkularinstitute
und andere Gemeinschaften ordensmafiger Art, die mit dem stolzen Ge-
fith]l antraten, es ziche mit ihnen die neue Zeit und sie hitten die Schlis-
sel fiir die Tiiren der Zukunft. Es dauerte eigentlich nie lange und auch
sie gerieten unter das Gesetz, das nun einmal unseres ist, in einer winter-
lichen Zeit in Hoffnung durchzuhalten und Verstdndnis zu haben fiir die
einsame Grofle, die in einer solchen Haltung der schweigenden, nicht
jammernden Treue liegt.



Karl Rahner 348

Damit ist auch gegeben, dafl alle Versuche zuriickzuweisen sind, diesen
Orden umzufunktionieren. Wir haben Experimente zu machen, den Mut
zu haben, uns zu dndern, nene Aufgaben zu sehen und zu ergreifen, alte
aufzugeben, hineinzumarschieren in eine uns unbekannte Zukunft. Aber
wir haben das Recht und die Pflicht, das Gesetz zu bewahren, nach dem
wir angetreten sind, auch wenn die Unterscheidung zwischen dem bleiben-
den Geist und seiner sich immer wieder wandelnden Konkretisierung in
vielem selbst noch einmal die nicht leicht zu lésende Aufgabe fiir die nich-
ste Zukunft ist. Aber dafl wir ein Mannerorden in der Kirche, eine insti-
tutionelle Gemeinschaft der Verkiindigung des Evangeliums im Dienst
der Kirche sind, dafl wir bei aller Neubestimmung, die auch hier immer
wieder erforderlich ist, eine Lebens- und Arbeitsgemeinschaft in einem,
also kein Sidkularinstitut sind, in der diese beiden Groflen grundsitzlich
auseinanderfallen diirfen, dafl wir keine Gruppe individualistischer Sym-
pathie, sondern eine vom Dienst an der Sache her bestimmte Gemeinschaft
sind, in der das Schone briiderlicher Liebe nochmals selbstlos in den Dienst
der Sache, d. h. der anderen Menschen gestellt wird, das alles sind doch
Eigentiimlichkeiten unseres Ordens, die zu bleiben haben und die, wenn
sie entschlossen gelebt werden, auch eine Verheiflung fiir die Zukunft ha-
ben. Kein Orden kann und will, wenn er verniinftig gedacht wird, der
Raum der Realisation alles nur denkbaren Schénen, Humanen und Christ-
lichen zusammen und auf einmal sein. Das Gegenteil zu meinen und anzu-
streben wire nur kindliche Torheit. Jedes Leben hat nur eine geprigte
Gestalt und Grofie, wenn es, um das seine zu verwirklichen, auf vieles ver-
zichten kann, was an und fiir sich auch erstrebenswert ist. Unser Orden hat
auch unter dieser Voraussetzung noch Weitrdumigkeit genug und kann
gewifl in dieser oder jener Hinsicht noch mehr davon wissen. Aber er
muf seinem Geist und innersten Gesetz treu bleiben, er hat keinen Grund,
sich umfunktionieren zu lassen von Leuten, die aus irgendeinem merkwiir-
digen Grund Jesuiten bleiben wollen und darum aus diesem Orden das
machen wollen, was ihnen pl6tzlich im Leben und in der Kirche wichtig und
seligmachend erscheint bis zum Beruf des Schauspielers und einer Gruppe
junger Ehen. Ein Bienenziichterverein und ein Kaninchenzuchtverein sind
beides durchaus sinnvolle und wiinschenswerte Unternehmen. Aber man
soll nicht den Bienenziichterverein in einen Kaninchenzuchtverein umfunk-
tionieren wollen. Man soll den einen Verein verlassen und seinen Idealen
anderswo nachstreben. Mit dieser Selbstverstindlichkeit, die offenbar
heute nicht allen Leuten einleuchtet, ist natiirlich nicht bestritten, daf} es
Grenzfragen gibt, ob dieses oder jenes zwar neu, aber trotzdem als dem
Geist des Ordens konform und als Gebot der Stunde aufgegriffen werden



Die Zukunfl der Orden in Welt und Kirche von heute 849

kénnte. Doch bei allen solchen Randunschirfen, die zugegeben werden
konnen, gibt es auch Grenzen, die eindeutig sind und bleiben sollen. So
wire es einerseits nach meiner Meinung denkbar (im Stil eines Experimen-
tes), dafl verschiedene Hiuser bei uns entsprechend ihrer sehr verschiede-
nen Aufgaben eine deutlich voneinander verschiedene Mentalitit auch in
einer gewissen Institutionalisierung und Bleibendheit entwickeln; aber wir
brauchen und wollen in unserem Orden nicht im Stil der Reformprovinzen
alter Orden im 15. und 16. Jahrhundert Sonderprovinzen, wie sich das
offenbar jiingst in Spanien ein paar Mitbriider gedacht hatten, die den
alten Geist nur auf diese Weise gegen manchen neuen Ungeist meinten
retten zu konnen.

Die drei Geliibde

Zu diesen Randbemerkungen gehdren auch einige Satze tiber die Geliibde.
Was die Armut angeht, so scheint allen klar zu sein, dafl die damit ge-
meinte Seite unseres Lebensstils neu durchdacht werden mufl. Die Frage
ist die, ob sich dieses Ideal bei uns mehr zu orientieren habe an einer Teil-
nahme am Schicksal der sozial und wirtschaftlich wirklich Deklassierten
oder (ein bescheidener und konsumkritischer Lebensstil natiirlich voraus-
gesetzt) an den Erfordernissen eines gemeinsamen Lebens, durch das jeder
von uns zu einer Gemeinschaft gehort, die auch wirtschaftlich eine Einheit
ist. Ich meine, dafl wir uns bei unseren sonstigen Aufgaben niichtern und
bescheiden fiir die zweite Alternative auch fur die Zukunft entscheiden
diirfen und sollen. Die andere Alternative ist gewifl ein grofles Ideal, das
uns immer auch innerlich beunruhigen sollte; es kann sogar etwas sein, was
uns in bestimmten Lindern und bestimmten Umstédnden praktisch auch
auf der Basis unserer anderen Armutskonzeption abverlangt wird, aber
ich meine, wir sollten den Mut haben, wir selbst und keine kleinen Briider
Jesu Charles de Foucaulds zu sein. An sich streben wir Menschen von heute
ja mit einer gewissen Aussicht auf Erfolg und in einer dynamisch sich wan-
delnden Gesellschaft eine wirtschaftliche Situation an, in der es die Hun-
gernden, sozial Deklassierten gar nicht mehr gibt. Sie dann noch im eige-
nen Lebensstil mimen zu wollen, wire toricht und wiirde aus einer 6kono-
mischen Notsituation ein Ideal an sich machen, das einer solchen Situation
gar nicht angedichtet werden darf. Die Armutskonzeption, die ich als die
unsere fiir richtig halte, hat somit auch die groflere Zukunfischance. Ich
weif natiirlich, dafl mit dieser allgemeinen Orientierung die praktischen
Einzelfragen noch nicht geldst sind. Mir ist auch klar, dafl man das bei uns
cigentlich Gemeinte, das durchaus einen Sinn und auch einen spirituellen



Karl Rahner 350

Sinn hat, vielleicht am besten gar nicht , Armut“ nennen sollte: man kénnte
damit viele Miflverstindnisse bei den Leuten drauflen und auch viel iiber-
fliissige moraltheologische Kasuistik bei uns vermeiden.

Was den religiés motivierten Verzicht auf die Ehe angeht, so ist zu-
néchst zu sagen, dafl der grundsitzliche Sinn eines solchen Verzichtes durch
das Evangelium garantiert und auch heute noch echt realisierbar ist. Wie-
viele heute und in Zukunft dazu berufen sind, ist eine theoretische Frage,
von der die konkrete individuelle Lebensentscheidung unabhingig ist und
sich auch entschlossen als unabhingig erfahren darf. Man sollte die Theo-
logie dieser Lebensberufung nicht zu schnell und hochtrabend mythologi-
sieren. Es gibt Aufgaben, sogar profaner Art, die mindestens im konkreten
Einzelfall schon immer den Verzicht auf die Ehe erzwungen oder nahe-
gelegt haben, ohne dafl ein Mensch an dieser Situation zerbrechen oder sich
in einem letzten Sinn frustriert erfahren mufite. Ich meine, wir sollten un-
seren Zélibat zunéchst einmal von dieser niichternen unpathetischen Seite,
vom Alltag her sehen. Dann allerdings wird in einem menschlich legitimen
und christlichen Leben immer wieder der Punkt kommen, wo ein solcher
Verzicht nur richtig gemeistert und bestanden werden kann, wenn er ge-
leistet wird als ein Stiick jenes freien Willens, in dem ein Mensch von sich
aus jenem Verzicht entgegengeht, in dem ihm spitestens im Tode alles ge-
nommen wird und er darin gefragt wird, ob er diese radikale Beraubung
als Teilnahme am Tode Jesu verstehen kann. Das Leben und audh alle
Motivation des konkreten Lebens ist sehr komplex und somit auch die Mo-
tivation fiir den Zélibat. Es braucht uns darum nicht wunderzunehmen,
wenn einer theologisch reflexen Analyse dieser Motivation immer nur
Teile dieser Motivation, die fiir sich allein nicht ganz iiberzeugen, zu Ge-
sicht kommen und wir somit immer auf die komplexe Einheit dieser Moti-
vation in der ganzen Linge und Breite unseres Lebens verwiesen bleiben,
die man erfahren muff, um sie zu verstehen. Die Problematik des Zolibats
im Weltpriestertum geht uns grundsitzlich an sich nichts an. Psychologisch
mag es vordergriindig so sein, dafl wir Ordensleute geworden sind mit dem
Zglibat, weil wir Priester werden wollten und geworden sind, die inner-
halb und auflerhalb eines Ordens zum Zolibat verpflichtet sind. Aber vom
Sinn und Wesen unseres Berufes her miifiten wir uns doch in eine Inter-
pretation unseres Lebens langsam hinein entwickelt haben, die das Ordens-
leben mit seiner Ehelosigkeit versteht. Im iibrigen sollte man in einer Zeit,
in der nicht blof§ aus Libertinage, sondern auch aus sachlich nicht unge-
wichtigen Grinden, wenn auch letztlich nicht mit Recht, die exklusive mo-
nogame Dauerehe fraglich geworden ist fiir sehr viele, nicht so tun, als ob
die Ehe die Losung aller menschlichen Probleme bedeute, als ob nicht auch



Die Zukunfl der Orden in Welt und Kirche von heute 351

diese unter dem Gesetz stinde, das wir in einer etwas altmodisch klingen-
den Terminologie das ,Kreuz Christi“ nennen.

Was den Gehorsam im Orden angeht, so sollten wir uns zunéchst ein-
mal niichtern und selbstkritisch sagen, daf es wohl in wenigen Berufen so
viel Freiheit gibt wie bei uns. Weiter sollte man unterscheiden zwischen der
Frage, was ein Oberer legitim befehlen kann, und der Frage, wieweit und
mit welcher Motivation ein Untergebener gehorchen muf}, wenn ein eigent-
licher Befehl an ihn herantritt. Was die erste Frage angeht, so ist niichtern
zu sagen, dafl der Befehl des Oberen bei uns rein und allein an der sach-
lichen Zweckmafigkeit des Befehls orientiert sein mufl und an sonst nichts.
Der Dienst an den Menschen und natirlich das wohlverstandene Interesse
des sogenannten Untergebenen sind die einzigen Mafistdbe, nach denen
die Legitimitat eines Befehls beurteilt werden muf}, soweit ein solcher Be-
fehl noch zu fallen ist und er vom Oberen auf seine Verantwortung hin ge-
fallt werden mufi. Was die zweite Frage angeht, so ist zunachst zu sagen,
daf} es immer unter der Gewissenspflicht des Untergebenen bleibt, die sitt-
liche Legitimitit eines gegebenen Befehls zu beurteilen, dafl auch bei be-
stem Willen der Oberen durchaus damit gerechnet werden muf}, dafl ein
bestimmter Befehl nicht nur irgendwie sachfremd und zweckwidrig, son-
dern dies in einem Maf} und einer Weise ist, daf} er unmoralisch zu quali-
fizieren und seine Ausfibrung vom Untergebenen verweigert werden
muf. Es ist aber auch niichtern und realistisch zu sagen, daf} es Befehle gibt
und sie im Leben unvermeidlich sind, bei denen iiber die Zweckmafigkeit
verschiedene Meinungen bestehenbleiben konnen, ohne daf} die eine oder
andere Meinung den hinsichtlich der Sache strittigen Befehl als unmora-
lisch bezeichnen konnte. Die oft stillschweigend gemachte Voraussetzung,
jeder sachlich und human weniger gute Befehl sei eo ipso auch schon unmo-
ralisch, verkennt in einem weltfremden Illusionismus die Dunkelheit und
die Ambivalenz vieler menschlicher Wirklichkeiten. Wo ein Befehl einem
sachlich gesehen weniger richtig zu sein scheint, wo er aber bei ehrlicher
Selbstkritik und Bescheidenheit nicht als unmoralisch abgelehnt werden
kann, ist zu gehorchen in niichterner Entschlossenheit und Sachlichkeit. Das
verlangt zunichst einmal das Leben iberall und dariiber hinaus die ge-
meinsame Arbeit, die ohne eine strukturierte Zusammenarbeit gar nicht
moglich ist. An sich gentigt, wenigstens vordergrindig, diese sehr unmytho-
logische Begriindung des Gehorsams, zumal heute die Gefahr nicht sehr
grof} ist, dafl Obere einem wirklich in jenen Bereich hineinreden, der als
der wirklich und eigentlich private einem auch im Orden allein iiberlassen
bleibt, auch wenn friiher in dieser Hinsicht indiskrete Grenziiberschreitun-
gen nicht selten gewesen sein mdgen. Dafl ein niichtern vom Funktionieren



Karl Rahner 352

einer Arbeitsgemeinschaft her geforderter Gehorsam im konkreten Fall
doch hochste und bitterste Anspriiche an den Einzelnen stellen kann, ist da-
mit nicht bestritten. Man soll nicht querulantisch und wehleidig so tun, als
ob solche Fille im einzelnen Ordensleben oft vorkommen. Das ist bei nor-
malen Menschen, die sich selbst etwas zuzumuten wissen, einfach nicht
wahr. Immerhin, solche Falle kéonnen vorkommen, aber sie sind dann
eigentlich im letzten auch nicht sonderlich verwunderlich. Der Sache nach
wird dann auch nicht mehr verlangt, als was eigentlich jedem Menschen ir-
gendwann und irgendwo zugemutet wird: Die in der Gnade als Teilnahme
am Schicksal Jesu vollzogene Annahme eines grofieren oder kleineren Stiicks
der Unbegreiflichkeit des Daseins. Dafl diese Unbegreiflichkeit einmal
einem ohne jedes eigene Zutun, ein anderes Mal unter Voraussetzung
eigener Entscheidungen oder der Treue zu ihnen zugemutet wird, macht
keinen wesentlichen Unterschied, zumal die Uberginge zwischen beiden
Fallen flieffend sind. Wenn ein solcher Gehorsam in sich sinnvoll ist, wenn
wir — manche tun es ja frohlockend — einem Zeitalter einer gréfleren Sozia-
lisierung der Menschen entgegengehen, wenn selbstloser Dienst morgen
erst recht die einzig reale Form der Freiheit sein wird, dann ist nicht einzu-
sehen, warum es in der Zukunft keinen Orden geben kénnte, in dem der
Gehorsam zu den Idealen des Lebens zihlt.

Soziales Engagement oder mehr

Es soll zum Schluf noch eine letzte Bemerkung gemacht werden. Es scheint,
daf} viele Jiingere unter uns das gesellschaftliche Engagement im Kampf
fiir die Freiheit und das Recht der Menschen (einmal vorsichtig gesagt) als
die Lebenserfahrung empfinden, von der aus, wenn tiberhaupt, sie noch am
ehesten einen Verstindniszugang zum Ordensleben finden. Die Frage ist
dann nur die, ob sie diesen Horizontalismus als einen Verstindniszugang
von epochaler Gebotenheit fiir das Ordensleben und als eine unerldfiliche
Dimension ihres Lebens im Ordensleben erfahren, oder ob sie auf einen
exklusiven Horizontalismus das Ordensleben iiberhaupt reduzieren wol-
len. Das erste ist legitim, das zweite ist radikal abzulehnen. Die Kasuistik,
die fiir die Fragen der konkreten Gestaltung des zukiinftigen Ordenslebens
in dieser Hinsicht gegeben ist oder noch auf uns zukommt, kann hier nicht
behandelt werden. Grundsitzlich ist es durchaus moglich, dafl wir durch
Experimente noch durchaus neue Gestaltungen finden fiir ein solches sozia-
les Engagement, die nicht nur einigermafien mit dem Ordensleben vertrag-
lich sind, sondern vom Wesen eines apostolischen Ordens her in der Zu-
kunft positiv gefordert werden. Aber auch dann sind wir nur Ordensleute



Die Zukunft der Orden in Welt und Kirche von heute 353

und Jesuiten, wenn all das von einem explizit ergriffenen Verhaltnis zu
Gott und vom Heilsauftrag der Kirche als solcher herkommt. Denn auch
dann haben wir mehr und anderes zu sein als fiir Gerechtigkeit und Frie-
den in der Welt radikal Engagierte. Dieses andere Mehr teilt dann nicht
unser Herz, sondern radikalisiert nur dieses soziale Engagement.

Aber zu dem, was damit unbefangen zugestanden, ja empfohlen ist, ist
doch auch noch etwas anderes zu sagen. Als Jesuiten und Priester gerade
fir morgen mifiten wir ein neues urspringliches, der geschichtlichen und
gesellschaftlichen Situation von morgen und nicht von gestern entsprechen-
des Verhiltnis zu dem haben, was man mit einem alten und etwas ver-
schlissenen Wort , Spiritualitit“ genannt hat und nennt. Es ist einfach nicht
wahr, sondern eine im Grunde sehr altmodische und periphere T4uschung,
wenn wir meinen wiirden, die Menschen von morgen erwarteten von uns
nichts als soziales Engagement, profanen Humanismus und Briiderlichkeit.
Wenn man mit den Menschen hinter dem Eisernen Vorhang und also in
einem Sozialismus, der fiir viele von uns bei allen Vorbehalten und Ab-
strichen so etwas wie ein Ideal ist, redet, dann merkt man, dafl diese Leute
von uns eine lebendige Antwort auf jene letzten Fragen erwarten, die
durch keinen Sozialismus und kein irdisches Paradies kapitalistischer oder
sozialistischer Art beantwortet werden. Wenn wir selber aber von einer
Konsumgesellschaft veroberflichlichte Menschen sind, wenn wir selber
keine urspriingliche Gotteserfahrung gemacht haben, wenn wir uns nicht
selbst bemiiht haben, eine Mystagogie in eine solche Gotteserfahrung an-
deren teilhaftig werden zu lassen, dann bleibt uns natiirlich nur noch die
Flucht in einen profanen Horizontalismus iibrig, der versucht, unser eige-
nes Ordensleben so exklusiv horizontalistisch zu interpretieren und zu
leben. Aber so etwas ist nicht nur sachlich falsch, sondern im Grunde alt-
modisch, ein Versuch, auch bei etwas dabeizusein, wo das, was einmal neu
war, als wir nicht dabeiwaren, jetzt schon altmodisch wird. Bringen wir es
denn nie fertig, das wirklich neu Kommende vorauszusehen und heraufzu-
fihren? Dieses neu Kommende ist aber bei allem giiltigen gesellschaftli-
chen Engagement, bei dem wir gewif noch einen schrecklichen Nachholbe-
darf haben, das Spirituelle, die Erfahrung Gottes, der Geschmack der
Ewigkeit, der niichterne Trost in aller Absurditat des Daseins, die keine
gesellschaftliche Entwicklung wegzaubern wird, die gerade dann den Ein-
zelnen in seiner Einsamkeit noch schrecklicher tiberfallt. Warum haben wir
so wenig Weise, so wenig Beter, die durch ihre Verlorenheit in Gott gerade
nicht den Eindruck machen, altmodisch zu sein, so wenige Exerzitienmei-
ster, die ohne naive Anmaflung dem Einzelnen in seinen letzten Lebens-
entscheidungen helfen konnen? Warum glauben wir, dafl Spiritualitat im



Hans Rotter 354

echten, radikalen Sinn eine altmodische Sache sei, obwohl wir doch in einer
Zeit leben, in der die wirklich Jungen sogar in Gefahr sind, der banalen
Ode einer rationalisierten und technisierten Zeit zu entrinnen, selbst mit
Drogen, wenn es nicht anders geht? Warum suchen wir den durchschnitt-
lichen Spiefbiirger letztlich mit spiefbiirgerlichen Parolen und Idealen bei
uns zu behalten und bringen es nicht fertig, den Einsamen, den die radi-
kale Fragwiirdigkeit unseres Daseins ohne falsche Analgetika Durchlei-
denden, den wenigen, auf die es wirklich ankommt, das Wort des Heiles
zu sagen, das sie befreit? Jene etwas kleinbiirgerlich karierte Spiritualitat,
wie sie wenigstens dem dufleren Gehabe nach vor dem ersten Weltkrieg in
den Orden, auch bei uns, gegeben war und das Ordensleben zu sehr be-
stimmt hat, mag der Vergangenheit angehéren, und die Jungen mogen mit
Recht sagen, dafl sie damit nichts mehr anfangen konnen. Aber einer neuen
urspriinglichen Spiritualitat im Orden und in der Kirche wird dennoch eine
wahre Zukunft gehéren.

Gelitbde und Versprechen

Hans Rotter SJ, Innsbrudk

Die Instruktion der Religiosenkongregation ,Renovationis Causam“! emp-
fiehlt eine Uberpriifung des Zeitpunkts der Geliibdeablegung. Wo der bis-
her tibliche Zeitpunkt als zu friih erscheint, konnten anstelle von zeitlichen
Geliibden Versprechen abgelegt werden®. Der Hauptgrund dieser Empfeh-
lung diirfte in der Unsicherheit vieler junger Menschen und der damit
gegebenen Entscheidungsschwiche sowie in der wachsenden Zahl von
Ordensaustritten liegen. Wo allzu haufig dispensiert werden muf}, er-
scheint die Verbindlichkeit einer Verpflichtung selber in Frage gestellt oder
jedenfalls in der allgemeinen Einschitzung beeintrichtigt. Das wider-
sprache aber letztlich dem Zeichencharakter der Ordensgeliibde.

Wir konnen im Folgenden nicht auf alle Fragen eingehen, die dieser

1 Renovationis causam — 8. Congr. pro Religiosis et Institutis saecularibus, Instructio de
accommodata renovatione institutionis ad vitam religiosam ducendam, in: AAS 61 (1969)
103-120.

2 Renovationis causam nr. 34 1. Vgl. Ioannes Beyer, De Instructione ,Renovationis cau-
sam®, Commentarius, in: Periodica de re morali, canonica, liturgica 59 (1970) 42-47.





