Hans Rotter 354

echten, radikalen Sinn eine altmodische Sache sei, obwohl wir doch in einer
Zeit leben, in der die wirklich Jungen sogar in Gefahr sind, der banalen
Ode einer rationalisierten und technisierten Zeit zu entrinnen, selbst mit
Drogen, wenn es nicht anders geht? Warum suchen wir den durchschnitt-
lichen Spiefbiirger letztlich mit spiefbiirgerlichen Parolen und Idealen bei
uns zu behalten und bringen es nicht fertig, den Einsamen, den die radi-
kale Fragwiirdigkeit unseres Daseins ohne falsche Analgetika Durchlei-
denden, den wenigen, auf die es wirklich ankommt, das Wort des Heiles
zu sagen, das sie befreit? Jene etwas kleinbiirgerlich karierte Spiritualitat,
wie sie wenigstens dem dufleren Gehabe nach vor dem ersten Weltkrieg in
den Orden, auch bei uns, gegeben war und das Ordensleben zu sehr be-
stimmt hat, mag der Vergangenheit angehéren, und die Jungen mogen mit
Recht sagen, dafl sie damit nichts mehr anfangen konnen. Aber einer neuen
urspriinglichen Spiritualitat im Orden und in der Kirche wird dennoch eine
wahre Zukunft gehéren.

Gelitbde und Versprechen

Hans Rotter SJ, Innsbrudk

Die Instruktion der Religiosenkongregation ,Renovationis Causam“! emp-
fiehlt eine Uberpriifung des Zeitpunkts der Geliibdeablegung. Wo der bis-
her tibliche Zeitpunkt als zu friih erscheint, konnten anstelle von zeitlichen
Geliibden Versprechen abgelegt werden®. Der Hauptgrund dieser Empfeh-
lung diirfte in der Unsicherheit vieler junger Menschen und der damit
gegebenen Entscheidungsschwiche sowie in der wachsenden Zahl von
Ordensaustritten liegen. Wo allzu haufig dispensiert werden muf}, er-
scheint die Verbindlichkeit einer Verpflichtung selber in Frage gestellt oder
jedenfalls in der allgemeinen Einschitzung beeintrichtigt. Das wider-
sprache aber letztlich dem Zeichencharakter der Ordensgeliibde.

Wir konnen im Folgenden nicht auf alle Fragen eingehen, die dieser

1 Renovationis causam — 8. Congr. pro Religiosis et Institutis saecularibus, Instructio de
accommodata renovatione institutionis ad vitam religiosam ducendam, in: AAS 61 (1969)
103-120.

2 Renovationis causam nr. 34 1. Vgl. Ioannes Beyer, De Instructione ,Renovationis cau-
sam®, Commentarius, in: Periodica de re morali, canonica, liturgica 59 (1970) 42-47.



Geliibde und Versprechen 355

Punkt der genannten Instruktion aufwirft. Es geht uns hier nicht um eine
psychologische oder soziologische Diagnose des Ordensnachwuchses, auch
nicht vorwiegend um ordensrechtliche Probleme. Es sollen nur iiber das
Wesen von Versprechen und Gelibde? einige Uberlegungen angestellt
werden, die fiirr eine Neuordnung wichtig zu sein scheinen. Es geht dabei
vor allem um Ordensgeliibde. Ein Privatgelibde stellt teilweise andere
Fragen, die hier nicht weiter behandelt werden konnen.

I. Geliibde in der Heiligen Schrift

Im Alten Testament werden Geliibde hoch eingeschétztt. Gelegentlich vor-
gebrachte Kritik bezieht sich nicht auf das Gelibde an sich, sondern auf
eine miflbriuchliche, betriigerische Praxis (Mal 1, 14; vgl. Dt 23,19). In
diesem Sinn ist auch Mt 15,5 (Mk 7, 11-13) zu verstehen. Jesus kritisiert
nicht den Brauch, ein Geliibde abzulegen, sondern die inhumane Praxis,
etwas zur Weihegabe zu machen, was man den Eltern schuldet. Auch in
der Apostelgeschichte wird von Gelilbden gesprochen (18, 18; 21, 23), ohne
dafl daran Kritik geiibt wiirde.

Auffallend ist freilich, dafl das Geliibde im Neuen Testament nur an
diesen Stellen erwihnt wird und somit eine recht unbedeutende Rolle
spielt. Wenn man das Geliibde in Analogie zum Eid auffafit, was ja der
Sache nach sicher gerechtfertigt ist, dann konnte man aus Mt 5, 33-37 dem
Wortlaut nach eine eindeutige Ablehnung herauslesen. Doch ware eine
solche Interpretation weder dieser Stelle, noch der Bergpredigt iberhaupt
angemessen (vgl. z. B. Mt 5, 39 mit Jo 18, 23!). Die hier vorgetragenen
Weisungen dirfen nicht als eine Sammlung allgemeingiiltiger Gesetze
aufgefalt werden. Auf diese Fragen biblischer Hermeneutik kann hier
nicht niher eingegangen werden. Es wire natiirlich nicht genug, die kri-
tische Haltung der Bibel nur auf gelegentliche Mifibrauche zu beziehen
und nicht auch als eine Frage an das Wesen des Geliibdes zu sehen. Letzt-
lich geht es darum, wieweit Glaube und Gottesliebe an eine dufiere Form

3 Neben den theologischen Lexika und den Handbiichern der Moraltheologie vgl. T. P.
Cunningham, Dispensation from Religious Vows, in: The Irisch Ecclesiastical Record 102
(1964) 453 f.; L. L. McReavy, Dispensation from Perpetual Vows and Diaconate, in: The
Clergy Review 50 (1965) 153 f. — Zu den einzelnen evangelischen Riéten finden sich reiche
Literaturangaben in: Hérmann, Lexikon der christlichen Moral, Innsbruck 1969, Sp.
1012-1014.

4 Zur Lehre der HI. Schrift vgl. A. Baum, Geliibde, in: Praktisches Bibellexikon (hrsg.
v. A. Grabner Haider), Freiburg 1969, 388 {.; C. Brekelmans, Gelibde, in: Bibel-Lexikon
(hrsg. v. H. Haag), Einsiedeln 31968, 546 f. (Lit); G. W. Buchanan, Some Vow and Oath
Formulas in the New Testament, in: The Harvard Theological Review 58 (1965) 319-327;
W. Richter, Das Geliibde als theologische Rahmung der Jakobusiiberlieferung, in: Bibli-
sche Zeitschrift 11 (1967) 21-52.



Hans Rotter 356

gebunden werden konnen. Das Geliibde ist eine Art ,institutionalisierte®
Nachfolge Jesu. Die Gefahren, die sich daraus zweifellos ergeben, sind
aber nicht einfach dadurch zu bannen, dal man Nachfolge Jesu auf den
Raum der reinen Innerlichkeit beschrankt. Auch zwischenmenschliche
Liebe, wie etwa die eheliche Liebe, kann auf den Halt der duleren Form
und der Institution nicht verzichten, obwohl sie damit nicht identisch ist.
Das Neue Testament lehnt solche Institutionen nicht ab, auch wenn es an
Fehlentwicklungen Kritik iibt.

Die Berechtigung (und die Bedeutung) von Geliibden ist nicht durch ein
positivistisches Bibelargument nachzuweisen oder auch zu widerlegen, son-
dern hier ist vor allem anthropologisch zu kldren, was das Gelubde seinem
Wesen nach ist. Es ist zu zeigen, dafl die menschliche Freiheit von ihrer
Struktur her nur da zur vollen Entfaltung kommt, wo sie Bindungen ein-
geht, und daf} auch das Geliibde eine solche Bindung ist, in der sittliche
Freibeit und Nachfolge Jesu eine radikale Verwirklichung finden kann,
soweit die dufere Form mit innerem Geist gefiillt wird.

I1. Person und Zeit

Das Kind fangt in jenem Entwicklungsstadium an, ,ich“ zu sagen, in dem
sich das Zeitbewulitsein ausbildet. Das ist kein Zufall. Denn das Zeit-
bewufitsein ist eine wesentliche Bedingung fir personale Vollziige. Erst
wenn man um Vergangenheit und Zukunft weiff, ist die Moglichkeit gege-
ben, zu sich selber Abstand zu gewinnen und Stellung zu nehmen. Der
Mensch kann iiber seine Vergangenheit urteilen, sie bereuen oder bestiti-
gen und ihr damit von der Gegenwart her eine neue Bedeutung geben.
Die Vergangenheit hat also fiir den Menschen keine unabédnderlich fest-
stehende Wertigkeit, sondern ihre Bedeutung und damit auch ihre Wir-
kung hingt mit von der spateren Stellungnahme ab, die man ihr gegen-
uiber bezieht.

Die Psychoanalyse hat uns gelehrt, wie wichtig es fir den Menschen ist,
seine Vergangenheit anzunehmen bzw. zu bewiltigen und sie nicht zu
verdriangen. Die Person kann sich nur entfalten, wenn sie ein gesundes
Verhaltnis zu ihrer Geschichte findet. Die menschliche Person existiert
nicht in einzelnen voneinander isolierten Akten, sondern in einer ganz-
heitlichen Geschichte. So ist auch die menschliche Freiheit, die ja einen
wesentlichen Aspekt der Person darstellt, in ihrer geschichtlichen Kon-
tinuitat zu sehen. Wie der asthetische Wert eines Gedichtes zwar durch
die verwendeten Worter zustande kommt, aber doch zunichst von der
Ganzheit des Gedichtes ausgesagt wird und nicht von den einzelnen Woér-
tern, so ist auch der sittliche Wert eines Menschen etwas, was sich zunichst



Geliibde und Versprechen 357

auf die ganze Geschichte seines Lebens bezieht und erst in zweiter Linie
auf einzelne Handlungen und freie Entscheidungen?.

Die Kontinuitit der menschlichen Freiheitsgeschichte setzt voraus, daf}
die einzelne Handlung in dem Augenblick, in dem sie vollzogen wird, eine
Offenheit bewahrt, die eine weitere Bestimmung zuldfit und verlangt. Der
Mensch kann sein Freiheitspotential nicht in einzelnen Akten ausschopien.
Er bleibt in gewissem Mafle unentschieden und offen fiir zukiinftige Stel-
lungnahmen. Allerdings ist er gegeniiber fritheren Handlungen nicht ein-
fach neutral, sondern gerade durch sie ,voreingenommen®. Diese fritheren
Akte hatten nicht nur eine Bedeutung fiir die damalige Situation, sondern
haben auch bereits in die Zukunft vorausgegriffen. So steht die Person bei
ihren freien Entscheidungen immer schon im Feld von Vorentscheidungen.

Verfiigung iiber die Zukunft

Wihrend also menschliche Freiheit nicht die Kraft hat, in einer einzelnen
Entscheidung iber sich selber voll zu verfiigen, beschrankt sich anderseits
der einzelne Akt nicht blof auf die gegenwirtige Situation, sondern greift
zuriick in die Vergangenheit und voraus in die Zukunft. Die gegenseitige
Verschrinkung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft stellt die
Kontinuitat der Freiheitsgeschichte des Menschen her. Diese Kontinuitat
ist allerdings nicht automatisch gegeben. Es ist vielmehr fir die Integra-
tion der einzelnen Handlungen des Menschen in das Ganze seiner Ge-
schichte wesentlich, dafl er zu seinen Handlungen steht bzw. ihnen im
Lauf seines Lebens eine Orientierung gibt. Erst so kommt die Person zur
vollen Selbstverfiigung und damit zur vollen Entfaltung ihrer Freiheit.

Es gibt nun auch der Zukunft gegeniiber verschiedene Méglichkeiten der
Stellungnahme. Man kann die Augen vor ihr verschlieBen. Man 1af8t sie
einfach auf sich zukommen, ohne sie zu planen oder bereits im voraus Ent-
schliisse zu fassen. Damit verzichtet man auf eine vorausschauende Orien-
tierung seines Handelns und iberlafit sich dem Einfall des Augenblicks.
Die Unberechenbarkeit, die sich daraus ergibt, ist oftmals nicht Ausdruck
echter Freiheit, weil ja hier der Mensch meist nicht wirklich {iber sich ver-
figt, sondern sich weitgehend einfach treiben 1a8t. Umgekehrt ist es keine
Verminderung, sondern eine Vertiefung personaler Freiheit, wenn der
Mensch auch in seine Zukunft ausgreift. Das kann in verschiedener Weise
geschehen. Solche Moglichkeiten sind der Vorsatz, das Versprechen, der
Vertrag, das Geliibde.

5 Dazu ausfithrlich: Hermann Reiners, Grundintention und sittliches Tun (Quaest. disp.
30), Freiburg 1966, bes. 31-37.



Hans Rotter 358

a) Der Vorsatz: Im Vorsatz nimmt der Mensch als Person eine Entschei-
dung vorweg, die erst spater unmittelbar aktuell wird. Man will sich die-
sem spateren Augenblick nicht einfach {iberlassen. Denn jede personale
Entscheidung ist auch von der dufleren Situation mitbestimmt. Diese Ein-
wirkung von auflen stellt eine starke Motivation dar, der der Mensch hiu-
fig von sich aus keine dhnlich wirksame gegeniiberzustellen vermag. Im
Vorsatz greift nun die Person in die Zukunft voraus, indem sie sich ein
Motiv gibt, das es ihr spiter erleichtert oder iiberhaupt erméglicht, einer
verniinftigen Einsicht zu folgen und nicht bloff den Antrieben der augen-
blicklichen Situation. Dafl dadurch die eigene Freiheit nicht eingeschrinkt,
sondern vertieft wird, ist offensichtlich. Denn Freiheit ist ja nicht zu ver-
stehen als die Fahigkeit des Menschen, sich in jedem Augenblick vollig
willkiirlich zu entscheiden, sondern als die Fihigkeit, sein eigenes Leben
verantwortlich, d. h. im Blick auf die bisherigen Erfahrungen und die ab-
sehbaren Folgen seines Handelns, also im Blick auf Vergangenheit und
Zukunft, zu lenken.

b) Das Versprechen: Auch das Versprechen stellt ein Verfiigen des
Menschen iber seine Zukunft dar. Gegeniiber dem Vorsatz kommt aber
hier ein weiteres Moment hinzu, ndmlich die Verpflichtung gegeniiber
einer anderen Person. Wihrend man einen Vorsatz wieder aufgeben
kann, wenn seine Verwirklichung nicht mehr sinnvoll erscheint, kann man
ein Versprechen nicht mehr allein aus eigener Entscheidung riickgingig
machen. Hier hat man sich gegeniiber einem Mitmenschen verpflichtet.
Dieser hat nun einen Anspruch auf die Einlosung. Man wiirde nicht nur
sich selber, sondern auch dem andern untreu, wenn man sich durch ein
Versprechen plétzlich nicht mehr gebunden fithlte.

Man kénnte tibrigens zeigen, dafl jede gute Handlung den Charakter
eines Versprechens an sich tréigt. Denn jede solche Handlung erweckt im
Mitmenschen die Erwartung, dafl man sich auch in Zukunft Ghnlich positiv
verhalten wird. Gerade die Tatsache, dafl jemand ein sittlich hochstehen-
der Mensch ist, wiirde eine Verfehlung besonders schwerwiegend erschei-
nen lassen und die berechtigten Erwartungen seiner Mitmenschen tiefer
enttduschen als das Versagen eines anderen, dessen Vergangenheit zu
hohen Erwartungen gar keinen Anlafl gibt. — Es wire natiirlich unsinnig,
diese Bindung, die man letztlich in jeder sittlich guten Handlung eingeht,
als eine Einschrinkung menschlicher Selbstverfiigung zu betrachten. Frei-
heit ist eben nicht die Willkiir eines isolierten Individuums, sondern die
Fahigkeit, Beziehungen zu den Mitmenschen herzustellen und zu vertiefen.
Nur in solchen Bindungen an den Mitmenschen und die Gesellschaft kann
sich die menschliche Person auch selber finden und voll verwirklichen.



Gelitbde und Versprechen 359

¢) Der Vertrag: Die Verpflichtungen, die man in einem Vertrag eingeht,
bleiben nicht auf der Ebene der Treue, sondern berithren auch die Gerech-
tigkeit. Der andere kann grundsitzlich die Erfillung des Vertrages er-
zwingen. Aber auch hier geht es nicht darum, Freiheit durch Zwang zu
ersetzen, sondern um die Schaffung tragfihiger Beziehungen wirtschaft-
licher, politischer oder sonstiger Art. Der Vertrag gewahrleistet eine be-
sondere Sicherheit des Handelns in der Gemeinschaft. Wihrend dadurch
zwar die rein aullere Wahlfreiheit des einzelnen eingeschrankt wird, wach-
sen Zusammenhalt und Funktionsfihigkeit der im Vertrag verbundenen
Partner und insofern auch die Méglichkeiten des einzelnen. Das betrifft
nicht nur duBere Leistungen etwa in Handel oder Politik, sondern
auch den sittlichen Bereich, weil auch in diesem verldfliche zwischen-
menschliche Beziehungen von entscheidender Bedeutung sind. Ein beson-
ders lehrreiches Beispiel eines solchen Vertrages ist die Eheschlieflung, in
der sich zwei Partner aneinander binden und dadurch Raum schaffen fir
die Verwirklichung ehelicher Liebe und unauflslicher Treue. Es ist offen-
sichtlich, daR der Sinn einer solchen Bindung nicht darin liegt, die Freiheit
des Partners einzuschriinken, sondern die volle Entfaltung seiner mensch-
lichen Liebe zu erméglichen.

d) Das Geliibde: Auch das Gelitbde ist ein Verfiigen des Menschen iber
seine Zukunft. Es handelt sich dabei nicht blol um ein Versprechen, son-
dern um eine Bindung, deren einseitige Auflésung, analog zu einem Ver-
tragsbruch, als Verstofl gegen die Gerechtigkeit erscheint. Das Besondere
des Geliibdes gegeniiber einem Vertrag besteht nicht einfach darin, dafl
man sich hier Gott gegenitber verpflichtet. Auch die Zusage gegeniber
einem menschlichen Partner schafft eine sittliche Verpflichtung, deren
Ubertretung eine Verfehlung gegeniiber Gott einschliefit. Was aber sonst
mehr einschlufiweise gegeben ist, das wird beim Gelitbde ausdriicklich. Das
Geliibde wird in dem BewuSltsein abgelegt, dal man sich Gott gegeniiber
verpflichtet und dafl der Bruch dieser Verpflichtung die Gott geschuldete
Treue und Gerechtigkeit und somit auch das eigene Heil beriihrt. Diese
Ausdriicklichkeit des theologischen Aspektes gibt dem Gelitbde seine be-
sondere Wiirde. Das gilt in hervorragender Weise vom Ordensgeliibde.
Darin gibt der Mensch Antwort auf seine Berufung zum Heil. Er weif} also
um ein besonderes Angebot der Nihe Gottes, und er will durch sein Ja
und die Verfiigung iiber seine Zukunft mit der ganzen Kraft seiner Freiheit
diesem Ruf Gottes folgen®.

¢ Hac enim voti perpetuitate conantur sodales tum debilitatem voluntatis humanae
formare, tum temporis durationem superare, qui uno actu amoris acterno Dei amore
correspondere velint“ (I. Beyer, a. a. O. 44).



Hans Rotter 360

Der ausdrickliche Dienst fiir Gott, den der Mensch in der Befolgung
einer solchen Berufung leistet, verleiht dem Gelitbde den Charakter einer
kultischen Handlung”. Darum ist der schuldhafte Bruch eines Geliibdes
nicht blof} ein Verstof} gegen irgendeine sittliche Verpflichtung, sondern
ein Sakrileg, also eine Verfehlung gegen eine ganz besonders ausdriick-
liche Bindung und Verpflichtung gegeniiber Gott.

Wenn wir in unserer anthropologischen Analyse auf die positive Bedeu-
tung einer dufleren Bindung im Hinblick auf die Zukunft verweisen, dann
ist dabei nicht zu vergessen, dafl dieser Seite immer auch eine Gefahr ent-
spricht, die um so grofier ist, je stirker man sich bindet. Denn je stirker die
Bindung ist, desto grofier ist die Erwartung der Umwelt, daf man die
ibernommenen Verpflichtungen einhilt, desto folgenschwerer ist ein Ver-
stof} dagegen. Das gilt besonders in den Verpflichtungen, die man Gott
gegeniiber auf sich genommen hat. Hier besteht zusitzlich die Gefahr, dafl
die duflere Beobachtung eines Versprechens oder eines Gelitbdes zu einem
Alibi fir die eigentlich verlangte innere Hingabe (den ,Geist* des Ge-
libdes!) wird. Es liegt auf der Hand, dafl es besser wire, solche Bindun-
gen erst gar nicht einzugehen, als sie schliefflich im Herzen zu verraten.
Aus dem gleichen Grund muf sich auch die Festigkeit der Verpflichtung
(Versprechen oder Geliibde) nach dem inneren Engagement richten. Man
muf} sich die Moglichkeit eines Riicktritts in dem Mafe offenhalten, als
noch fraglich ist, ob man einer festeren Bindung auch mit seiner inneren
Haltung gerecht werden kann.

I11. Geliibde und Gemeinschaft

Zum Verstindnis des Ordensgeliibdes ist in ganz besonderer Weise der
Gesichtspunkt der Gemeinschaftsbeziehung zu beachten. Es wird gelegent-
lich die Meinung vertreten, als ob die Geliibde nur Gott gegeniiber abge-
legt wiirden und deshalb mit menschlicher Gemeinschaft® unmittelbar nichts
zu tun hitten. Diese Auffassung scheint uns nicht zutreffend. Wie es bereits
zum Wesen eines Versprechens gehort, daR aus verschiedenen Partnern
gleichsam ein (in sich freilich noch einmal plurales) Prinzip des Handelns
wird, so stiften auch die Geliibde eine Gemeinschaft, und zwar nicht nur
zwischen dem Einzelmenschen und seinem Gott. In dem Geliibde soll der

7 Thomas, Summa theologiae II-11 q 88 a 5.

8 Es geht hier zunichst noch nicht um die Ordensgemeinschaft, sondern um die Bezichung
des Gelobenden zu den Mitmenschen und zur Kirche. Diese Beziehung kommt freilich im
Ordenseintritt besonders deutlich und sinnvoll zum Ausdruck. — Zum Verhiltnis von
Gottes- und Nichstenliebe vgl. K. Rahner, Uber die Einkeit von Nidisten- und Gottes-
liebe, in: Schriften zur Theologie VI 277-298,



Gelitbde und Versprechen 361

tieferen Hingabe an Gott auch eine vorbehaltlosere Nachstenliebe ent-
sprechen. Wenn man den Geliibden eine ekklesiologische Bedeutung zu-
spricht, dann kann damit nicht blof} eine unsichtbare Gnadengemeinschaft
gemeint sein, sondern es geht um etwas durchaus Erfahrbares. Es ist kein
Zufall, dafl es Sache der zustandigen kirchlichen Autoritdten ist, von den
Geliibden zu dispensieren. Diese Zustindigkeit der Kirche ist darin be-
grindet, dafl der Mensch in den Geliibden einen besonderen Auftrag zum
Zeugnis fiir Christus iibernimmt®. Zeugnis fiir Christus zu geben verlangt
aber auch entscheidend, die unwiderrufliche Treue der Liebe Christi dar-
zustellen. Grundsatzlich tendiert ein solches Zeugnis dahin, dafl es nicht
zeitlich eingeschriankt wird und dafl man nicht wieder davon zuriicktritt.
Es geht hier letztlich um das gleiche anthropologische Phanomen, das auch
die Unaufloslichkeit einer Ehe begriindet. Wo ein Geliibde ohne besondere
Rechtfertigung gel6st wird, wird die Botschaft unglaubwiirdig gemacht, die
man bezeugen wollte und die die Botschaft der Kirche ist. Wenn jemand
den Anspruch erhebt, sich in besonderer Weise in den Dienst Christi zu
stellen, und er diesem Dienst nicht gerecht wird, dann schadet er der christ-
lichen Botschaft und damit der Kirche, um deren Sache es hier geht.

Wie das Versprechen gegeniiber einem Menschen auch eine sittliche Be-
deutung und damit eine Beziehung zu Gott besitzt, so besitzen umgekehrt
die Geliibde, die vor Gott abgelegt werden, eine Beziehung zur Kirche und
zu den Mitmenschen. Weil es in den Geliibden nicht blofl um das Heil des
Einzelmenschen, sondern um das Zeugnis fiir Christus in dieser Welt und
damit um die Sache der Kirche geht, deshalb hat die Ablegung der Geliibde
nicht blofl den Charakter eines frommen Vorsatzes, sondern etwas von
einem Vertrag an sich. Die Kirche hat einen Anspruch darauf, dafl der Be-
treffende seine Geliibde auch tatsichlich einhidlt. Wegen des besonderen
ekklesiologischen Zeichencharakters ist die Beziehung der Gelitbde zur
Kirche enger, als das bei einer anderen guten oder bosen Handlung der
Fall ist.

Die Vollmacht der Kirche iiber die Geliibde ware nicht verstanden, wenn
man glauben wiirde, es sei nur eine Sache des guten Willens der zustindi-
gen Autoritéten, ihr Einverstandnis zur Auflésung von Geliibden zu geben.
Sicher konnen schwerwiegende Griinde auftreten, die solche Dispensen
rechtfertigen. Aber wenn diese zu leicht gegeben werden, liefe das auf
eine sehr geringe Einschitzung der Werte schlieflen, um die es hier geht.
Wenn man aus geringen Anldssen von einem Treueverhaltnis zuriicktre-
ten kann, dann ist eben die Treue selber nicht sehr ernst gemeint. Weil es

® Vgl. K. Rahner, Zur Theologie der Entsagung, in: Schriften zur Theologie 111 61-72.



Hans Rotter 362

der Kirche darum gehen muf}, dal die Treue Gottes zu den Menschen auf
eine glaubwiirdige Weise bezeugt wird, kann sie der Auflésung der Ge-
libde nicht leichten Herzens zustimmen. Wenn sie aber praktisch doch fast
immer eine Dispens gewahren muf, wo diese verlangt wird, schon weil sich
der Betreffende sonst vielleicht iiber seine Geliibde hinwegsetzt und dadurch
erst recht Argernis gibt, muf sich die Kirche fragen, unter welchen Bedin-
gungen sie iiberhaupt zu den Geliibden zulassen kann. Wenn die Zahl
der Dispensen zu groff wird, dann macht das eine strengere Priifung vor
der Zulassung zu den Geliibden notwendig.

Die Entbindung von den Geliibden

Die Geschichte, in der der Mensch lebt, hat nicht nur den Aspekt der Kon-
tinuitdt, sondern auch den des Wandels. So sehr der Mensch sich selber
und seinen Mitmenschen treu bleiben muf, so sehr macht doch der Wandel
der dufleren Umstdnde, der inneren Einsicht und auch der Freiheits-
geschichte eine stindige Neuorientierung des Menschen notwendig. Es
muf} nicht immer ein Treuebruch sein, wenn man ein Versprechen nicht
einlost. Es kann sein, daff man dazu unféhig ist, daf es sinnlos geworden
ist oder dafl man seinem Mitmenschen auf andere Weise besser helfen
kann als durch die Einlosung des Versprechens. Auch rechtliche Bestim-
mungen konnen nicht unverdndert auf jede Situation angewendet werden.
Die Epikie gilt in der christlichen Tradition als eine Tugend. Nach bibli-
schem Verstindnis steht der Mensch iiber dem Gesetz. Er darf nicht zum
bloflen Sklaven des Buchstabens werden, wo dessen Beobachtung seinen
guten Sinn verloren hat.

Auch ein Gott gegebenes Versprechen, ein von der Kirche angenomme-
nes Geliibde macht hier keine Ausnahme. Abgesehen von den verschieden-
sten dufleren Umstinden wie einer schweren Erkrankung, der Auflésung
eines Ordens durch die Kirche o. 4. sei nur auf den Fall verwiesen, wo
jemand zu der sicheren Uberzeugung kommt, dafl er den Verpflichtungen
seines Geliibdes nicht mehr gewachsen ist und daf} ihn eine rein duflere
Beobachtung den Frieden des Herzens nicht finden 1i8}t, sondern ihn ver-
bittert und so Gott entfremdet. In einem solchen Fall ist — vielleicht durch
personliche Schuld — tatsdchlich die Verwirklichung jenes Zeugnisses und
jener Heiligung der eigenen Person unmoglich geworden, um die es doch
im Geliibde geht. Es wire ein unchristliches Gesetzesdenken, wenn die
Kirche in einem solchen Fall auf der rein dufleren Beobachtung der ein-
gegangenen Verpflichtungen bestehen wiirde. Wo sich jemand innerlich
der Berufung entzogen hat, die an ihn ergangen ist, oder wo er sich erst



Geliibde und Versprechen 363

spiter dariiber klargeworden ist, dafl er sich iiber seinen Beruf getiuscht
hatte, da mufl die Kirche einen solchen Menschen aus seiner rechtlichen
Verpflichtung entlassen oder diese so abwandeln, dafl sie fiir den Betref-
fenden wieder realisierbar und sinnvoll erscheint. Dieser Fall ist an sich

klar.

Ein anderer gibt grofiere Probleme auf. Es kann sein, dafl jemand zu
der Uberzeugung kommt, er konne in einer anderen Gemeinschaft seine
religiosen Ideale besser verwirklichen, oder es wiirde ihm ein Leben ohne
Geliibde mehr menschliche Werte bieten und ihn auf diese Weise naher
zu Gott fithren. Rein objektiv wire dazu vielleicht manches zu sagen. Im
konkreten Fall geht es aber nicht nur um die objektive Richtigkeit der
Argumente, sondern auch um das subjektive Urteil des Betreffenden.
Wenn dieser nach ernsthafter Priifung seiner Situation und verantwor-
tungsvollem Gesprich mit seinen Oberen bei der festen Uberzeugung
bleibt, um seiner Gottesliebe willen einen anderen Weg gehen zu miissen,
dann wird man auch ein solches Gewissensurteil zu respektieren haben. Es
wire freilich wichtig, klarzustellen, dafl etwa ein Orden nicht blof nach
seiner aufleren Téatigkeit und seiner apostolischen ,Leistung“ beurteilt wer-
den darf, sondern dafl eine seiner wichtigsten Aufgaben darin besteht,
eine Gemeinschaft christlicher Liebe zu sein. Es wire zu betonen, dal man
Gott auch im Verzicht und im Ja zu jeder Form des Kreuzes finden kann.
Trotzdem wird es nicht zu vermeiden sein, dafl gerade in der heutigen
Zeit, wo der Mensch sich seiner Freiheit, seiner individuellen Verantwor-
tung mehr denn je bewufit ist, wo er allem Institutionellen kritisch gegen-
iibersteht, wo ein tiefer Wandel auch im kirchlichen Leben zu grofien Span-
nungen gefithrt hat, die Gelilbde als ewige Bindung ofter als frither in
Frage gestellt werden.

Die Berufung und ihre Vermittlung

Man kann das Problem der Verpflichtung der Gelibde nicht betrachten,
ohne auch die Frage der Berufung des einzelnen einzubeziehen. Geliibde
sind nicht einfach blof als Akte zu verstehen, die einmal vollzogen werden
und dann in ihrer verpflichtenden Kraft ein fiir allemal fixiert sind. Eine
solche Verpflichtung ist keine starr feststehende Grofle, sondern ist in
mehrfacher Hinsicht vermittelt und bedingt.

a) Die Berufung durch Gott: Eine tiefere Bindung an Gott, wie sie den
Sinn von Gelitbden ausmacht, ist in erster Linie eine Gnade, Gott will
dem Menschen niher kommen, er will sich thm schenken. Eine solche
Gnade kann aber nicht in einem einzigen Augenblick vermittelt werden,



Hans Rotter 364

wenn auch dem Tag der Gelitbdeablegung eine besondere Bedeutung fiir
den weiteren Lebensweg zukommen mag. Der Mensch kann Gott nicht
festlegen. Er wird eine solche Gnade als ein Geschenk betrachten, das er
stindig neu empfingt und um das er stindig bitten muBl. Die volle Ver-
wirklichung dessen, worum es in den Geliibden geht, ist nicht Sache einer
anfinglichen Begeisterung oder gar einer bald erworbenen Routine, son-
dern das Ergebnis eines oft langen Weges. Und auch dann kann diese
Gnade nicht als endgiiltig erworbener Besitz betrachtet werden. Insofern
die Geliibde nicht bloff unter juristischen Gesichtspunkten zu sehen sind,
besagen sie eine Verheiflung, die allerdings eine Anforderung an den
Menschen stellt, der er sich nicht ohne gewissenhafte Selbstpriifung unter-
ziehen darf.

b) Die Bedeutung der eigencn Entscheidung: Die Berufung ist nicht blof§
ein einbahnig von oben kommender Ruf Gottes, sondern eher ein Gesprich
zwischen Gott und Mensch. Wie sich Gott dem Menschen nicht gegen des-
sen Willen schenkt, so ruft er ihn auch nicht in seine Nachfolge, wenn die-
ser nicht will (vgl. Jo 6, 67). Wer sich von Gott gerufen weif}, trigt selber
eine Mitverantwortung fir diese Berufung. Insoweit jemand auf sie
eingeht und ihr in Treue folgt, wird die Berufung selber als Geschenk der
Gnade und als Verpflichtung in ihm wachsen. Das hat auch seine Bedeu-
tung fir die Geliibde. Nicht als bekdmen sie etwa erst im Laufe der Zeit
ihre rechtliche Verbindlichkeit. Dennoch ist doch wohl ein Unterschied
zwischen einem jungen Ordensmann, der noch manche Erfahrung zu ma-
chen hat, um den tieferen Sinn seiner Geliibde iiberhaupt einsehen zu kén-
nen, und seinem alteren Mitbruder, der in Jahrzehnten des Ordenslebens
zu verstehen gelernt hat, worum es bei den einzelnen Geliitbden wirklich
geht und wie sie konkret zu verwirklichen sind. Was bei dem einen den
Charakter einer Probehandlung hat, in der er sich des Sinnes und der Gel-
tung einer Norm vergewissern will, wire beim andern ein Zeichen von
Untreue gegeniiber dem Ruf Gottes, den er in der Geschichte seines Lebens
deutlich genug vernommen hat. Entsprechend ware auch die Ubertretung
eines Geliibdes nicht immer im gleichen Sinne ein Sakrileg. Wihrend der
Unerfahrene leichter in eine Entwicklung hineingeraten kann, die mit in-
nerer Gesetzmafigkeit zum Scheitern fiihrt, wiirde sich der andere wegen
seiner grofleren Erfahrung und Bewufitheit eine wesentlich schwerere
Schuld zuziehen.

c) Berufung und Kirche: Das Verhiltnis des Menschen zu Gott hat immer
auch etwas mit seinen Beziehungen zum Mitmenschen zu tun. Umgekehrt
schenkt uns Gott seine Gnade ebenfalls nicht véllig unabhingig von die-
sen Beziehungen. Immer wenn wir von einem Mitmenschen Hilfe empfan-



Geliibde und Versprechen 365

gen, begegnet uns darin die gottliche Gnade; und immer, wenn ein Mit-
mensch unsere Hilfe verlangt, trifft uns ein Anspruch Gottes. Wie die Be-
rufung zur Nachfolge Jesu eine besondere Anfforderung zum Zeugnis-
geben in der Kirche einschlieflt, so mufl sie auch von der Kirche her ver-
mittelt und ermdglicht werden. Das beginnt schon in jener Zeit, in der die
ersten Voraussetzungen einer Berufung geschaffen werden. Das Kind ent-
wickelt seine Ideale nie unabhingig von seiner Umgebung, sondern lernt
Menschen kennen, die es bewundert und nachahmen will; es findet An-
erkennung und Ansporn, wenn es selber gut handelt; es lernt am Beispiel
gldubiger Christen und vor allem Christi selber, wozu Gott die Menschen
in seiner Liebe ruft. Wenn nun der junge Mensch heranwachst, dann wird
er nach einem Beruf Ausschau halten, der seinen Idealen entspricht. Er
wird seine Lebensform nicht einfach von sich aus entwerfen, sondern hilt
nach vorgegebenen Modellen Ausschan. Wozu er sich dann tatsdchlich
berufen weif}, wenn es ihm um eine besondere Ausdriicklichkeit der Nach-
folge Jesu geht, das wird von verschiedenen Faktoren abhéngen, von ein-
zelnen Personlichkeiten, die ihm einen Rat geben, deren eigene Lebens-
weise ihm nachahmenswert erscheint, von Darstellungen des Priester-
oder Ordensberufes in der Literatur usw. Immer aber kommt es darauf an,
dafl der junge Mensch eine gewisse Ubereinstimmung zwischen seinem
eigenen Ideal und einer vorgegebenen Lebensform erkennt. In dieser Er-
kenntnis wird er sich seiner Berufung nicht nur zur Nachfolge Jesu im all-
gemeinsten Sinn, sondern zu einer ganz bestimmten Form, etwa der eines
Ordens, gewif}.

Die Erkenntnis einer Berufung ist also von zwei Momenten bedingt,
von einem mehr subjektiven, insofern sich der Betreffende zu einer beson-
deren Radikalitit der Nachfolge Jesu berufen weif}, und von der Selbstdar-
stellung jener Lebensform (konkret etwa einer bestimmten Ordensgemein-
schaft), die man wihlen mochte. Besonders der zweite Aspekt ist fiir unser
Thema von Interesse. Denn hier ist die rechtliche Bindung begriindet, die
zwischen einer Ordensgemeinschaft und dem einzelnen Mitglied besteht.
Ein Orden ist gegeniiber dem einzelnen Mitglied von Anfang an verant-
wortlich. Denn der Neueingetretene folgt einer hoheren Berufung, und
soweit dartiber Klarheit besteht, kann die betreffende Gemeinschaft den
Kandidaten oder Novizen nicht aus nebensachlichen Griinden zuriickwei-
sen.

Dariiber hinaus muf sich aber eine Ordensgemeinschaft auch bewufit
sein, dafl der Ordensberuf des einzelnen ein Anspruch Gottes ist, der nicht
nur in einem bestimmten Augenblick an einen Menschen ergeht, sondern
der sein ganzes Leben betreffen soll. Die Vermittlung einer solchen Beru-



Hans Rotter 366

fung von seiten der Gemeinschaft kann infolgedessen nicht nur darin be-
stehen, ausdriicklich oder durch die Lebensform als solche, um Nach-
wuchs zu werben; sie mufl vielmehr in einem bestindigen Bemiihen jenes
Ideal bezeugen, in dem das einzelne Mitglied immer neu seine Berufung
erkennt und verwirklichen kann.

Es braucht hier nicht niher auf die vielfiltigen Wechselbeziehungen
eingegangen zu werden, die zwischen dem einzelnen und einer solchen
Gemeinschaft bestehen. Es ist auch eine Frage der personlichen Einstellung,
ob man in einer bestimmten Situation die Kraft zur Treue findet, ob man
mehr aus der Grundidee einer Gemeinschaft und aus ihrer Tradition lebt
oder sich fast ausschliefilich an den Mitgliedern orientiert, mit denen man
zusammenarbeitet. Es kdnnen hier die verschiedensten subjektiven und
objektiven Momente wichtig sein. Festzuhalten ist aber auf jeden Fall,
dafl die Gemeinschaft fir den einzelnen eine bleibende Verantwortung
tragt, weil auch sie seine Berufung zu vermitteln hat.

Wenn ein Ordensmann sich von seinen Geliibden dispensieren lassen

will, obwohl urspriinglich durchaus eine echte Berufung gegeben war,
dann braucht es sich dabei nicht um Schuld zu handeln. Wo sie aber doch
vorliegt, braucht es nicht ausschlieflich oder vorwiegend die Schuld des
Betreffenden zu sein. Es ist ebenso denkbar (und wohl teilweise meist auch
der Fall), dafl die Gemeinschaft ihm gegeniiber versagt hat. Dann ist auch
sie gegeniiber einer Berufung und der in den Geliibden iitbernommenen
Treuepflicht schuldig geworden.
d) Berufung und konkrete Berufsaufgabe: Die Bindung an die Gemein-
schaft und das Zeugnis fiir Christus ist das allgemeine Ziel von Ordens-
geliibden. Innerhalb dessen sind aber noch konkretere Aufgaben zu wih-
len und zu iibernehmen. So kann jemand in einen Orden eintreten, um in
die Mission zu gehen, um als Priester tdtig zu sein oder als Bruder ein
bestimmtes Handwerk auszuitben usw. Der Orden kann iiber diese kon-
kreten Berufsziele nicht uneingeschrinkt verfiigen, wenigstens nicht iiber
das hinaus, was dem einzelnen vor der letzten Bindung an diese Gemein-
schaft bekannt war und ihm annehmbar erschien. Sonst konnte es zu einer
Uberforderung kommen, die der Betreffende innerlich nicht mehr bejahen
und bewiltigen kann. Auch in einem solchen Fall wire ein Scheitern des
Berufes nicht einfach ein Verschulden des einzelnen. Denn wenn man die
Grenzen menschlicher Freiheit und Selbstverfiigung kennt, ist offensicht-
lich, daf} bestimmte Aufgaben oder Umstellungen von einer Aufgabe auf
eine villig andere einfach iiber die Krifte auch eines Gutwilligen gehen
kénnen. Hier kann es schlieflich mit oder ohne Schuld der Verantwort-
lichen zu einer Berufskrise und zum Austritt kommen.



Geliibde und Verspredhen 367

Wieviel duflere Belastung dieser Art dem einzelnen zuzumuten ist,
wird, abgesehen von dessen Bereitschaft, auch davon abhingen, welcher
Geist in der ganzen Gemeinschaft herrscht. Wenn die Mitglieder schwere
Belastungen mit Selbstverstandlichkeit und echter Grofimut iibernehmen,
wird der einzelne aus dieser allgemeinen Haltung mehr Kraft beziehen,
als wenn er durch stindiges Kritisieren und mangelnde Berufsfreudigkeit
seiner Umgebung geldhmt wird. Auch unter dieser Riicksicht ist die Treue
im Beruf nicht blo in die Verantwortung des einzelnen gestellt, sondern
ebenso in die der Gemeinschatft.

Freilich konnen auch duflere Umstidnde zu einem Ordensaustritt fiihren,
die auflerhalb der Verantwortung des einzelnen oder der Gemeinschaft
liegen. Man denke z. B. an eine Krankheit, die den Verbleib im Orden
unmoglich macht. Solche Falle beeintrichtigen den Zeichenwert der Ge-
liibde deshalb nicht, weil es hier ja gerade nicht um eine Frage der person-
lichen Treue geht.

Wenn nun — mit oder ohne Versagen des einzelnen bzw. der Gemein-
schaft — eine Situation eingetreten ist, in der die Beobachtung der Geliibde
unmoglich geworden ist oder ihren inneren Sinn verloren hat, kann auch
die rechtliche Bindung an die Gemeinschaft, die durch die Geliibde ein-
gegangen wurde, nicht mehr aufrecht erhalten werden, sondern mufl durch
die zustindigen Autorititen gelost werden. Eine Dispens als solche 1afit
also die Frage offen, ob sie durch das Verschulden des einzelnen, der Ge-
meinschaft oder auch durch unvermeidliche duflere Umstinde notig wurde.
Trotzdem wird eine zu grofle Haufung von Ordensaustritten darauf hin-
weisen, daf} — nicht nur auf seiten der Austretenden — einiges nicht in Ord-
nung ist, es sei denn, daf ein spezieller dulerer Grund vorliegt. Es ist vom
Sinn der Geliibde her wiinschenswert, daf} solche Fille auf ein Mindest-
maf beschrinkt bleiben.

IV. Geliibde oder Versprechen?

Stellen wir uns nach diesen Uberlegungen noch einmal die Frage, worin
der Sinn einer Aufschiebung von Geliibden zugunsten einer Bindung durch
ein blofles Versprechen liegt. Der Sinn einer solchen Mafinahme kann
offensichtlich nicht einfach damit umschrieben werden, dafl die Geliibde
Gott gegeniiber verpflichten, wiahrend durch das Versprechen nur eine
Bindung an die Gemeinschaft entsteht. Denn einerseits geschieht auch die
Nachfolge Jesu innerhalb einer Gemeinschaft, wenigstens in der Gemein-
schaft der Kirche und in der Bindung an sie, anderseits geht man im Ver-
sprechen auch Gott gegeniiber eine Verpflichtung ein. Der Grund jener



Hans Rotter 368

Empfehlung von ,Renovationis causam® und der eigentliche Unterschied
zwischen Geliibde und Versprechen ist vielmehr auf der Ebene der Zei-
chenhaftigkeit bzw. Ausdriicklichkeit zu suchen. Im Geliibde will man aus-
dricklich Zeugnis geben fir die Treue Gottes und seine Liebe zu den Men-
schen. Deswegen erreicht ein Geliibde auch seinen vollen Sinn erst da, wo
es ohne zeitliche Beschrinkung abgelegt wird. Eine nachtrégliche Auflo-
sung von Geliibden beeintréchtigt deren eschatologische Zeugniskraft und
ist der Glaubwiirdigkeit dessen, wofir die Gelibde Zeugnis geben wollen,
abtraglich.

Das gilt nicht nur fir das Zeugnis gegeniiber anderen, sondern dhnlich
auch fir das Bewufitsein des Gelobenden selber. Er ist sich bei der Able-
gung von Geliibden ausdricklich der Tatsache bewuflt, daf er hier eine
Verpflichtung gegeniiber Gott eingeht, die er nicht wieder nach Belieben
losen kann und deren treue Beobachtung von besonderer Bedeutung fiir
sein Heil ist. Aus dieser Bedeutung der Gelibde ergibt sich die Forderung
nach einer sorgfaltigen Selbstpriifung und einer ausreichenden Erprobung
durch die betreffende Gemeinschaft vor der Profefi.

Im Versprechen wird zwar grundsitzlich ebenfalls eine Bindung gegen-
tber der Gemeinschaft und Gott eingegangen. Aber hier stehen andere
Aspekte im Vordergrund als beim Gelibde. Weil jede Berufung zu einer
besonderen Form der Nachfolge Jesu, etwa im Ordensstand, auch durch
Mitmenschen vermittelt wird und gewisse duflere Umstinde voraussetzt,
deshalb ist die Ablegung von Geliibden und ihre Beobachtung nicht aus-
schlieBlich eine Frage der eigenen Treue zu Christus, sondern auch eine
Frage nach den ubrigen Mdglichkeitsbedingungen, aus denen der Wille
Gottes zu erkennen ist. Der Inhalt eines bloBen Versprechens, durch das
man sich an eine Ordensgemeinschaft bindet, betrifft nicht in erster Linie
die Nachfolge Christi selber, sondern hier steht mehr die konkrete Form
ihrer Verwirklichung im Vordergrund. Es ist dem Kandidaten deutlicher
bewufit, daf} er sich in dieser Hinsicht noch nicht endgiiltig bindet. Er be-
halt sich die Entscheidung fir oder gegen einen weiteren Verbleib vor,
weil er noch keine ausreichende Gewiflheit dartber erlangt hat, ob das
Leben in einer bestimmten Gemeinschaft seiner Berufung entspricht.

An sich ist es eine Frage der Terminologie und rechtlicher Festsetzung,
was man genauer unter Versprechen oder Geliibde verstehen will. Wie
man das sehr unverbindliche Versprechen, einen Bekannten gelegentlich
einmal zu besuchen, mit dem gleichen Begriff erfafit, wie die sehr viel ver-
bindlichere Verpflichtung eines Eheversprechens, so kann man auch dem
Begriff Geliibde eine sehr grofie Bedeutungsbreite zugestehen. Man kann
damit ebenso offentliche wie private, ewige wie zeitliche Geliibde verste-



Im Spiegel der Zeit 369

hen. So betrachtet wire kaum einzusehen, warum man zeitliche Geltbde,
die mit entsprechenden rechtlichen Einschrinkungen (z. B. leichter Erlan-
gung der Dispens) versehen sind, durch ein Versprechen ersetzen soll. Die
Bedeutung einer solchen Mafinahme liegt aber darin, dafl durch die schir-
fere Unterscheidung einer blof vorldufigen, leicht 16sbaren Bindung an
eine Gemeinschaft und der gewichtigeren Bindung als Zeugnis fiir die
Botschaft Jesu Christi der Zeichencharakter der Geliibde nicht durch die
Existenz relativ unverbindlicher zeitlicher Geliibde mit geringer recht-
licher Bedeutung beeintrichtigt wird. Es geht dabei nicht blof um das
Interesse der kirchlichen Offentlichkeit, sondern ebenso um das derjenigen,
die glauben, zum Ordensleben berufen zu sein. Denn ein Versprechen mit
seinem weniger sakralen Charakter 148t ihnen mehr innere Freiheit, ihre
Berufung unbefangen zu iberpriifen. Damit kann ihnen dann auch die
Bedeutung eigentlicher Gelibde als Verpflichtung und Gnade sehr viel
klarer zum Bewufltsein kommen.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Streiflichter des nordamerikanischen Christentums

Die Absicht ging eigentlich nur auf einen Buchbericht iiber die Pfingstbewegung.
Unter der Hand wurde mehr daraus, Die Blihne der amerikanischen ,Religion®
ist zu vielfaltig, und zugleich hingen ihre einzelnen Szenen zu eng zusammen, als
daf man eine einzige von ihnen isoliert betrachten diirfte.

Natiirlich kann der weitentfernte Beobachter noch weniger als derjenige, der
mitten darinnen steht, diese Szenenfolge liickenlos wiedergeben. Gerade das, was
nicht ins Auge sticht, was ,normal“ ist im besten Sinne des Wortes, entgeht seiner
Aufmerksamkeit. Aber die Tangenten, die wir - in einiger Entfernung vom ,nor-
malen® Mittelpunkt — an den Kreis dieser Vielfalt legen, konnen vielleicht dazu
verhelfen, auch den Mittelpunkt des Kreises zu begreifen und za beurteilen.

Der Abstand des entfernten Beobachters bringt es ebenfalls mit sich, daf} alles
auf den eigenen Standpunkt bezogen wird, dafl das Interesse am eigenen Chri-
stentum, am eigenen ,geistlichen Leben®, als eine Brille der Voreingenommen-
heit die urteilende Sicht farbt, dafl also manches Urteil vorschnell gefallt wird,
dafl manche Beziehung nur deshalb entdeckt wird, weil die volle Wirklichkeit
unbekannt bletben muff. Um dem vorzubeugen, zogen wir es vor, mdoglichst





