
Hans Rotter 354 

echten, radikalen Sinn eine altmodische Sache sei, obwohl wir doch in einer 
Zeit leben, in der die wirklich Jungen sogar in Gefahr sind, der banalen 
Öde einer rationalisierten und technisierten Zeit zu entrinnen, selbst mit 
Drogen, wenn es nicht anders geht? Warum suchen wir den durchschnitt- 
lichen Spießbürger letztlich mit spießbürgerlichen Parolen und Idealen bei 
uns zu behalten und bringen es nicht fertig, den Einsamen, den die radi- 
kale Fragwürdigkeit unseres Daseins ohne falsche Analgetika Durchlei- 
denden, den wenigen, auf die es wirklich ankommt, das Wort des Heiles 
zu sagen, das sie befreit? Jene etwas kleinbürgerlich karierte Spiritualität, 
wie sie wenigstens dem äußeren Gehabe nach vor dem ersten Weltkrieg in 
den Orden, auch bei uns, gegeben war und das Ordensleben zu sehr be- 
stimmt hat, mag der Vergangenheit angehören, und die Jungen mögen mit 
Recht sagen, daß sie damit nichts mehr anfangen können. Aber einer neuen 
ursprünglichen Spiritualität im Orden und in der Kirche wird dennoch eine 
wahre Zukunft gehören. 

Gelübde und Versprechen 
Hans Rotter SJ, Innsbruck 

Die Instruktion der Religiosenkongregation •Renovationis Causam"1 emp- 
fiehlt eine Überprüfung des Zeitpunkts der Gelübdeablegung. Wo der bis- 
her übliche Zeitpunkt als zu früh erscheint, könnten anstelle von zeitlichen 
Gelübden Versprechen abgelegt werden2. Der Hauptgrund dieser Empfeh- 
lung dürfte in der Unsicherheit vieler junger Menschen und der damit 
gegebenen Entscheidungsschwäche sowie in der wachsenden Zahl von 
Ordensaustritten liegen. Wo allzu häufig dispensiert werden muß, er- 
scheint die Verbindlichkeit einer Verpflichtung selber in Frage gestellt oder 
jedenfalls in der allgemeinen Einschätzung beeinträchtigt. Das wider- 
spräche aber letztlich dem Zeichencharakter der Ordensgelübde. 

Wir können im Folgenden nicht auf alle Fragen eingehen, die dieser 

1 Renovationis causam • S. Congr. pro Religiosis et lnstitutis saecularibus, Instructio de 
accommodata renovatione institutionis ad vitam religiosam ducendam, in: AAS 61 (1969) 
103-120. 
2 Renovationis causam nr. 34 I. Vgl. Ioannes Beyer, De Instructione •Renovationis cau- 
sam". Commentarius, in: Periodica de re morali, canonica, liturgica 59 (1970) 42-47. 



Gelübde und Versprechen 355 

Punkt der genannten Instruktion aufwirft. Es geht uns hier nicht um eine 
psychologische oder soziologische Diagnose des Ordensnachwuchses, auch 
nicht vorwiegend um ordensrechtliche Probleme. Es sollen nur über das 
Wesen von Versprechen und Gelübde3 einige Überlegungen angestellt 
werden, die für eine Neuordnung wichtig zu sein scheinen. Es geht dabei 
vor allem um Ordensgelübde. Ein Privatgelübde stellt teilweise andere 
Fragen, die hier nicht weiter behandelt werden können. 

I. Gelübde in der Heiligen Schrift 

Im Alten Testament werden Gelübde hoch eingeschätzt4. Gelegentlich vor- 
gebrachte Kritik bezieht sich nicht auf das Gelübde an sich, sondern auf 
eine mißbräuchliche, betrügerische Praxis (Mal 1,14; vgl. Dt 23,19). In 
diesem Sinn ist auch Mt 15,5 (Mk 7,11-13) zu verstehen. Jesus kritisiert 
nicht den Brauch, ein Gelübde abzulegen, sondern die inhumane Praxis, 
etwas zur Weihegabe zu machen, was man den Eltern schuldet. Auch in 
der Apostelgeschichte wird von Gelübden gesprochen (18,18; 21,23), ohne 
daß daran Kritik geübt würde. 

Auffallend ist freilich, daß das Gelübde im Neuen Testament nur an 
diesen Stellen erwähnt wird und somit eine recht unbedeutende Rolle 
spielt. Wenn man das Gelübde in Analogie zum Eid auffaßt, was ja der 
Sache nach sicher gerechtfertigt ist, dann könnte man aus Mt 5,33-37 dem 
Wortlaut nach eine eindeutige Ablehnung herauslesen. Doch wäre eine 
solche Interpretation weder dieser Stelle, noch der Bergpredigt überhaupt 
angemessen (vgl. z. B. Mt 5, 39 mit Jo 18, 23!). Die hier vorgetragenen 
Weisungen dürfen nicht als eine Sammlung allgemeingültiger Gesetze 
aufgefaßt werden. Auf diese Fragen biblischer Hermeneutik kann hier 
nicht näher eingegangen werden. Es wäre natürlich nicht genug, die kri- 
tische Haltung der Bibel nur auf gelegentliche Mißbräuche zu beziehen 
und nicht auch als eine Frage an das Wesen des Gelübdes zu sehen. Letzt- 
lich geht es darum, wieweit Glaube und Gottesliebe an eine äußere Form 

3 Neben den theologischen Lexika und den Handbüchern der Moraltheologie vgl. T. P. 
Cunningham, Dispensation from Religious Vows, in: The Irisch Ecclesiastical Record 102 
(1964) 453 f.; L. L. McReavy, Dispensation from Perpetual Vows and Diaconate, in: The 
Clergy Review 50 (1965) 153 f. - Zu den einzelnen evangelischen Räten finden sich reiche 
Literaturangaben in: Hörmann, Lexikon der christlichen Moral, Innsbruck 1969, Sp. 
1012-1014. 
4 Zur Lehre der Hl. Schrift vgl. A. Baum, Gelübde, in: Praktisches Bibellexikon (hrsg. 
v. A. Grabner Haider), Freiburg 1969, 388 f.; C. Brekelmans, Gelübde, in: Bibel-Lexikon 
(hrsg. v. H. Haag), Einsiedeln "1968, 546f. (Lit); G. W. Buchanan, Some Vow and Oath 
Formulas in the New Testament, in: The Harvard Theological Review 58 (1965) 319-327; 
W. Richter, Das Gelübde als theologische Rahmung der Jakobusüberlieferung, in: Bibli- 
sche Zeitschrift 11 (1967) 21-52. 



Hans Rotter 356 

gebunden werden können. Das Gelübde ist eine Art •institutionalisierte" 
Nachfolge Jesu. Die Gefahren, die sich daraus zweifellos ergeben, sind 
aber nicht einfach dadurch zu bannen, daß man Nachfolge Jesu auf den 
Raum der reinen Innerlichkeit beschränkt. Auch zwischenmenschliche 
Liebe, wie etwa die eheliche Liebe, kann auf den Halt der äußeren Form 
und der Institution nicht verzichten, obwohl sie damit nicht identisch ist. 
Das Neue Testament lehnt solche Institutionen nicht ab, auch wenn es an 
Fehlentwicklungen Kritik übt. 

Die Berechtigung (und die Bedeutung) von Gelübden ist nicht durch ein 
positivistisches Bibelargument nachzuweisen oder auch zu widerlegen, son- 
dern hier ist vor allem anthropologisch zu klären, was das Gelübde seinem 
Wesen nach ist. Es ist zu zeigen, daß die menschliche Freiheit von ihrer 
Struktur her nur da zur vollen Entfaltung kommt, wo sie Bindungen ein- 
geht, und daß auch das Gelübde eine solche Bindung ist, in der sittliche 
Freiheit und Nachfolge Jesu eine radikale Verwirklichung finden kann, 
soweit die äußere Form mit innerem Geist gefüllt wird. 

II. Person und Zeit 

Das Kind fängt in jenem Entwicklungsstadium an, •ich" zu sagen, in dem 
sich das Zeitbewußtsein ausbildet. Das ist kein Zufall. Denn das Zeit- 
bewußtsein ist eine wesentliche Bedingung für personale Vollzüge. Erst 
wenn man um Vergangenheit und Zukunft weiß, ist die Möglichkeit gege- 
ben, zu sich selber Abstand zu gewinnen und Stellung zu nehmen. Der 
Mensch kann über seine Vergangenheit urteilen, sie bereuen oder bestäti- 
gen und ihr damit von der Gegenwart her eine neue Bedeutung geben. 
Die Vergangenheit hat also für den Menschen keine unabänderlich fest- 
stehende Wertigkeit, sondern ihre Bedeutung und damit auch ihre Wir- 
kung hängt mit von der späteren Stellungnahme ab, die man ihr gegen- 
über bezieht. 

Die Psychoanalyse hat uns gelehrt, wie wichtig es für den Menschen ist, 
seine Vergangenheit anzunehmen bzw. zu bewältigen und sie nicht zu 
verdrängen. Die Person kann sich nur entfalten, wenn sie ein gesundes 
Verhältnis zu ihrer Geschichte findet. Die menschliche Person existiert 
nicht in einzelnen voneinander isolierten Akten, sondern in einer ganz- 
heitlichen Geschichte. So ist auch die menschliche Freiheit, die ja einen 
wesentlichen Aspekt der Person darstellt, in ihrer geschichtlichen Kon- 
tinuität zu sehen. Wie der ästhetische Wert eines Gedichtes zwar durch 
die verwendeten Wörter zustande kommt, aber doch zunächst von der 
Ganzheit des Gedichtes ausgesagt wird und nicht von den einzelnen Wör- 
tern, so ist auch der sittliche Wert eines Menschen etwas, was sich zunächst 



Gelübde und Versprechen 357 

auf die ganze Geschichte seines Lebens bezieht und erst in zweiter Linie 
auf einzelne Handlungen und freie Entscheidungen5. 

Die Kontinuität der menschlichen Freiheitsgeschichte setzt voraus, daß 
die einzelne Handlung in dem Augenblick, in dem sie vollzogen wird, eine 
Offenheit bewahrt, die eine weitere Bestimmung zuläßt und verlangt. Der 
Mensch kann sein Freiheitspotential nicht in einzelnen Akten ausschöpfen. 
Er bleibt in gewissem Maße unentschieden und offen für zukünftige Stel- 
lungnahmen. Allerdings ist er gegenüber früheren Handlungen nicht ein- 
fach neutral, sondern gerade durch sie •voreingenommen". Diese früheren 
Akte hatten nicht nur eine Bedeutung für die damalige Situation, sondern 
haben auch bereits in die Zukunft vorausgegriffen. So steht die Person bei 
ihren freien Entscheidungen immer schon im Feld von Vorentscheidungen. 

Verfügung über die Zukunft 

Während also menschliche Freiheit nicht die Kraft hat, in einer einzelnen 
Entscheidung über sich selber voll zu verfügen, beschränkt sich anderseits 
der einzelne Akt nicht bloß auf die gegenwärtige Situation, sondern greift 
zurück in die Vergangenheit und voraus in die Zukunft. Die gegenseitige 
Verschränkung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft stellt die 
Kontinuität der Freiheitsgeschichte des Menschen her. Diese Kontinuität 
ist allerdings nicht automatisch gegeben. Es ist vielmehr für die Integra- 
tion der einzelnen Handlungen des Menschen in das Ganze seiner Ge- 
schichte wesentlich, daß er zu seinen Handlungen steht bzw. ihnen im 
Lauf seines Lebens eine Orientierung gibt. Erst so kommt die Person zur 
vollen Selbstverfügung und damit zur vollen Entfaltung ihrer Freiheit. 

Es gibt nun auch der Zukunft gegenüber verschiedene Möglichkeiten der 
Stellungnahme. Man kann die Augen vor ihr verschließen. Man läßt sie 
einfach auf sich zukommen, ohne sie zu planen oder bereits im voraus Ent- 
schlüsse zu fassen. Damit verzichtet man auf eine vorausschauende Orien- 
tierung seines Handelns und überläßt sich dem Einfall des Augenblicks. 
Die Unberechenbarkeit, die sich daraus ergibt, ist oftmals nicht Ausdruck 
echter Freiheit, weil ja hier der Mensch meist nicht wirklich über sich ver- 
fügt, sondern sich weitgehend einfach treiben läßt. Umgekehrt ist es keine 
Verminderung, sondern eine Vertiefung personaler Freiheit, wenn der 
Mensch auch in seine Zukunft ausgreift. Das kann in verschiedener Weise 
geschehen. Solche Möglichkeiten sind der Vorsatz, das Versprechen, der 
Vertrag, das Gelübde. 

5 Dazu ausführlich: Hermann Reiners, Grundintention und sittliches Tun (Quaest. disp. 
30), Freiburg 1966, bes. 31-37. 



Hans Rotter 358 

a) Der Vorsatz: Im Vorsatz nimmt der Mensch als Person eine Entschei- 
dung vorweg, die erst später unmittelbar aktuell wird. Man will sich die- 
sem späteren Augenblick nicht einfach überlassen. Denn jede personale 
Entscheidung ist auch von der äußeren Situation mitbestimmt. Diese Ein- 
wirkung von außen stellt eine starke Motivation dar, der der Mensch häu- 
fig von sich aus keine ähnlich wirksame gegenüberzustellen vermag. Im 
Vorsatz greift nun die Person in die Zukunft voraus, indem sie sich ein 
Motiv gibt, das es ihr später erleichtert oder überhaupt ermöglicht, einer 
vernünftigen Einsicht zu folgen und nicht bloß den Antrieben der augen- 
blicklichen Situation. Daß dadurch die eigene Freiheit nicht eingeschränkt, 
sondern vertieft wird, ist offensichtlich. Denn Freiheit ist ja nicht zu ver- 
stehen als die Fähigkeit des Menschen, sich in jedem Augenblick völlig 
willkürlich zu entscheiden, sondern als die Fähigkeit, sein eigenes Leben 
verantwortlich, d. h. im Blick auf die bisherigen Erfahrungen und die ab- 
sehbaren Folgen seines Handelns, also im Blick auf Vergangenheit und 
Zukunft, zu lenken. 

b) Das Versprechen: Auch das Versprechen stellt ein Verfügen des 
Menschen über seine Zukunft dar. Gegenüber dem Vorsatz kommt aber 
hier ein weiteres Moment hinzu, nämlich die Verpflichtung gegenüber 
einer anderen Person. Während man einen Vorsatz wieder aufgeben 
kann, wenn seine Verwirklichung nicht mehr sinnvoll erscheint, kann man 
ein Versprechen nicht mehr allein aus eigener Entscheidung rückgängig 
machen. Hier hat man sich gegenüber einem Mitmenschen verpflichtet. 
Dieser hat nun einen Anspruch auf die Einlösung. Man würde nicht nur 
sich selber, sondern auch dem andern untreu, wenn man sich durch ein 
Versprechen plötzlich nicht mehr gebunden fühlte. 

Man könnte übrigens zeigen, daß jede gute Handlung den Charakter 
eines Versprechens an sich trägt. Denn jede solche Handlung erweckt im 
Mitmenschen die Erwartung, daß man sich auch in Zukunft ähnlich positiv 
verhalten wird. Gerade die Tatsache, daß jemand ein sittlich hochstehen- 
der Mensch ist, würde eine Verfehlung besonders schwerwiegend erschei- 
nen lassen und die berechtigten Erwartungen seiner Mitmenschen tiefer 
enttäuschen als das Versagen eines anderen, dessen Vergangenheit zu 
hohen Erwartungen gar keinen Anlaß gibt. - Es wäre natürlich unsinnig, 
diese Bindung, die man letztlich in jeder sittlich guten Handlung eingeht, 
als eine Einschränkung menschlicher Selbstverfügung zu betrachten. Frei- 
heit ist eben nicht die Willkür eines isolierten Individuums, sondern die 
Fähigkeit, Beziehungen zu den Mitmenschen herzustellen und zu vertiefen. 
Nur in solchen Bindungen an den Mitmenschen und die Gesellschaft kann 
sich die menschliche Person auch selber finden und voll verwirklichen. 



Gelübde und Versprechen 359 

c) Der Vertrag: Die Verpflichtungen, die man in einem Vertrag eingeht, 
bleiben nicht auf der Ebene der Treue, sondern berühren auch die Gerech- 
tigkeit. Der andere kann grundsätzlich die Erfüllung des Vertrages er- 
zwingen. Aber auch hier geht es nicht darum, Freiheit durch Zwang zu 
ersetzen, sondern um die Schaffung tragfähiger Beziehungen wirtschaft- 
licher, politischer oder sonstiger Art. Der Vertrag gewährleistet eine be- 
sondere Sicherheit des Handelns in der Gemeinschaft. Während dadurch 
zwar die rein äußere Wahlfreiheit des einzelnen eingeschränkt wird, wach- 
sen Zusammenhalt und Funktionsfähigkeit der im Vertrag verbundenen 
Partner und insofern auch die Möglichkeiten des einzelnen. Das betrifft 
nicht nur äußere Leistungen etwa in Handel oder Politik, sondern 
auch den sittlichen Bereich, weil auch in diesem verläßliche zwischen- 
menschliche Beziehungen von entscheidender Bedeutung sind. Ein beson- 
ders lehrreiches Beispiel eines solchen Vertrages ist die Eheschließung, in 
der sich zwei Partner aneinander binden und dadurch Raum schaffen für 
die Verwirklichung ehelicher Liebe und unauflöslicher Treue. Es ist offen- 
sichtlich, daß der Sinn einer solchen Bindung nicht darin liegt, die Freiheit 
des Partners einzuschränken, sondern die volle Entfaltung seiner mensch- 

lichen Liebe zu ermöglichen. 
d) Das Gelübde: Auch das Gelübde ist ein Verfügen des Menschen über 
seine Zukunft. Es handelt sich dabei nicht bloß um ein Versprechen, son- 
dern um eine Bindung, deren einseitige Auflösung, analog zu einem Ver- 
tragsbruch, als Verstoß gegen die Gerechtigkeit erscheint. Das Besondere 
des Gelübdes gegenüber einem Vertrag besteht nicht einfach darin, daß 
man sich hier Gott gegenüber verpflichtet. Auch die Zusage gegenüber 
einem menschlichen Partner schafft eine sittliche Verpflichtung, deren 
Übertretung eine Verfehlung gegenüber Gott einschließt. Was aber sonst 
mehr einschlußweise gegeben ist, das wird beim Gelübde ausdrücklich. Das 
Gelübde wird in dem Bewußtsein abgelegt, daß man sich Gott gegenüber 
verpflichtet und daß der Bruch dieser Verpflichtung die Gott geschuldete 
Treue und Gerechtigkeit und somit auch das eigene Heil berührt. Diese 
Ausdrücklichkeit des theologischen Aspektes gibt dem Gelübde seine be- 
sondere Würde. Das gilt in hervorragender Weise vom Ordensgelübde. 
Darin gibt der Mensch Antwort auf seine Berufung zum Heil. Er weiß also 
um ein besonderes Angebot der Nähe Gottes, und er will durch sein Ja 
und die Verfügung über seine Zukunft mit der ganzen Kraft seiner Freiheit 

diesem Ruf Gottes folgen6. 

6 •Hac enim voti perpetuitate conantur sodales turn debilitatem voluntatis humanae 
formare, tum temporis durationem superare, qui uno actu amoris aeterno Dei amore 
correspondere velint" (I. Beyer, a. a. O. 44). 



Hans Rotter 350 

Der ausdrückliche Dienst für Gott, den der Mensch in der Befolgung 
einer solchen Berufung leistet, verleiht dem Gelübde den Charakter einer 
kultischen Handlung7. Darum ist der schuldhafte Bruch eines Gelübdes 
nicht bloß ein Verstoß gegen irgendeine sittliche Verpflichtung, sondern 
ein Sakrileg, also eine Verfehlung gegen eine ganz besonders ausdrück- 
liche Bindung und Verpflichtung gegenüber Gott. 

Wenn wir in unserer anthropologischen Analyse auf die positive Bedeu- 
tung einer äußeren Bindung im Hinblick auf die Zukunft verweisen, dann 
ist dabei nicht zu vergessen, daß dieser Seite immer auch eine Gefahr ent- 
spricht, die um so größer ist, je stärker man sich bindet. Denn je stärker die 
Bindung ist, desto größer ist die Erwartung der Umwelt, daß man die 
übernommenen Verpflichtungen einhält, desto folgenschwerer ist ein Ver- 
stoß dagegen. Das gilt besonders in den Verpflichtungen, die man Gott 
gegenüber auf sich genommen hat. Hier besteht zusätzlich die Gefahr, daß 
die äußere Beobachtung eines Versprechens oder eines Gelübdes zu einem 
Alibi für die eigentlich verlangte innere Hingabe (den •Geist" des Ge- 
lübdes!) wird. Es liegt auf der Hand, daß es besser wäre, solche Bindun- 
gen erst gar nicht einzugehen, als sie schließlich im Herzen zu verraten. 
Aus dem gleichen Grund muß sich auch die Festigkeit der Verpflichtung 
(Versprechen oder Gelübde) nach dem inneren Engagement richten. Man 
muß sich die Möglichkeit eines Rücktritts in dem Maße offenhalten, als 
noch fraglich ist, ob man einer festeren Bindung auch mit seiner inneren 
Haltung gerecht werden kann. 

III. Gelübde und Gemeinschaft 

Zum Verständnis des Ordensgelübdes ist in ganz besonderer Weise der 
Gesichtspunkt der Gemeinschaftsbeziehung zu beachten. Es wird gelegent- 
lich die Meinung vertreten, als ob die Gelübde nur Gott gegenüber abge- 
legtwürden und deshalb mit menschlicher Gemeinschaft8 unmittelbar nichts 
zu tun hätten. Diese Auffassung scheint uns nicht zutreffend. Wie es bereits 
zum Wesen eines Versprechens gehört, daß aus verschiedenen Partnern 
gleichsam ein (in sich freilich noch einmal plurales) Prinzip des Handelns 
wird, so stiften auch die Gelübde eine Gemeinschaft, und zwar nicht nur 
zwischen dem Einzelmenschen und seinem Gott. In dem Gelübde soll der 

7 Thomas, Summa theologiae II•II q 88 a 5. 
8 Es geht hier zunächst noch nicht um die Ordensgemeinschaft, sondern um die Beziehung 
des Gelobenden zu den Mitmenschen und zur Kirche. Diese Beziehung kommt freilich im 
Ordenseintritt besonders deutlich und sinnvoll zum Ausdruck. - Zum Verhältnis von 
Gottes- und Nächstenliebe vgl. K. Rahner, Über die Einheit von Nächsten- und Gottes- 
liebe, in: Schriften zur Theologie VI 277-298. 



Gelübde und Versprechen 361 

tieferen Hingabe an Gott auch eine vorbehaltlosere Nächstenliebe ent- 
sprechen. Wenn man den Gelübden eine ekklesiologische Bedeutung zu- 
spricht, dann kann damit nicht bloß eine unsichtbare Gnadengemeinschaft 
gemeint sein, sondern es geht um etwas durchaus Erfahrbares. Es ist kein 
Zufall, daß es Sache der zuständigen kirchlichen Autoritäten ist, von den 
Gelübden zu dispensieren. Diese Zuständigkeit der Kirche ist darin be- 
gründet, daß der Mensch in den Gelübden einen besonderen Auftrag zum 
Zeugnis für Christus übernimmt9. Zeugnis für Christus zu geben verlangt 
aber auch entscheidend, die unwiderrufliche Treue der Liebe Christi dar- 
zustellen. Grundsätzlich tendiert ein solches Zeugnis dahin, daß es nicht 
zeitlich eingeschränkt wird und daß man nicht wieder davon zurücktritt. 
Es geht hier letztlich um das gleiche anthropologische Phänomen, das auch 
die Unauflöslichkeit einer Ehe begründet. Wo ein Gelübde ohne besondere 
Rechtfertigung gelöst wird, wird die Botschaft unglaubwürdig gemacht, die 
man bezeugen wollte und die die Botschaft der Kirche ist. Wenn jemand 
den Anspruch erhebt, sich in besonderer Weise in den Dienst Christi zu 
stellen, und er diesem Dienst nicht gerecht wird, dann schadet er der christ- 
lichen Botschaft und damit der Kirche, um deren Sache es hier geht. 

Wie das Versprechen gegenüber einem Menschen auch eine sittliche Be- 
deutung und damit eine Beziehung zu Gott besitzt, so besitzen umgekehrt 
die Gelübde, die vor Gott abgelegt werden, eine Beziehung zur Kirche und 
zu den Mitmenschen. Weil es in den Gelübden nicht bloß um das Heil des 
Einzelmenschen, sondern um das Zeugnis für Christus in dieser Welt und 
damit um die Sache der Kirche geht, deshalb hat die Ablegung der Gelübde 
nicht bloß den Charakter eines frommen Vorsatzes, sondern etwas von 
einem Vertrag an sich. Die Kirche hat einen Anspruch darauf, daß der Be- 
treffende seine Gelübde auch tatsächlich einhält. Wegen des besonderen 
ekklesiologischen Zeichencharakters ist die Beziehung der Gelübde zur 
Kirche enger, als das bei einer anderen guten oder bösen Handlung der 
Fall ist. 

Die Vollmacht der Kirche über die Gelübde wäre nicht verstanden, wenn 
man glauben würde, es sei nur eine Sache des guten Willens der zuständi- 
gen Autoritäten, ihr Einverständnis zur Auflösung von Gelübden zu geben. 
Sicher können schwerwiegende Gründe auftreten, die solche Dispensen 
rechtfertigen. Aber wenn diese zu leicht gegeben werden, ließe das auf 
eine sehr geringe Einschätzung der Werte schließen, um die es hier geht. 
Wenn man aus geringen Anlässen von einem Treueverhältnis zurücktre- 
ten kann, dann ist eben die Treue selber nicht sehr ernst gemeint. Weil es 

9 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie der Entsagung, in: Schriften zur Theologie III 61-72. 



Hans Rotter 352 

der Kirche darum gehen muß, daß die Treue Gottes zu den Menschen auf 
eine glaubwürdige Weise bezeugt wird, kann sie der Auflösung der Ge- 
lübde nicht leichten Herzens zustimmen. Wenn sie aber praktisch doch fast 
immer eine Dispens gewähren muß, wo diese verlangt wird, schon weil sich 
der Betreffende sonst vielleicht über seine Gelübde hinwegsetzt und dadurch 
erst recht Ärgernis gibt, muß sich die Kirche fragen, unter welchen Bedin- 
gungen sie überhaupt zu den Gelübden zulassen kann. Wenn die Zahl 
der Dispensen zu groß wird, dann macht das eine strengere Prüfung vor 
der Zulassung zu den Gelübden notwendig. 

Die Entbindung von den Gelübden 

Die Geschichte, in der der Mensch lebt, hat nicht nur den Aspekt der Kon- 
tinuität, sondern auch den des Wandels. So sehr der Mensch sich selber 
und seinen Mitmenschen treu bleiben muß, so sehr macht doch der Wandel 
der äußeren Umstände, der inneren Einsicht und auch der Freiheits- 
geschichte eine ständige Neuorientierung des Menschen notwendig. Es 
muß nicht immer ein Treuebruch sein, wenn man ein Versprechen nicht 
einlöst. Es kann sein, daß man dazu unfähig ist, daß es sinnlos geworden 
ist oder daß man seinem Mitmenschen auf andere Weise besser helfen 
kann als durch die Einlösung des Versprechens. Auch rechtliche Bestim- 
mungen können nicht unverändert auf jede Situation angewendet werden. 
Die Epikie gilt in der christlichen Tradition als eine Tugend. Nach bibli- 
schem Verständnis steht der Mensch über dem Gesetz. Er darf nicht zum 
bloßen Sklaven des Buchstabens werden, wo dessen Beobachtung seinen 
guten Sinn verloren hat. 

Auch ein Gott gegebenes Versprechen, ein von der Kirche angenomme- 
nes Gelübde macht hier keine Ausnahme. Abgesehen von den verschieden- 
sten äußeren Umständen wie einer schweren Erkrankung, der Auflösung 
eines Ordens durch die Kirche o. ä. sei nur auf den Fall verwiesen, wo 
jemand zu der sicheren Überzeugung kommt, daß er den Verpflichtungen 
seines Gelübdes nicht mehr gewachsen ist und daß ihn eine rein äußere 
Beobachtung den Frieden des Herzens nicht finden läßt, sondern ihn ver- 
bittert und so Gott entfremdet. In einem solchen Fall ist - vielleicht durch 
persönliche Schuld - tatsächlich die Verwirklichung jenes Zeugnisses und 
jener Heiligung der eigenen Person unmöglich geworden, um die es doch 
im Gelübde geht. Es wäre ein unchristliches Gesetzesdenken, wenn die 
Kirche in einem solchen Fall auf der rein äußeren Beobachtung der ein- 
gegangenen Verpflichtungen bestehen würde. Wo sich jemand innerlich 
der Berufung entzogen hat, die an ihn ergangen ist, oder wo er sich erst 



Gelübde und Versprechen 363 

später darüber klargeworden ist, daß er sich über seinen Beruf getäuscht 
hatte, da muß die Kirche einen solchen Menschen aus seiner rechtlichen 
Verpflichtung entlassen oder diese so abwandeln, daß sie für den Betref- 
fenden wieder realisierbar und sinnvoll erscheint. Dieser Fall ist an sich 
klar. 

Ein anderer gibt größere Probleme auf. Es kann sein, daß jemand zu 
der Überzeugung kommt, er könne in einer anderen Gemeinschaft seine 
religiösen Ideale besser verwirklichen, oder es würde ihm ein Leben ohne 
Gelübde mehr menschliche Werte bieten und ihn auf diese Weise näher 
zu Gott führen. Rein objektiv wäre dazu vielleicht manches zu sagen. Im 
konkreten Fall geht es aber nicht nur um die objektive Richtigkeit der 
Argumente, sondern auch um das subjektive Urteil des Betreffenden. 
Wenn dieser nach ernsthafter Prüfung seiner Situation und verantwor- 
tungsvollem Gespräch mit seinen Oberen bei der festen Überzeugung 
bleibt, um seiner Gottesliebe willen einen anderen Weg gehen zu müssen, 
dann wird man auch ein solches Gewissensurteil zu respektieren haben. Es 
wäre freilich wichtig, klarzustellen, daß etwa ein Orden nicht bloß nach 
seiner äußeren Tätigkeit und seiner apostolischen •Leistung" beurteilt wer- 

den darf, sondern daß eine seiner wichtigsten Aufgaben darin besteht, 
eine Gemeinschaft christlicher Liebe zu sein. Es wäre zu betonen, daß man 
Gott auch im Verzicht und im Ja zu jeder Form des Kreuzes finden kann. 
Trotzdem wird es nicht zu vermeiden sein, daß gerade in der heutigen 
Zeit, wo der Mensch sich seiner Freiheit, seiner individuellen Verantwor- 
tung mehr denn je bewußt ist, wo er allem Institutionellen kritisch gegen- 
übersteht, wo ein tiefer Wandel auch im kirchlichen Leben zu großen Span- 
nungen geführt hat, die Gelübde als ewige Bindung öfter als früher in 
Frage gestellt werden. 

Die Berufung und ihre Vermittlung 

Man kann das Problem der Verpflichtung der Gelübde nicht betrachten, 
ohne auch die Frage der Berufung des einzelnen einzubeziehen. Gelübde 
sind nicht einfach bloß als Akte zu verstehen, die einmal vollzogen werden 
und dann in ihrer verpflichtenden Kraft ein für allemal fixiert sind. Eine 
solche Verpflichtung ist keine starr feststehende Größe, sondern ist in 
mehrfacher Hinsicht vermittelt und bedingt. 
a) Die Berufung durch Gott: Eine tiefere Bindung an Gott, wie sie den 
Sinn von Gelübden ausmacht, ist in erster Linie eine Gnade. Gott will 
dem Menschen näher kommen, er will sich ihm schenken. Eine solche 
Gnade kann aber nicht in einem einzigen Augenblick vermittelt werden, 



Hans Rotter 364 

wenn auch dem Tag der Gelübdeablegung eine besondere Bedeutung für 
den weiteren Lebensweg zukommen mag. Der Mensch kann Gott nicht 
festlegen. Er wird eine solche Gnade als ein Geschenk betrachten, das er 
ständig neu empfängt und um das er ständig bitten muß. Die volle Ver- 
wirklichung dessen, worum es in den Gelübden geht, ist nicht Sache einer 
anfänglichen Begeisterung oder gar einer bald erworbenen Routine, son- 
dern das Ergebnis eines oft langen Weges. Und auch dann kann diese 
Gnade nicht als endgültig erworbener Besitz betrachtet werden. Insofern 
die Gelübde nicht bloß unter juristischen Gesichtspunkten zu sehen sind, 
besagen sie eine Verheißung, die allerdings eine Anforderung an den 
Menschen stellt, der er sich nicht ohne gewissenhafte Selbstprüfung unter- 
ziehen darf. 
b) Die Bedeutung der eigenen Entscheidung: Die Berufung ist nicht bloß 
ein einbahnig von oben kommender Ruf Gottes, sondern eher ein Gespräch 
zwischen Gott und Mensch. Wie sich Gott dem Menschen nicht gegen des- 
sen Willen schenkt, so ruft er ihn auch nicht in seine Nachfolge, wenn die- 
ser nicht will (vgl. Jo 6, 67). Wer sich von Gott gerufen weiß, trägt selber 
eine Mitverantwortung für diese Berufung. Insoweit jemand auf sie 
eingeht und ihr in Treue folgt, wird die Berufung selber als Geschenk der 
Gnade und als Verpflichtung in ihm wachsen. Das hat auch seine Bedeu- 
tung für die Gelübde. Nicht als bekämen sie etwa erst im Laufe der Zeit 
ihre rechtliche Verbindlichkeit. Dennoch ist doch wohl ein Unterschied 
zwischen einem jungen Ordensmann, der noch manche Erfahrung zu ma- 
chen hat, um den tieferen Sinn seiner Gelübde überhaupt einsehen zu kön- 
nen, und seinem älteren Mitbruder, der in Jahrzehnten des Ordenslebens 
zu verstehen gelernt hat, worum es bei den einzelnen Gelübden wirklich 
geht und wie sie konkret zu verwirklichen sind. Was bei dem einen den 
Charakter einer Probehandlung hat, in der er sich des Sinnes und der Gel- 
tung einer Norm vergewissern will, wäre beim andern ein Zeichen von 
Untreue gegenüber dem Ruf Gottes, den er in der Geschichte seines Lebens 
deutlich genug vernommen hat. Entsprechend wäre auch die Übertretung 
eines Gelübdes nicht immer im gleichen Sinne ein Sakrileg. Während der 
Unerfahrene leichter in eine Entwicklung hineingeraten kann, die mit in- 
nerer Gesetzmäßigkeit zum Scheitern führt, würde sich der andere wegen 
seiner größeren Erfahrung und Bewußtheit eine wesentlich schwerere 
Schuld zuziehen. 
c) Berufung und Kirche: Das Verhältnis des Menschen zu Gott hat immer 
auch etwas mit seinen Beziehungen zum Mitmenschen zu tun. Umgekehrt 
schenkt uns Gott seine Gnade ebenfalls nicht völlig unabhängig von die- 
sen Beziehungen. Immer wenn wir von einem Mitmenschen Hilfe empfan- 



Gelübde und Versprechen 365 

gen, begegnet uns darin die göttliche Gnade; und immer, wenn ein Mit- 
mensch unsere Hilfe verlangt, trifft uns ein Anspruch Gottes. Wie die Be- 
rufung zur Nachfolge Jesu eine besondere Aufforderung zum Zeugnis- 
geben in der Kirche einschließt, so muß sie auch von der Kirche her ver- 
mittelt und ermöglicht werden. Das beginnt schon in jener Zeit, in der die 
ersten Voraussetzungen einer Berufung geschaffen werden. Das Kind ent- 
wickelt seine Ideale nie unabhängig von seiner Umgebung, sondern lernt 
Menschen kennen, die es bewundert und nachahmen will; es findet An- 
erkennung und Ansporn, wenn es selber gut handelt; es lernt am Beispiel 
gläubiger Christen und vor allem Christi selber, wozu Gott die Menschen 
in seiner Liebe ruft. Wenn nun der junge Mensch heranwächst, dann wird 
er nach einem Beruf Ausschau halten, der seinen Idealen entspricht. Er 
wird seine Lebensform nicht einfach von sich aus entwerfen, sondern hält 
nach vorgegebenen Modellen Ausschau. Wozu er sich dann tatsächlich 
berufen weiß, wenn es ihm um eine besondere Ausdrücklichkeit der Nach- 
folge Jesu geht, das wird von verschiedenen Faktoren abhängen, von ein- 
zelnen Persönlichkeiten, die ihm einen Rat geben, deren eigene Lebens- 
weise ihm nachahmenswert erscheint, von Darstellungen des Priester- 
oder Ordensberufes in der Literatur usw. Immer aber kommt es darauf an, 
daß der junge Mensch eine gewisse Übereinstimmung zwischen seinem 
eigenen Ideal und einer vorgegebenen Lebensform erkennt. In dieser Er- 
kenntnis wird er sich seiner Berufung nicht nur zur Nachfolge Jesu im all- 
gemeinsten Sinn, sondern zu einer ganz bestimmten Form, etwa der eines 

Ordens, gewiß. 
Die Erkenntnis einer Berufung ist also von zwei Momenten bedingt, 

von einem mehr subjektiven, insofern sich der Betreffende zu einer beson- 
deren Radikalität der Nachfolge Jesu berufen weiß, und von der Selbstdar- 
stellung jener Lebensform (konkret etwa einer bestimmten Ordensgemein- 
schaft), die man wählen möchte. Besonders der zweite Aspekt ist für unser 
Thema von Interesse. Denn hier ist die rechtliche Bindung begründet, die 
zwischen einer Ordensgemeinschaft und dem einzelnen Mitglied besteht. 
Ein Orden ist gegenüber dem einzelnen Mitglied von Anfang an verant- 
wortlich. Denn der Neueingetretene folgt einer höheren Berufung, und 
soweit darüber Klarheit besteht, kann die betreffende Gemeinschaft den 
Kandidaten oder Novizen nicht aus nebensächlichen Gründen zurückwei- 

sen. 
Darüber hinaus muß sich aber eine Ordensgemeinschaft auch bewußt 

sein, daß der Ordensberuf des einzelnen ein Anspruch Gottes ist, der nicht 
nur in einem bestimmten Augenblick an einen Menschen ergeht, sondern 
der sein ganzes Leben betreffen soll. Die Vermittlung einer solchen Beru- 



Hans Rotter 366 

fung von Seiten der Gemeinschaft kann infolgedessen nicht nur darin be- 
stehen, ausdrücklich oder durch die Lebensform als solche, um Nach- 
wuchs zu werben; sie muß vielmehr in einem beständigen Bemühen jenes 
Ideal bezeugen, in dem das einzelne Mitglied immer neu seine Berufung 
erkennt und verwirklichen kann. 

Es braucht hier nicht näher auf die vielfältigen Wechselbeziehungen 
eingegangen zu werden, die zwischen dem einzelnen und einer solchen 
Gemeinschaft bestehen. Es ist auch eine Frage der persönlichen Einstellung, 
ob man in einer bestimmten Situation die Kraft zur Treue findet, ob man 
mehr aus der Grundidee einer Gemeinschaft und aus ihrer Tradition lebt 
oder sich fast ausschließlich an den Mitgliedern orientiert, mit denen man 
zusammenarbeitet. Es können hier die verschiedensten subjektiven und 
objektiven Momente wichtig sein. Festzuhalten ist aber auf jeden Fall, 
daß die Gemeinschaft für den einzelnen eine bleibende Verantwortung 
trägt, weil auch sie seine Berufung zu vermitteln hat. 

Wenn ein Ordensmann sich von seinen Gelübden dispensieren lassen 
will, obwohl ursprünglich durchaus eine echte Berufung gegeben war, 
dann braucht es sich dabei nicht um Schuld zu handeln. Wo sie aber doch 
vorliegt, braucht es nicht ausschließlich oder vorwiegend die Schuld des 
Betreffenden zu sein. Es ist ebenso denkbar (und wohl teilweise meist auch 
der Fall), daß die Gemeinschaft ihm gegenüber versagt hat. Dann ist auch 
sie gegenüber einer Berufung und der in den Gelübden übernommenen 
Treuepflicht schuldig geworden. 
d) Berufung und konkrete Berufsaufgabe: Die Bindung an die Gemein- 
schaft und das Zeugnis für Christus ist das allgemeine Ziel von Ordens- 
gelübden. Innerhalb dessen sind aber noch konkretere Aufgaben zu wäh- 
len und zu übernehmen. So kann jemand in einen Orden eintreten, um in 
die Mission zu gehen, um als Priester tätig zu sein oder als Bruder ein 
bestimmtes Handwerk auszuüben usw. Der Orden kann über diese kon- 
kreten Berufsziele nicht uneingeschränkt verfügen, wenigstens nicht über 
das hinaus, was dem einzelnen vor der letzten Bindung an diese Gemein- 
schaft bekannt war und ihm annehmbar erschien. Sonst könnte es zu einer 
Überforderung kommen, die der Betreffende innerlich nicht mehr bejahen 
und bewältigen kann. Auch in einem solchen Fall wäre ein Scheitern des 
Berufes nicht einfach ein Verschulden des einzelnen. Denn wenn man die 
Grenzen menschlicher Freiheit und Selbstverfügung kennt, ist offensicht- 
lich, daß bestimmte Aufgaben oder Umstellungen von einer Aufgabe auf 
eine völlig andere einfach über die Kräfte auch eines Gutwilligen gehen 
können. Hier kann es schließlich mit oder ohne Schuld der Verantwort- 
lichen zu einer Berufskrise und zum Austritt kommen. 



Gelübde und Versprechen 367 

Wieviel äußere Belastung dieser Art dem einzelnen zuzumuten ist, 
wird, abgesehen von dessen Bereitschaft, auch davon abhängen, welcher 
Geist in der ganzen Gemeinschaft herrscht. Wenn die Mitglieder schwere 
Belastungen mit Selbstverständlichkeit und echter Großmut übernehmen, 
wird der einzelne aus dieser allgemeinen Haltung mehr Kraft beziehen, 
als wenn er durch ständiges Kritisieren und mangelnde Berufsfreudigkeit 
seiner Umgebung gelähmt wird. Auch unter dieser Rücksicht ist die Treue 
im Beruf nicht bloß in die Verantwortung des einzelnen gestellt, sondern 
ebenso in die der Gemeinschaft. 

Freilich können auch äußere Umstände zu einem Ordensaustritt führen, 
die außerhalb der Verantwortung des einzelnen oder der Gemeinschaft 
liegen. Man denke z. B. an eine Krankheit, die den Verbleib im Orden 
unmöglich macht. Solche Fälle beeinträchtigen den Zeichenwert der Ge- 
lübde deshalb nicht, weil es hier ja gerade nicht um eine Frage der persön- 
lichen Treue geht. 

Wenn nun - mit oder ohne Versagen des einzelnen bzw. der Gemein- 
schaft - eine Situation eingetreten ist, in der die Beobachtung der Gelübde 
unmöglich geworden ist oder ihren inneren Sinn verloren hat, kann auch 
die rechtliche Bindung an die Gemeinschaft, die durch die Gelübde ein- 
gegangen wurde, nicht mehr aufrecht erhalten werden, sondern muß durch 
die zuständigen Autoritäten gelöst werden. Eine Dispens als solche läßt 
also die Frage offen, ob sie durch das Verschulden des einzelnen, der Ge- 
meinschaft oder auch durch unvermeidliche äußere Umstände nötig wurde. 
Trotzdem wird eine zu große Häufung von Ordensaustritten darauf hin- 
weisen, daß • nicht nur auf Seiten der Austretenden - einiges nicht in Ord- 
nung ist, es sei denn, daß ein spezieller äußerer Grund vorliegt. Es ist vom 
Sinn der Gelübde her wünschenswert, daß solche Fälle auf ein Mindest- 
maß beschränkt bleiben. 

IV. Gelübde oder Versprechen? 

Stellen wir uns nach diesen Überlegungen noch einmal die Frage, worin 
der Sinn einer Aufschiebung von Gelübden zugunsten einer Bindung durch 
ein bloßes Versprechen liegt. Der Sinn einer solchen Maßnahme kann 
offensichtlich nicht einfach damit umschrieben werden, daß die Gelübde 
Gott gegenüber verpflichten, während durch das Versprechen nur eine 
Bindung an die Gemeinschaft entsteht. Denn einerseits geschieht auch die 
Nachfolge Jesu innerhalb einer Gemeinschaft, wenigstens in der Gemein- 
schaft der Kirche und in der Bindung an sie, anderseits geht man im Ver- 
sprechen auch Gott gegenüber eine Verpflichtung ein. Der Grund jener 



Hans Rotter 368 

Empfehlung von •Renovationis causam" und der eigentliche Unterschied 
zwischen Gelübde und Versprechen ist vielmehr auf der Ebene der Zei- 
chenhaftigkeit bzw. Ausdrücklichkeit zu suchen. Im Gelübde will man aus- 
drücklich Zeugnis geben für die Treue Gottes und seine Liebe zu den Men- 
schen. Deswegen erreicht ein Gelübde auch seinen vollen Sinn erst da, wo 
es ohne zeitliche Beschränkung abgelegt wird. Eine nachträgliche Auflö- 
sung von Gelübden beeinträchtigt deren eschatologische Zeugniskraft und 
ist der Glaubwürdigkeit dessen, wofür die Gelübde Zeugnis geben wollen, 
abträglich. 

Das gilt nicht nur für das Zeugnis gegenüber anderen, sondern ähnlich 
auch für das Bewußtsein des Gelobenden selber. Er ist sich bei der Able- 
gung von Gelübden ausdrücklich der Tatsache bewußt, daß er hier eine 
Verpflichtung gegenüber Gott eingeht, die er nicht wieder nach Belieben 
lösen kann und deren treue Beobachtung von besonderer Bedeutung für 
sein Heil ist. Aus dieser Bedeutung der Gelübde ergibt sich die Forderung 
nach einer sorgfältigen Selbstprüfung und einer ausreichenden Erprobung 
durch die betreffende Gemeinschaft vor der Profeß. 

Im Versprechen wird zwar grundsätzlich ebenfalls eine Bindung gegen- 
über der Gemeinschaft und Gott eingegangen. Aber hier stehen andere 
Aspekte im Vordergrund als beim Gelübde. Weil jede Berufung zu einer 
besonderen Form der Nachfolge Jesu, etwa im Ordensstand, auch durch 
Mitmenschen vermittelt wird und gewisse äußere Umstände voraussetzt, 
deshalb ist die Ablegung von Gelübden und ihre Beobachtung nicht aus- 
schließlich eine Frage der eigenen Treue zu Christus, sondern auch eine 
Frage nach den übrigen Möglichkeitsbedingungen, aus denen der Wille 
Gottes zu erkennen ist. Der Inhalt eines bloßen Versprechens, durch das 
man sich an eine Ordensgemeinschaft bindet, betrifft nicht in erster Linie 
die Nachfolge Christi selber, sondern hier steht mehr die konkrete Form 
ihrer Verwirklichung im Vordergrund. Es ist dem Kandidaten deutlicher 
bewußt, daß er sich in dieser Hinsicht noch nicht endgültig bindet. Er be- 
hält sich die Entscheidung für oder gegen einen weiteren Verbleib vor, 
weil er noch keine ausreichende Gewißheit darüber erlangt hat, ob das 
Leben in einer bestimmten Gemeinschaft seiner Berufung entspricht. 

An sich ist es eine Frage der Terminologie und rechtlicher Festsetzung, 
was man genauer unter Versprechen oder Gelübde verstehen will. Wie 
man das sehr unverbindliche Versprechen, einen Bekannten gelegentlich 
einmal zu besuchen, mit dem gleichen Begriff erfaßt, wie die sehr viel ver- 
bindlichere Verpflichtung eines Eheversprechens, so kann man auch dem 
Begriff Gelübde eine sehr große Bedeutungsbreite zugestehen. Man kann 
damit ebenso öffentliche wie private, ewige wie zeitliche Gelübde verste- 



Im Spiegel der Zeit 369 

hen. So betrachtet wäre kaum einzusehen, warum man zeitliche Gelübde, 
die mit entsprechenden rechtlichen Einschränkungen (z. B. leichter Erlan- 
gung der Dispens) versehen sind, durch ein Versprechen ersetzen soll. Die 
Bedeutung einer solchen Maßnahme liegt aber darin, daß durch die schär- 
fere Unterscheidung einer bloß vorläufigen, leicht lösbaren Bindung an 
eine Gemeinschaft und der gewichtigeren Bindung als Zeugnis für die 
Botschaft Jesu Christi der Zeichencharakter der Gelübde nicht durch die 
Existenz relativ unverbindlicher zeitlicher Gelübde mit geringer recht- 
licher Bedeutung beeinträchtigt wird. Es geht dabei nicht bloß um das 
Interesse der kirchlichen Öffentlichkeit, sondern ebenso um das derjenigen, 
die glauben, zum Ordensleben berufen zu sein. Denn ein Versprechen mit 
seinem weniger sakralen Charakter läßt ihnen mehr innere Freiheit, ihre 
Berufung unbefangen zu überprüfen. Damit kann ihnen dann auch die 
Bedeutung eigentlicher Gelübde als Verpflichtung und Gnade sehr viel 
klarer zum Bewußtsein kommen. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 
Streiflichter des nordamerikanischen Christentums 

Die Absicht ging eigentlich nur auf einen Buchbericht über die Pfingstbewegung. 
Unter der Hand wurde mehr daraus. Die Bühne der amerikanischen •Religion" 
ist zu vielfältig, und zugleich hängen ihre einzelnen Szenen zu eng zusammen, als 
daß man eine einzige von ihnen isoliert betrachten dürfte. 

Natürlich kann der weitentfernte Beobachter noch weniger als derjenige, der 
mitten darinnen steht, diese Szenenfolge lückenlos wiedergeben. Gerade das, was 
nicht ins Auge sticht, was •normal" ist im besten Sinne des Wortes, entgeht seiner 
Aufmerksamkeit. Aber die Tangenten, die wir - in einiger Entfernung vom •nor- 
malen" Mittelpunkt - an den Kreis dieser Vielfalt legen, können vielleicht dazu 
verhelfen, auch den Mittelpunkt des Kreises zu begreifen und zu beurteilen. 

Der Abstand des entfernten Beobachters bringt es ebenfalls mit sich, daß alles 
auf den eigenen Standpunkt bezogen wird, daß das Interesse am eigenen Chri- 
stentum, am eigenen •geistlichen Leben", als eine Brille der Voreingenommen- 
heit die urteilende Sicht färbt, daß also manches Urteil vorschnell gefällt wird, 
daß manche Beziehung nur deshalb entdeckt wird, weil die volle Wirklichkeit 
unbekannt bleiben muß. Um dem vorzubeugen, zogen wir es vor, möglichst 




