
Im Spiegel der Zeit 369 

hen. So betrachtet wäre kaum einzusehen, warum man zeitliche Gelübde, 
die mit entsprechenden rechtlichen Einschränkungen (z. B. leichter Erlan- 
gung der Dispens) versehen sind, durch ein Versprechen ersetzen soll. Die 
Bedeutung einer solchen Maßnahme liegt aber darin, daß durch die schär- 
fere Unterscheidung einer bloß vorläufigen, leicht lösbaren Bindung an 
eine Gemeinschaft und der gewichtigeren Bindung als Zeugnis für die 
Botschaft Jesu Christi der Zeichencharakter der Gelübde nicht durch die 
Existenz relativ unverbindlicher zeitlicher Gelübde mit geringer recht- 
licher Bedeutung beeinträchtigt wird. Es geht dabei nicht bloß um das 
Interesse der kirchlichen Öffentlichkeit, sondern ebenso um das derjenigen, 
die glauben, zum Ordensleben berufen zu sein. Denn ein Versprechen mit 
seinem weniger sakralen Charakter läßt ihnen mehr innere Freiheit, ihre 
Berufung unbefangen zu überprüfen. Damit kann ihnen dann auch die 
Bedeutung eigentlicher Gelübde als Verpflichtung und Gnade sehr viel 
klarer zum Bewußtsein kommen. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 
Streiflichter des nordamerikanischen Christentums 

Die Absicht ging eigentlich nur auf einen Buchbericht über die Pfingstbewegung. 
Unter der Hand wurde mehr daraus. Die Bühne der amerikanischen •Religion" 
ist zu vielfältig, und zugleich hängen ihre einzelnen Szenen zu eng zusammen, als 
daß man eine einzige von ihnen isoliert betrachten dürfte. 

Natürlich kann der weitentfernte Beobachter noch weniger als derjenige, der 
mitten darinnen steht, diese Szenenfolge lückenlos wiedergeben. Gerade das, was 
nicht ins Auge sticht, was •normal" ist im besten Sinne des Wortes, entgeht seiner 
Aufmerksamkeit. Aber die Tangenten, die wir - in einiger Entfernung vom •nor- 
malen" Mittelpunkt - an den Kreis dieser Vielfalt legen, können vielleicht dazu 
verhelfen, auch den Mittelpunkt des Kreises zu begreifen und zu beurteilen. 

Der Abstand des entfernten Beobachters bringt es ebenfalls mit sich, daß alles 
auf den eigenen Standpunkt bezogen wird, daß das Interesse am eigenen Chri- 
stentum, am eigenen •geistlichen Leben", als eine Brille der Voreingenommen- 
heit die urteilende Sicht färbt, daß also manches Urteil vorschnell gefällt wird, 
daß manche Beziehung nur deshalb entdeckt wird, weil die volle Wirklichkeit 
unbekannt bleiben muß. Um dem vorzubeugen, zogen wir es vor, möglichst 



Im Spiegel der Zeit 370 

andere Meinungen zu Wort kommen zu lassen und die •spirituelle" Bedeutung 
der darin beschriebenen Geistesströmungen nur ganz vorsichtig zum Ausdruck zu 
bringen. 

Selbstmord des Christentums 

Wie in Lettern einer Super-Show kündet sich das Buch eines Schweizer Theolo- 
gen an: Gott in Amerika1. Fritz Buri hat zum erstenmal in breiterer Öffentlich- 
keit von sich reden gemacht, als er •die Entmythologisierung als Entkerygmatisie- 
rung der Theologie zu Ende führen" wollte. Bultmann sei auf halbem Weg stehen 
geblieben; ihm ging es ja •nicht um die Beseitigung des Kerygmas von der ein- 
maligen Heilstat Gottes ... sondern vielmehr um dessen rechtes Verständnis". 
Buri aber eliminiert auch dieses Kerygma von der einmaligen Tat Gottes in Jesus 
Christus aus der Theologie. In nichts unterscheide sich diese von einem philosophi- 
schen Selbstverständnis des Menschen - und damit eben auch Christentum von 
Nicht-Christentum -, außer darin, •daß sie aus der Fülle ihrer Überlieferung, 
vor allem aus der Ursprungszeit, auf Möglichkeiten eines eigentlichen Selbstver- 
ständnisses hinweisen kann, die in dieser symbolkräftigen Art für uns anderswo 
kaum zu finden sind ... Über die Beschäftigung mit dieser sinnvollen Aufgabe 
haben wir dann gar keine Zeit, uns mit der müßigen Frage zu beschäftigen, inwie- 
fern wir uns etwa damit noch von Philosophie unterscheiden, um eine Existenz- 
berechtigung zu haben." Erst durch die totale Reduzierung der evangelischen 
Botschaft auf •unsere transzendenzbezogene Existenz" kann die wahre Bedeu- 
tung des •Christusmythos" aufgehen: •symbolkräftiger Ausdruck des Selbstver- 
ständnisses eigentlicher Existenz (zu sein), an dem mir in Wahrheit ein entspre- 
chendes Selbstverständnis meiner selbst aufgehen kann"2. Christentum also als 
zufälliges Geborensein in einem zufälligen Überlieferungsstrom! 

Nun, man kann es einer derartigen •Theologie" nicht verübeln, daß sie •Gott 
in Amerika" mit dieser Wünschelrute des •Selbstverständnisses eigentlicher Exi- 
stenz" nachspürt. Man kann es ihr nicht übelnehmen, wenn sie in der •Gottestod- 
Theologie"3 und im radikalen •Säkularismus"4, in der Lehre von •Jesus ohne 
Metaphysik und Christus ohne Gott"5 ihre Verbündeten findet. Aber selbst solche 
Versuche scheinen Buri noch zu objektivistisch zu sein, zu sehr auf eine Lehre zu 
setzen. Auch sie sind •gerade in allen ihren verführerischen Gestalten eines 
scheinbaren Gelingens ... als des Symbols des Selbstverständnisses eigentlichen 
Menschseins ebenso entschieden von der Hand zu weisen". Übrig bleiben darf nur 
eine Symbolwelt, die weder metaphysisch noch antimetaphysisch, weder transzen- 
dent noch immanent auszulegen ist; nur als Symbolwelt - und in keiner Weise 

1 Fritz Buri, Gott in Amerika. Amerikanische Theologie seit 1960, Bern/Tübingen, 1969. 
2 Besonders: Entmythologisierung oder Entkerygmatisierung der Theologie, in: Kerygma 
und Mythos II, Diskussionen und Stimmen des In- und Auslandes 1952 (2. Aufl. 1965) 
85-101.85. 100. 99 f. 
3 Gott in Amerika, 63-78. 
4 Gott in Amerika, 19-23: Das Zentralproblem Säkularismus. 
5 Gott in Amerika, 136-171, mit C. Michalson, Paul van Buren, van Harvey und Altizer. 



Im Spiegel der Zeit 371 

als geschichtlich wirklich oder seinshaft und sinngebend - wird hier •die Wahr- 
heit des Selbst Verständnisses verantwortlichen Personseins lebendig"6. 

Man kann Buri nicht verübeln, daß er die amerikanische Theologie an dieser 
seiner Auffassung mißt. Der Raster gibt auch manchen wichtigen Ausblick in die 
religiöse Problematik der USA frei. Namen wie der des Philosophen White- 
head7, oder die Sprachanalyse John Macquarries (von Buri abgelehnt)8, oder die 
Context-Ethik Paul Lehmanns9, verdienen auch in unseren Breitengraden eine 
größere Beachtung. 

Verübeln aber kann und muß man Buri, daß er in seinem anspruchsvollen Vor- 
haben ganze theologische Landschaften einfachhin übersieht10. Es entsteht der 
peinliche Eindruck von Elitebewußtsein, das weit über den Niederungen des 
christlichen Lebens steht. Harvey Coxs •Stadt ohne Gott" (The Secular City) ist 
z. B. nicht würdig, im Höhenflug Buris berücksichtigt zu werden. Nur in ihrem 
Reflex als •Diskussion über die Secular City" verdient - nach Buri - dieser •un- 
kritische Säkularismus" und diese •säkularistische Euphorik" ein klein wenig Be- 
achtung; •völlig unwissenschaftlich und unkritisch", •schwärmerisch-prophetisch", 
•die Welt will betrogen sein" lauten die Verdikte.11 

Ist das Bild dieser, in intellektuelle Abstraktheit entschwebenden amerikani- 
schen Theologie richtig? Wenn auch nur teilweise ja - ist dieser Intellektualismus 
dann nicht zugleich beides, verursachend und verursacht in bezug auf die viel be- 
schworene religiöse Krise? 

Für Buri sind das alles keine Fragen, sondern schon Grabreden auf das Chri- 
stentum. Die Aktivität des amerikanischen Christentums aber, die im Kontrast zu 
diesen Abschiedsgesängen steht, übersieht er großzügig. In seinem Literaturver- 
zeichnis taucht z. B. der Name von Richard Shaull, der auf der Weltkonferenz 
für Kirche und Gesellschaft in Genf von 1966 einer •Theologie der Revolution" 
Öffentlichkeitsbeachtung verschaffte, nicht einmal auf. Der ganze, für die USA 
so typische Bereich des •social gospel", des sozialen in Abhebung vom •persona- 
len" Evangelium, wird ebenso großzügig beiseite geschoben12. 

6 Gott in Amerika, 223. 
7 Schubert Ogden (ebd. 115 ff.) und John B. Cobb (ebd. 129-135) bauen auf ihn auf; Buri 
charakterisiert beide als zu naiv-gläubig. 
8 Vgl. seinen klugen Beitrag in •Concilium" 5 (1969) 487-493: Die religiöse Sprache und 
die neuere analytische Philosophie. 
9 Sein Hauptwerk liegt in deutscher Sprache vor: Ethik als Antwort. Methoden einer 
Koinonia-Ethik, München 1966; es bildet in mancher Beziehung die Grundlage für die sog. 
•Theologie der Revolution" bei Richard Shaull. 
10 Obgleich auch der Sammelband •Frontline Theology", deutsch als •Theologie im Um- 
bruch. Der Beitrag Amerikas zur gegenwärtigen Theologie", 1968, große Gebiete aus- 
spart, bietet er - trotz dieser, vom Thema her bedingten Einschränkung: Theologie und 
Umbruch! - einen vielfältigeren Überblick über das amerikanische Christentum. Einen 
differenzierten Überblick aus katholischer Sicht bietet die Aufsatzsammlung •Projections: 
Shaping an American Theology for the Future", hrsg. von Thomas F. O'Meara, Donald 
M. Weiner, 1970; auch mit evangelischen Beiträgen. 
11 22 und 196-199: •mundus vult decipi". 
12 Ein Bericht bei Schrey, Soziale Verkündigung oder Social Gospel, Zeitschr. f. evang. 
Ethik 1 (1957) 24-35. 



Im Spiegel der Zeit 372 

Zwischen •therapeutischer Seelsorge" und •sozialkritischem Engagement" 

Bei Buri fällt auch der ganze Bereich der •Seelsorgebewegung" einfachhin aus. 
Stollberg betrachtet sie dagegen •als ... bedeutendste(n) amerikanische(n) Bei- 
trag zu einer ökumenischen Theologie (!)"13. Sie kommt nicht zuletzt von religiösen 
Gruppen her, die man in Mitteleuropa schnell und geringschätzig als Sekten 
bezeichnet. Bewußt versucht man dort - theoretisch und mehr noch praktisch - den 
Brückenbogen zwischen Theologie, Christentum und Psychologie, Medizin zu 
schlagen. Wenn schon •Anthropozentrik und Theozentrik (beide richtig ver- 
standen) gar keine echten Gegensätze" sind; wenn schon die •Pastoraltheologie" 
ihre •neuen Ansprüche ... an die Theologie als Ganze" stellt und verlangt, daß 
auch die Theologie in der Ausbildung •eine Dienstfunktion gegenüber dem künf- 
tigen Priester in der Seelsorge auszuüben habe"14, dann darf die Reflexion über 
das gelebte Christentum nicht hochmütig auf die empirische Psychologie herab- 
schauen; dann müssen die Fragen der Freudschen Psychoanalyse und der Jung- 
schen Archetypen in Theologie selbst eindringen. In der Theorie und mehr noch 
in der Praxis ist das amerikanische Christentum in dieser Beziehung dem euro- 
päischen weit voraus. Pastoral Counseling15, Clinical Pastoral Training16 haben 
nur ganz schwache Entsprechungen in Institutionen wie Telefonseelsorge und 
•gruppendynamischen Besinnungstagen". Mehr aber noch fehlt in Europa die 
theologische Durchdringung, wodurch solche Bewegungen erst ihren rechten 
Platz im Christentum, und umgekehrt das Christentum seinen Platz in der mo- 
dernen Gesellschaft bekommt.17 

Am anderen Ufer gleichsam steht die politische Aktivität des amerikanischen 
Christentums, die in ihren Extremfällen Kopfschütteln verursachen mag, die aber 
unabdingbarer zum Thema •Gott in Amerika" gehört, als die Philosophumena 
sogenannter Theologen von der Art: •Gott-ist-tot". Die Tagespresse berichtet zur 
Genüge über Martin Luther King, über katholische Geistliche an der Spitze pazi- 
18 Seelsorge praktisch, 1969, S. 9; die Hinweise dieser Schrift beruhen auf der Dissertation 
des Autors, einem Bericht über die Situation in den USA: Therapeutische Seelsorge. Die 
amerikanische Seelsorgebewegung. Darstellung und Kritik. Mit einer Dokumentation, 
1969. 
14 K. Rahner, Kleines theologisches Wörterbuch, 1961, 26; Schriften zur Theologie IX, 
1970, 127. 134. 
16 Stollberg,   Therapeutische  Seelsorge,  65 f:   •Das  methodisch  geführte  Seelsorgege- 
spräch... Als Ziel wird ein besseres Selbstverständnis des Klienten (.insight') und eine 
bessere Bewußtheit seiner Entscheidungsmöglichkeiten angestrebt." 
16 Ebd. 74: •einmal quantitativ ein weit verzweigtes System von Ausbildungsstätten kari- 
tativer Institutionen... für Theologiestudenten und Pfarrer, die ihre empirisch-psycho- 
logischen Kenntnisse vertiefen ... wollen, zum anderen qualitativ eine bestimmte pastoral- 
theologische Grundkonzeption, welche ... darin übereinstimmt, daß zum theologischen Er- 
kenntnisprozeß der empirische Lebensbezug unbedingt dazugehört." 
17 In den langen Literaturübersichten der evangelischen Arbeiten (Anm. 13) fehlt das 
vielbändige katholische •Handbuch der Pastoraltheologie. Praktische Theologie der Kirche 
in ihrer Gegenwart, 1964-1970, nicht zu Unrecht. Der Grund liegt in der mangelnden 
theologischen Durchdringung der Empirie und dem fehlenden empirischen Greifbarwer- 
den der Theologie. Für die von einer therapeutischen Seelsorge diagnostizierte Situation 
geben die vielen Bände kaum etwas her. 



Im Spiegel der Zeit 373 

fistischer Demonstrationen, über Jesuiten, die in den Underground geflüchtet 
sind. Es überrascht einigermaßen, daß diese •politische Theologie" ein quantitativ 
stärkeres und auch qualitativ differenzierteres Echo in der europäischen Theologie 
findet als die eben geschilderte •psychologische Theologie".18 Es ist nicht der Platz, 
auf die gegenwärtige Diskussion einzugehen. Erwähnt werden soll hierzu nur ein 
Buch, Black Theology and Black Power, das in deutscher Übersetzung angekündigt 
ist als Schwarze Theologie, Eine theologische Begründung der Black-Power-Be- 
wegung.19 Der Autor, J. H. Cone, interpretiert z. B. den Satz: •Was ihr dem ge- 
ringsten meiner Brüder getan habt, habt ihr mir getan!" auf die Gegenwart Jesu 
Christi in den •Geringsten" unserer heutigen Gesellschaft; d. h. aus seiner ameri- 
kanischen Sicht, in den •Schwarzen", die um ihre Gleichberechtigung kämpfen20. 
Daß solche Überlegungen nicht in weltfremden Theologien steckenbleiben, son- 
dern Aktion werden - wenigstens für die USA -, soll nur angedeutet werden. 

Bewußtseinserweiterung 

Frank Zappa, der Leiter der Beat-Gruppe, The Mothers of Invention, dessen 
Wirken schwankt zwischen Musik, politischer Aktivität und •Entmythologisie- 
rung" von allem, was die moderne Gesellschaft bringt, inklusive ihrer kritischen 
Gegenbewegungen21, antwortete einmal auf die Interview-Frage: •Was halten 
Sie von Zen und Yoga?": •Ich habe mich lange für Zen interessiert. Das hat mich 
glücklicherweise vom Katholizismus abgebracht. Ich will mal sagen, östliche Reli- 
gionen sind wunderbar, egal wo man lebt, bloß nicht in den Vereinigten Staaten. 
Das Beste, was sie für einen tun können, ist, na ja, ein gewisses Gefühl der Ruhe, 
wenn man weit weg von allem ist, und für sich allein meditieren kann und ent- 
haltsam ist. Das wirkliche Ziel der östlichen Religionen, die mystische Erfahrung 
und all das, diese Ziele in einer Industriegesellschaft zu erreichen, ist schwierig, 
vielleicht sogar unmöglich. Und ich glaube, die meisten Menschen, die be- 
haupten, sie hätten die Satori-Stufe irgendwo in den Vereinigten Staaten heute 
tatsächlich erreicht, nehmen uns auf den Arm"22. 

18 Die Frage, die Karl Lehmann an die •Politische Theologie" richtet, und die auf eine 
Synthese von •Social" und •Personal gospel" zielt, harrt noch der Beantwortung; •Die 
politische Theologie: Legitimation oder Aporie, in: Diskussion zur politischen Theologie"', 
1969, 185-216; 200: •Bleibt diesem Phänomen und den anderen Bedenken gegenüber die 
politische Theologie' nicht in einem erstaunlichen Maße ,abstrakt' (im Hegeischen Sinn) 
und zu ,fein'-spekulativ für die konkrete Empirie - auch des konkret-politischen und kirch- 
lichen Lebens?" 
19 Gemeinschaftsverlag: Christian Kaiser, München, und Matthias Grünewald, Mainz. 
20 Nach J. Moltmann, Theologische Kritik der politisdien Religion, in: Kirche im Prozeß 
der Aufklärung, 1970, 11-51, 48. 
21 Nach dem Filmkritiker Uwe Nettelbeck ist er, selbst einer ihrer Großverdiener, der 
Entmythologisierer der •plattenproduzierenden Verklärungsindustrie". Ebenso hart geht 
Frank Zappa mit dem •underground" ins Gericht: •Wenn die Typen, die glauben, sie 
seien im Underground, auch nur für 5 Pfennig soviel Hingabe hätten, wie die im feind- 
lichen Lager ..."; im gleichen Interview, 294. Von Andy Warhol berichtet seine Mutter, 
daß er jeden Sonntag zur Messe gehe; ebd. 414. 
22 Acid, Neue amerikanische Szene, hrsg. von R. D. Brinkmann und R. R. Rygulla, 1969. 
292. 



Im Spiegel der Zeit 374 

In diesem Text eines der Radikalsten kommt das ganze Elend der •neuen ame- 
rikanischen Szene" zum Ausdruck. Die Sehnsucht nach Freiheit, nach Glück, nach 
Identität - und das Zurückgeworfenwerden in Nicht-Können und Versagen; Posi- 
tivismus und Tatsachenkult im Sog der modernen Gesellschaft - und wissende 
Angst, daß dies alles auf Unterjochung des Menschen und sogar Auslöschung des 
Humanen ausläuft23; Einsatz für die unterprivilegierten Gesellschaftsschichten, der 
vor Gewalttat und Revolution nicht zurückschreckt - und die Kapitulation vor dem 
eigenen Mut. 

Und zum Schluß dann die Droge, die Flucht in den Rausch, in die •Bewußt- 
seinserweiterung"; ähnlich der alten •kontemplativen" Lehre von der •Welt- 
flucht" (Fuga Mundi) und •Selbstverachtung" (Contemptus Sui) - aber ohne die 
christliche Korrektur durch den Auftrag des Auferstandenen.24 •diese jedoch - 
deren rat mir nützlich wäre - als korrektur - wohnen weit ab - hinter mauern"; so 
lautet die bittere Schlußfolgerung in einem Gedicht von Dorothee Solle. 

Überraschend - oder eben für den Christen ganz und gar nicht überraschend - 
kommt diese Stimmung bei einem der bedeutendsten amerikanischen Soziologen, 
Berger, zum Ausdruck. Sein Buch •Rumor of Angels", zu deutsch: Auf den Spuren 
der Engel. Die moderne Gesellschafl und die Wiederentdeckung der Transzendenz, 

1970, ist der Versuch, die Wirklichkeit Gottes in transzendental-•soziologischen" 
Gedankengängen aufzudecken. Er geht die Front der Gegenwart mit dem wachen 
Gewissen und dem geschärften Blick des Soziologen ab und entdeckt Schritt 
für Schritt die Zeichen der Transzendenz, die Zeichen des Absoluten. •Ich 
fordere die Theologen auf, sich in der empirisch gegebenen Situation des Men- 
schen nach etwas umzusehen, das man Zeichen der Transzendenz nennen könnte". 
Transzendenz heißt für Berger schlicht und einfach: •Überschreiten der bzw. Her- 
austreten aus der Alltagswelt." Diese •Neue(n) Wege der Theologie" findet er im 
•prototypischen Verhalten" des Menschen, in den immer wiederkehrenden Ver- 
richtungen und Empfindungen, die essentielle Züge des Seins des •Menschen als 
Lebewesen" auszudrücken scheinen.25 Wenn sich die moderne Gesellschaft nicht 
der Lächerlichkeit billigster Banalität ausliefern will, muß sie sich zur Transzen- 

23 Auch für den tschechischen Marxisten V. Gardavsky, •Hoffnung aus der Skepsis", 1970, 
ist dieses Dilemma von ideologiefeindlichem Positivismus und tatsachenfremder Ideologie 
Ausgangspunkt seiner Analyse des Marxismus. 
24 Vgl. J. B. Metz, Kirchliche Autorität im Anspruch der Freiheitsgeschichte, in: Kirche im 
Prozeß der Aufklärung, 1970, 53-90. 77: •Die rein kontemplative Flucht aus der Ge- 
schichte ist kein Weg für Erkenntnis und Erfahrung Gottes im biblischen Sinne. Denn das 
außergeschichtlich gesuchte ,Andere' wäre nicht Gott im Sinn dieser neutestamentlichen 
Gottesbotschaft, sondern gerade ,Natur'...". 
25 79 f; 108: •... sowohl das tägliche Leben als auch das theoretische Denken verdanken 
ihren Reichtum zum größten Teil der Ekstase. Ich wiederhole noch einmal, daß ich damit 
nichts Mystisches, sondern jenes Heraustreten aus den Gewißheitsstrukturen der Alltags- 
welt meine, jene Offenheit für das Numinose, die uns von allen Seiten umgibt. Wenn die 
philosophische Anthropologie ihren Namen zu Recht trägt, faßt sie diese Möglichkeiten 
des Menschen ins Auge und erkennt darin ihre eigene metaphysische Dimension." Skepti- 
scher, aber dennoch offen bleibend, spricht Ronald D. Laing über die •transzendentale 
Erfahrung", in: Phänomenologie der Erfahrung, 1967, 120-133. 



Im Spiegel der Zeit 375 

denz, zu Gott offenhalten. Berger analysiert die Tag-26 und die Nacht-Seiten27 

der modernen Gesellschaft; und immer wieder erwächst daraus eine Art induktiver 
Theologie, die bei Gott endet28. 

Beide Wege, der Bergers mit seinem Spott auf die positivistische Soziologie und 
der einer Flucht in die Bewußtseinserweiterung - mag sie nun von Zen-Meditation 
oder von der Drogen-Intoxikation stammen -, sind für den Christen wahrschein- 
lich nicht bis zum Ende gangbar. Aber es sind Versuche, sich aus der religions- 
losen modernen Gesellschaft zu befreien, es sind Wege, auf denen der Mensch 
sich bewußt wird, daß er •Mehr als Mensch" (Pascal) ist und man darum sein 
Wesen definieren konnte: Menschsein heißt überschreiten (E. Bloch)29. 

Enthusiastisches Christentum 

Völlig andere Impulse scheinen beim ersten Hinblicken in den Pfingstbewegungen 
wirksam geworden zu sein - aber nur beim ersten Hinblicken; denn bei näherem 
Zuschauen umkreisen die oben aufgezeigten Tendenzen - auch die •Gott-ist-tot"- 
Theologie in vielen ihrer Ansätze30 - das gleiche, was in diesen •pentecostal mo- 
vements" explosiv in die Öffentlichkeit drängt. Ihr •Historiker", der Genfer 
Theologe Walter J. Hollenweger, spricht von 15 bis 35 Millionen Anhängern. 
•Die statistische Unsicherheit liegt nicht nur daran, daß eine große Anzahl der 
Pfingstgruppen sich kaum um die Zahl ihrer Mitglieder Sorge macht, sondern auch 
daran, daß ziemlich viele von ihnen gar nicht bekannt sind; sie kümmern sich nicht 
um ihre Beziehungen zu anderen Gruppen"31. 

Meist werden zwei Anfangsdaten dieser Bewegung angegeben: •Charles F. 
Parham, ein früherer Methodistenprediger, eröffnete 1900 in Topeka, Kansas, 
eine Bibelschule mit vierzig Studenten... Er beauftragte diese Männer und 
Frauen, von denen zwölf Geistliche waren, während seiner vierwöchigen Abwe- 
senheit das Thema der Geisttaufe in der Bibel zu studieren. Er war erstaunt, als 
sie ihm bei seiner Rückkehr sagten, sie hätten gefunden, daß gleichzeitig mit dem 
Hl. Geist auch das Zungenreden gekommen sei. Nun begannen sie zu warten, zu 
beten und zu meditieren, und der Hl. Geist kam auf sie, zuerst auf einen, dann 

26 89 f: •Die Todesfreiheit der Kindheit haben alle Menschen erlebt, und es ist anzuneh- 
men, daß auch alle dann und wann das ,transcendere' der Freude erfahren. Vom indukti- 
ven Glauben aus erlebt, ist Religion die absolute Betätigung der Kindheit und der Freude 
sowie aller jener menschlichen Gebärden, die sie zurückbringen." 
27 97 f: •Der moralische Imperativ, ein Kind vor einem Mörder zu retten... Einen sol- 
chen Imperativ zu bestreiten, scheint uns unmöglich. Mit der Frage nach dieser .Unmög- 
lichkeit' stoßen wir wieder auf ein Zeichen von Transzendenz." 
28 Das dritte Kapitel: Neue Wege der Theologie: Am Anfang ist der Mensch. 
29 Die theologische Korrespondenz versuche ich darzustellen im Kapitel •Der Mehr-Wert 
des Konkreten: Glauben ist mehr als Glauben", von Motive - Modelle für ein Leben als 
Christ, 1970, 64-102. 
30 Thomas J. J. Altizer ist besonders zu nennen; Amerika wird bei ihm zum Heilsland, 
•God's chosen people"; die mythologisch-spekulativen Dichtungen William Blakes (| 1827) 
und Melville's Mobby Dick liefern dazu die Bilderwelt. 
31 Redecouvrir le Pentecotisme, in: Verbum Caro, Nr. 93, 1970, 74-78, 75. 



Im Spiegel der Zeit 376 

auf mehrere und sie sprachen in Zungen.. ,"32. Trotz wachsender Widerstände 
und Rückschläge breitete sich die Bewegung Parhams weiter aus. •Ein Schüler 
Parhams, der Negerpriester W. J. Seymour ... kam mit seinen beiden Assisten- 
tinnen ... (1906) nach Los Angeles und predigte über Apg 2, 4: Wer nicht in 
Zungen redet, ist nicht mit dem Hl. Geist getauft... Die älteren Glieder (der 
methodistischen Heiligungsbewegung) aber hatten schon seit Jahren das Erlebnis 
der Geistestaufe für sich in Anspruch genommen ... Die Predigerin Neeley Terry 
jagte Seymour fort, worauf er Versammlungen in Privathäusern von Gliedern der 
Gemeinschaft hielt. Am 9. April fiel das Feuer in einer Gebetsversammlung an der 
Bonnie Brae Street... Viele, meist Glieder der Church of the Nazarene und an- 
derer Heiligungsdenominationen, erlebten die Geistestaufe. Seymour mietete eine 
alte Methodistenkirche an der Azusa Street 312"33. Hier sieht die Pfingstbewe- 
gung ihren Beginn. 

Man kann zwar nur mühsam von einer einheitlichen Bewegung sprechen; aber 
ein einheitlicher Geist lebt in all diesen Gruppen verschiedenster Herkunft und 
entgegengesetzter Einstellungen In Europa wurde dieser Geist fast zur gleichen 
Zeit wie in den USA wirksam durch Th. B. Barratt, •einen begabten Grieg-Schü- 
ler", der die Los-Angeles-Erweckung erleben durfte34. Oslo, Skandinavien sind 
die ersten Etappen. In Lateinamerika wurde die Bewegung •durch die Überwin- 
dung des falschen Entwederoder zwischen Kommunismus und Feudalismus ..." 
begünstigt. Die brasilianische Pfingstbewegung stellt z. B. heute den zahlenmäßig 
stärksten •latein"-sprachigen Protestantismus der Welt dar. Die •Assembleias 
de Deus" zählen fast zwei Millionen Mitglieder35. Das pfingstliche Leben großer 
afrikanischer Gruppen wird - sicher nicht ganz zu Unrecht - von vielen evange- 
lischen Schwesternkirchen mit Mißtrauen beobachtet; andere aber suchen mit 
Selbstbewußtsein Anschluß an den ökumenischen Rat der Kirchen. Am wichtig- 
sten zu vermerken ist aber wohl, daß auch innerhalb der klassischen evangelischen 
Kirchen der USA die typischen pfingstlichen Äußerungen an Boden gewinnen und 
von vielen Pfarrern bewußt gepflegt werden36. 

Seit 1939 finden internationale Konferenzen der Pfingstbewegungen statt, zum 
Teil mit scharfen fundamentalistischen (in katholischer Sprachgebung: ultra-reak- 
tionären) Stellungnahmen. Aber man sucht gelegentlich die Gemeinsamkeit, die 

82 Morton T. Kelsey, Zungenreden, mit einer Einführung von Kurt Hütten und einem 
Vorwort von Upton Sinclair, 1970; 89 f. 
83 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, Die Pfingstbewegung in der Geschichte und 
Gegenwart, 1969, 22; dieses Buch liefert sowohl eine umfassende Dokumentation wie eine 
verstehende Auseinandersetzung mit den einzelnen Phänomenen der Pfingstbewegung. 
84 Ebd. 64. 
35 Ebd. 67 f. 
u Hollenweger, ebd. 18 f, kommt zu drei Folgerungen: 1. Eine positive Beurteilung der 
Pfingstbewegungen, die in ihren anglikanischen und lutherischen Denominationen •gesell- 
schaftlich von ihren Kirchen eingeordnet werden können." 2. Eine Sprache allerdings, die 
immer noch allen Mißverständnissen Raum gibt. 3. Die Konsequenzen •in Richtung der 
sozialethischen Probleme" sind ebenfalls noch nicht genügend bedacht. Zum Verhältnis 
zum ökumenischen Rat der Kirchen vgl. 496-513. 



Im Spiegel der Zeit 377 

Eingliederung in den größeren christlichen Rahmen - obgleich viele der Prediger 
sich darüber beklagen, daß mit der Institutionalisierung auch die •Geistwirkun- 
gen" nachlassen. Auf der Vollversammlung des ökumenischen Rates von Uppsala 
(1968), auf der auch die katholische Kirche zu Wort kam, sprach ein Vertreter 
der Pfingstbewegungen. Für andere pfingstliche Gemeinden allerdings ist der 
ökumenische Rat das •Hindernis für die pfingstlich verstandene Evangelisa- 

tion"37. 
Auch im katholischen Leben der USA spielen Pfingst-Vorkommnisse eine wach- 

sende Rolle. "Während die Pfingstbewegung in ihrem Ursprung sich auf sozial 
niedrigste Bevölkerungsschichten stützte38, geschah im katholischen •Raum das 
Überraschende, daß gerade wissenschaftlich und theologisch gebildete Kreise sich 
von diesen ekstatischen Erweckungsgottesdiensten beeindrucken ließen. In Pitts- 
burgh (Pennsylvania) an der Duquesne-Universität begann es um 1966. Beengt 
vom elfenbeinernen Turm des Studiums, deshalb zusammengeschlossen zu sozia- 
len Aktion und auch beeinflußt durch die Cursillo-Bewegung, entdeckte eine 
Gruppe der Universität die Spiritualität der Pfingstbewegung. Januar 1967 zeig- 
ten sich in dieser engagierten Gruppe die gleichen Phänomene wie in den typi- 
schen Pfingst-•Sekten". Von dort verbreitete sich die Bewegung schnell über das 
ganze katholische Nordamerika.39 •Bis heute haben die amerikanischen Bischöfe 
noch keine grundsätzliche Kritik an dieser Bewegung geäußert. In einer .nicht- 
offiziellen und vorläufigen Erklärung' stellten sie fest, daß die Bewegung theo- 

logisch gesund sei"40. 

Die Geist-Taufe und das Zungenreden 

•Die traditionellen Kirchen sind nach pfingstlicher Anschauung zwischen Ostern 
und Pfingsten steckengeblieben"41. Die Lehre von zwei Gruppen von Christen, den 
Geistgetauften und den Nichtgeistgetauften, ist durchgängiges Dogma der Pfingst- 

37 Vgl. die Äußerungen der •Assemblies of God"; bei Hollenweger, 46. 
38 Allmählich erst beginnt sie ihren Ursprung im Negerchristentum auszuweiten auf brei- 
tere Schichten der USA. Die letzte Volkszählung in den USA von 1936 gibt einen - heute 
nicht mehr stimmenden - Überblick. •Das Durchschnittseinkommen der Mitglieder pro 
Pfingstgemeinde lag unter demjenigen aller amerikanischen Kirchengemeinden, sogar un- 
ter demjenigen der amerikanischen Negergemeinde" (Hollenweger, 27). 
39 K. und D. Ranaghan, Catholic Pentecostals, 1969, stellen diese Entwicklung mit zum 
Teil enthusiastischen Berichten dar. Auch im katholischen Schrifttum finden sich die typi- 
schen Pfingst-Traktate; vgl. Stephen B. Clarik, Conformation and the Baptism of The 
Holy Spirit, 1969; oder J. Cavnar, Prayer Meetings, 1969; Hollenweger, Das Charisma in 
der Ökumene, Der Beitrag der Pfingstbewegung an die allgemeine Kirche, Una Sancta, 26, 
1970, 150-154, würdigt jetzt wie in der Anm. 31 erwähnten Aufsatz den katholischen Bei- 
trag. In seinem großen Werk werden noch die zahlreichen Zusammenstöße mit dem Ka- 
tholizismus berichtet; vgl. 92f; 108 ff; 291-7; 300-2; 442ff. Die katholische Entsprechung 
ist eben noch jung. 
40 Hollenweger, Redecouvrir, 76; man muß daneben die vielen und harten Kämpfe hal- 
ten, die besonders in Lateinamerika zwischen katholischen Geistlichen und der Pfingst- 
bewegung sich abspielten. 
41 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 372. 



Im Spiegel der Zeit 378 

bewegungen. Die Bußtaufe, das allgemein-christliche Sakrament, bilde nur den 
- nach einigen Autoren sogar unerheblichen - Anfang des Christseins. Die Voll- 
endung ereigne sich in der •Geistestaufe", die allerdings von den meisten Pfingst- 
gemeinden •nicht für heilsnotwendig" erachtet wird. •Sie muß als ein befreien- 
des, enthemmendes, das Emotionale und manchmal auch das Erotische integrie- 
rendes Erlebnis verstanden werden, das für diejenigen, die es spontan und echt 
erlebt haben ... von grundlegender biographischer Bedeutung ist"42. Ähnlich, 
wie auch die Sünde •auf das psychologisch Erlebbare" reduziert wird43, glaubt 
man die Notwendigkeit der emotionalen Betroffenheit aus den biblischen Berich- 
ten ablesen zu müssen. Die Nähe zu dem, was oben unter •Bewußtseinserweite- 
rung" angedeutet wurde, kommt in den Blick. 

Die wichtige •kirchen"-bildende Frage aber geht nach dem Kriterium: Woran 
erkennt man mit Sicherheit, daß •der Geist vom Himmel herabgefallen ist", daß 
ein Christ der Geisttaufe gewürdigt wurde, daß das emotionale Erlebnis nicht 
nur psychologische Emotion, sondern göttliche Pfingstgnade bedeutet? Die Unter- 
scheidung von gewöhnlichen Christen und •Geheiligten" ist ein Erbstück aus den 
sogenannten •Heiligungsbewegungen", die wiederum sich an die Methodisten- 
kirche John Wesleys anlehnten. Es wäre ein lohnendes Unternehmen, diesen 
Abhängigkeiten nachzugehen44, sie über mittelalterliche Strömungen innerhalb 
und außerhalb der Kirche45 zurückzuverfolgen bis in den Ursprung40. Die zwei 
Klassen von Christen, die die mittelalterliche Mentalität durch den Stand der 
Gelübde abgrenzte, hat zweifellos nicht nur äußere Verwandtschaft mit diesen 
Bewegungen, die vom Montanismus Tertullians bis zum pentecostal movement 
reichen. Von Anfang an stellte sich die Frage nach den •Kriterien" der Geisttaufe, 
nach dem Zeichen für das Erhobenwerden in den höheren Stand der Vollchristen, 
die Frage nach der •Unterscheidung der Geister". 

Auf diese Frage nach dem •Kriterium" aber antworten die Pfingstbewegungen 

42 Ebd. 375. 
43 Ebd. 369; vgl. 351 ff. 
44 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 20; M. Schmidt, John Wesley, Bd. I, Die 
Zeit vom 17. Juni 1703 bis 24. Mai 1738, Zürich 1953, ist aufschlußreich. Der zweite Band 
erschien 1966. E. Beyreuther, Die Erweckungsbewegung, Göttingen 1963, stellt in einem 
Faszikel einer großen evangelischen Kirchengeschichte die Zusammenhänge dar. 
46 Bei den Katharern z. B. findet sich vieles wieder, was in den Pfingstbewegungen unse- 
rer Tage aufbricht; vgl. besonders H. Söderberg, La religion des Cathares, Uppsala 1949; 
A. Borst, Die Katharer, Stuttgart 1953; und journalistischer E. Fornaircen, Le mystere 
cathare, Paris 1964. 
46 Hinzuweisen wäre auf die, durch die Gregor-v.-Nyssa-Forschung erneut ins Gespräch 
gekommene Mönchssekte der Messalianer; auf den montanistischen Enthusiasmus, und da- 
hinter stehend den religionsgeschichtlichen Background vieler urchristlicher Phänomene, 
die z. T. gar nicht so spezifisch christlich sind, wie eine Apologetik wissen will. Was E. 
Glenn Hinson beschreibt, in: Eine kurze Geschichte der Glossolalie, ist weniger noch als 
ungenügend (in: 2000 Jahre Zungenreden, Glossolalie in biblischer, historisclier und psy- 
chologischer Sicht, Kassel 1968, 45-75); etwas aufschlußreicher berichtet A. Bittlinger, 
Glossolalie, Schloß Craheim 1969; aber auch er bleibt noch zu sehr im Bereich des Ortho- 
doxen. 



Im Spiegel der Zeit 379 

mit dem charismatischen Ereignis des •Zungenredens"47. In dieser Antwort erst 
ist das eigentliche •konfessionsbildende" Element gefunden. •Die Pfingstler ver- 
stehen darunter ein Reden in einer Menschen- oder Engelsprache, die der Betref- 
fende nie gelernt hat. In ihrer Literatur zitieren sie viele Zeugnisse identifizierter 
Sprachen"48. Dasjenige, was in breiteren katholischen Kreisen z. B. durch Therese 
von Konnersreuth bekannt wurde, nämlich das Sprechen in einer völlig unbe- 
kannten oder doch niemals erlernten Sprache, soll sowohl erstmaliges Zeichen der 
Geisttaufe sein, wie es auch ständig die pfingstliche Frömmigkeit und die Gottes- 
dienste mitbestimmt. Man belegt diese Lehre mit der Heiligen Schrift und sieht 
durchgängig volle Identität im Sprachwunder des Pfingstkapitels der Apostel- 
geschichte und der Glossolalie, über die Paulus Andeutungen macht49. So gut wie 
alle Autoren legen auch Wert darauf, daß dieses Zungenreden kein ekstatisches 
Lallen, sondern artikuliertes Sprechen sei50. Hollenweger macht deshalb die grif- 
fige Unterscheidung: •heißes" Zungenreden - •das man als ekstatisch bezeichnen 
könnte, obschon der Zungenredner nie ,außer sich ist' - und .kaltes' Zungen- 
reden - •manchmal mystisch, manchmal wie eine unverständliche Fremdsprache 
... etwa so wie wenn man am Radio einen unverständlichen fremdsprachigen 
Sender einstellt"51. In diesem •Sprachenreden" - wie Bittlinger statt •Zungen- 
reden" sagt, um die Nüchternheit zu unterstreichen52 - findet der Pfingstler das 
Heilszeichen dafür, daß er die Geisttaufe empfangen habe53. 

Die Vielfalt der Gnadengaben 

Zahlreiche Diskussionen knüpfen sich - leicht verständlich - an dieses •Zentral- 
dogma" der Pfingstgemeinden an. Es gab einen Streit um die Stufen. Von John 
Wesleys Methodisten und ihrer vergröbernden Weiterführung durch die ameri- 
47 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 379 ff; vgl. 26; 31-4; 389; auch hier ist die 
•orthodoxe" Parallele in der Geschichte aufzusuchen; sie trägt - wie gesagt - den Namen 
•Unterscheidung der Geister", und ihre Realisation war z.B. im Messalianismus der Väter- 
zeit ähnlich grob materiell wie in den Pfingstbewegungen: Gute oder böse Emotion wurde 
gleichgesetzt mit Ergriffensein von Gott oder von Satan. Es paßt ins Erscheinungsbild, daß 
auch in den Pfingstbewegungen die Dämonologie eine große Rolle spielt; vgl. Hollenwe- 
ger, 424-431. Aber wiederum sind die innerkatholischen Parallelen von Teufelsaustrei- 
bungen usw., die periodenhaft durch die Massenblätter gehen, nicht zu übersehen. 
48 Hollenweger, 389. 
49 Bittlinger bringt kurze Überblicke über die exegetische Forschung. Auch Frank Stagg 
berichtet darüber, Glossolalie im Neuen Testament, im Sammelband von Anm. 46, 18•44. 
50 In der katholischen mystischen Tradition kennt man eine •Engelsprache". 
51 393. 
52 11: •Diese Übersetzung (Zungenreden) ist nicht besonders glücklich, weil sie das Cha- 
risma der Glossolalie von vornherein mit Mißverständnissen belastet... Wir kommen 
also der ursprünglichen Wortbedeutung näher, wenn wir Glossolalie mit ,Sprachenreden' 
übersetzen." 
55 Wir stehen in einem Zentralproblem des Christentums. Das Konzil von Trient hat 
ausdrücklich gegen die absolute Heilssicherheit Stellung genommen, die - aus der Sicht 
des Konzils - von den Evangelischen in der Trosterfahrung und von den Calvinern im 
Prädestinationsglauben (nach Max Weber Ursprung der kapitalistischen Besitz-•Sicher- 
heit") gesucht wurde. 



Im Spiegel der Zeit 380 

kanische Heiligungsbewegung übernahm man die Lehre vom zweistufigen Heils- 
weg: Bekehrte und Geheiligte. Ist die •Geistestaufe" nun eine dritte Stufe, oder 
muß man die •Heiligung" nicht als Stufe, sondern nur als Lebensprozeß auffas- 
sen?54 Ähnlich wie bei den mittelalterlichen Katharern55 und den frühchristlichen 
Montanisten gibt es auch Gruppen, in denen eine weitere Stufe gelehrt wird, •die 
Akzeptierung der Autorität der Apostel" in der Apostolischen Kirche58. Selbst 
die Frage nach •Unsündlichkeit" und die nach dem Aufgehen der Ichhaftigkeit 
im endgültig erreichten Ziel scheint in einigen Gruppen wiederzukehren57. Im 
Zusammenhang damit stellt sich natürlich die Frage, wie es mit den Christen 
dieser Gemeinden bestellt sei, die noch nicht oder überhaupt nicht von der Geist- 
taufe ergriffen werden, - eine Frage, die in der ständischen Mentalität des Mit- 
telalters nicht gravierend war, die aber dem demokratischen Bewußtsein unserer 
Zeit unlösbare Schwierigkeiten bereitet58. 

Und die anderen Charismen der Schrift? •Am 7. Mai 1946, ungefähr um 11 
Uhr, besuchte ein weißgekleideter Engel William Branham, damals amerikani- 
scher Baptistenprediger. Der Engel war glattrasiert, hatte dunkles, bis auf die 
Schultern herabhängendes Haar und ein sympathisches, braungebranntes Gesicht. 
Er sagte zu Branham: .Fürchte dich nicht. Ich wurde aus der Gegenwart Gottes, 
des Allmächtigen, gesandt, um dir deinen besonderen Lebensweg und deinen (dir 
bis jetzt) unverstandenen Schicksalsweg zu deuten. Du sollst wissen, daß Gott 
dich gesandt hat, den Menschen die Gabe der göttlichen Heilung zu bringen. 
Wenn du aufrichtig sein wirst und die Menschen dazu bringst, dir zu glauben, 
kann deinen Gebeten nichts widerstehen, nicht einmal der Krebs.' Seither verließ 
die Führung des Engels Branham nicht mehr ... In den folgenden Jahren füllte 
Branham die größten Fußballplätze und Säle der Welt." ... Er starb an den 
Folgen eines Autounfalls Weihnachten 1965. •Er hatte aber auf den 25. Januar 
des kommenden Jahres einen großen Wunder-Evangelisations-Feldzug angekün- 
digt. Seine Anhänger ließen seinen Leichnam einbalsamieren und kühllagern, 
weil sie dessen Auferstehung auf den 26. Januar erwarteten. Als diese ausblieb, 
wurde die Frist auf Ostern 1966 verschoben .. ,"59 

Scharlatan oder Heiliger? Amerikanisches Managertum oder Frömmigkeit? 
Natürliche Begabung oder wunderbares Eingreifen Gottes? Schamanismus oder 

54 Hollenweger, 361 ff. 
55 Sie hatten in ihren •Kirchen" eine streng gegliederte, charismatische Hierarchie, wo 
Vollkommenheit und hierarchische Stellung zusammenfallen sollten. 
58 Hollenweger, 362. Wiederum ist auf die mittelalterliche Lehre (von Ps. Dionysius her- 
stammend) zu verweisen, wonach der Ordensstand •status perfectionis acquirendae", der 
Bischofsstand aber •status perfectionis acquisitae" war. 
57 Hollenweger 362; Eine Lehre, die wiederum in messalianischen und Katharer-Kreisen 
ventiliert wurde. Gerson konnte im Spätmittelalter genau diese •Häresie" Jan van Ruus- 
broec zum Vorwurf machen. •Die Brüder und Schwestern vom freien Geiste" (Geist!) be- 
wegten sich in diesen Vorstellungen. 
58 Hollenweger, 33: •Es ist bekannt, daß es heute viele Mitglieder der Assemblies of God 
gibt, die die Geistestaufe nicht erlebt haben. Diese Glieder stehen unter einem fortwäh- 
renden psychischen Druck..." 
59 Hollenweger, 397-399. 



Im Spiegel der Zeit 381 

Christentum? Man kann an diesen Phänomenen nicht vorbeigehen, wenn man die 
Pfingstbewegungen betrachtet, obgleich sie natürlich nicht auf die Pfingstbewe- 
gungen beschränkt sind. Die Parallelen im katholischen Raum der Gegenwart wie 
der Vergangenheit drängen sich auf. Der mitleidige Spott des aufgeklärten Chri- 
sten formuliert sich auf den Lippen. Doch damit ist es nicht getan. Die Wirklich- 
keit auch unseres modernen Lebens ist vielfältiger, als die zupackende Härte von 
Wissenschaft und Technik greifen kann. Genügt es vor diesen (wahren oder un- 
wahren) Phänomenen auf den Menschen hinzuweisen, •der mehr ist als ein 
Mensch" (Pascal, Bloch), auf das Unerklärliche in uns, das weder Psychologie noch 
Medizin enträtselt haben? Genügt es zur Deutung, darauf hinzuweisen, daß im- 
mer wieder Menschen auftreten, die Kraft haben, den Mitmenschen psychosoma- 
tisch zu beeinflussen? Oder öffnet sich ein Ausblick auf die absolute, von Gott 
kommende und nicht vom Menschen aufsteigende Offenbarung der Kraft Gottes? 
Unbedachter Spott zeugt eher von der Verlegenheit des Betrachters als von der 
Primitivität des betrachteten Gegenstands. 

Natürlich gibt es mehr oder minder geglückte Versuche, all diesen •Charismen" 
- vom Zungenreden bis zur Krankenheilung - psychologisch nahe zu kommen. Die 
oben erwähnte •Therapeutische Seelsorge" bewegt sich gleichsam von unten, vom 
Psychologisch-Pädagogischen her an diese Erscheinungen heran. Ein sozialpsycho- 
logischer Versuch von Wayne E. Oates, in Anlehnung an den bekannten Psycho- 
logen Jean Piaget, offenbart die Grenzen der totalen psychologischen Erklärung 
des Zungenredens6». Mit Recht stellt der Facharzt für Psychiatrie G. Sontheimer 
die Fragen: •Immer dann, wenn es zu einer wirklichen Begegnung zwischen Men- 
schen und zu einer Begegnung der Menschen mit Gott kommt, verändert sich 
etwas, geschieht Heilung... Ist das nun etwas Selbstverständliches oder etwas 
Wunderbares? ... Was heißt eigentlich Krankheit und Gesundheit? ... Wird 
eine Krankenheilung nicht zwangsläufig zu einem mehrdimensionalen Gesche- 

hen ...?"« 

Sekte oder Kirche? 

Zu allem, was über die Pfingstbewegung zu berichten wäre, lassen sich Parallelen 
am Rand und in der Mitte des katholischen Raums aufzeigen. Selbst das Auftreten 
dieser Phänomene in gebündelter Dichte findet sich hier; und dies sogar in einem 
gar nicht zufälligen Zusammentreffen dort, wo man gemeinhin von Frömmigkeit 
und tiefem Glaubensleben spricht: Marienerscheinungen, Wallfahrt, Visionen 

60 Im Sammelband von Anm. 46: Eine sozialpsychologische Untersuchung der Glossolalie, 
76-99. 91: •Die Entwicklung der Sprache ist eine Sicherheitsmaßnahme, durch die man 
lernt, anderen Menschen zu vertrauen. Wenn ein religiöses Erleben einschneidend ist, 
wenn es wirklich in die Tiefe geht, und nicht nur die Oberfläche menschlicher Erfahrung 
berührt, dann nimmt es nicht wunder, daß es sich bei Menschen, deren innerste religiöse 
Bedürfnisse durch Verbindung, Intellektualismus, Institutionalismus und den Oberflächen- 
firnis gesellschaftlichen Benehmens unterdrückt wurden, in grob verzerrtem und scheinbar 
sinnlosem Gestammel Bahn bricht, wie es bei Zungenrednern beschrieben wurde". Grund- 
lage dieser Erklärung ist die •Kinderpsychologie" Piagets. 
61 In Roland Brown, Beten und Heilen, Schloß Craheim, 1969, 99-102. 



Im Spiegel der Zeit gg9 

usw. Das alles sollte uns davor bewahren, zu schnell das Wort •Sekte" über die 
Lippen kommen zu lassen. Es sollte geradezu ein Erkennungszeichen für •katho- 
lisch" sein, daß viele und divergierende Tendenzen ihren Platz haben. 

Aber trotz allem Wohlwollen ist der Sektenverdacht für manche der Pfingst- 
bewegungen nicht abzuweisen. Nicht ihr enthusiastisches Gebaren, aber ihre 
dogmatische Starrheit gibt zu denken. Bibelwissenschaftliche Forschungen - wie 
z. B. die Erkenntnis eines Deutero-Jesaia - sind Abfall vom Wort Gottes. Theo- 
logen wie Karl Barth werden als •Modernisten" und •Sektierer" gebrandmarkt«2. 
•Die Schöpfungserzählung in Gen 1-3 wird wörtlich verstanden"«=». Solche und 
andere •fundamentalistische" Äußerungen sind natürlich nicht durchgängiges 
Dogma, prägen aber doch den Geist vieler dieser Kirchen. 

•Eine Kontroverse über die Trinitätslehre entstand in der Pfingstbewegung 
erst, als ein größerer Teil der Pfingstprediger die trinitarische Taufe nach 
Mt 28, 19 als ungültig erklärte und mit Bezug auf die Apostelgeschichte Wieder- 
taufen ,im Namen Jesu' anordnete"««. Dieser •Jesus-only"-Streit brachte schon 
früh dogmatische Abspaltungen innerhalb der Urbewegung. Eine Gruppe von 
Predigern, die eine Art •modalistischer Trinitätslehre" für richtig hielt und lehrte, 
•daß Jesus der Name für Gott den Vater, Gott den Sohn und Gott den Heiligen 
Geist sei", trennte sich 1915 von den Assemblies of God ab6«. Aber auch inner- 
halb der ganzen Bewegung scheint das Trinitätsdogma mehr akklamatorisches 
Bekenntnis als verstandene Wirklichkeit zu bilden - darin nicht unähnlich den 
meisten Frömmigkeitsformen innerhalb der klassischen Kirche!«« 

In den moralischen Extremismus führt die Bedeutung, die man der Erlösung 
durch Christi Blut und der Jungfrauengeburt gibt. Möglichst wörtlich wird das 

82 Hollenweger, Enthusiastisdies Christentum, 324 ff. Hollenweger setzt sich 566-575, mit 
dem Problem des Sektierertums auseinander. Sein Versuch einer Neubestimmung des Be- 
griffs •Sekte" sollte dem katholischen Leser zu denken geben: •Zur Sekte gehört, wer sich 
selber aus der Gemeinschaft der Heiligen ausschließt, das heißt, wer behauptet, daß in 
seiner kirchlichen Organisation, in seiner Theologie, in seinem Glaubenserlebnis Gottes 
Wille unkorrigierbar .Fleisch geworden ist'. Wer seine Frömmigkeit oder Theologie dazu 
benutzt, einem anderen Christen das Christsein abzusprechen, macht seine eigene Fröm- 
migkeit oder Theologie zum Maßstab dessen, was Kirche ist, und leugnet damit die Ein- 
maligkeit der Fleischwerdung Gottes in Jesus Christus." Sosehr der Vorschlag zu begrü- 
ßen ist, den Begriff Sekte nicht mehr auf die Pfingstbewegungen anzuwenden, so wenig 
scheint mir die Behauptung durchschlagend zu sein, daß nur •unbedeutende Ausnahmen" 
unter den Pfingstgruppen sich sektiererisch gebärden. Die Hinweise im Text oder auch ein 
Zitat aus der Zeitschrift, The Evangelist, von 1964 sprechen eine andere Sprache: •Martin 
Luther sagte: ,So gewiß als Jesus Christus Gottes Sohn ist, so gewiß ist der Papst von 
Rom ein leibhaftiger Teufel'. Wie hat sich aber die reformierte protestantische Kirche seit 
der Zeit Martin Luthers entwickelt? Sie ist zur Bruderkirche von Rom geworden, und bald 
wird man sich eines Martin Luthers schämen." Die Frage, die Hollenweger selbst stellt 
(s. Anm. 78), bleibt •offen". 
63 Ebd. 329 ff. 
•* Ebd. 347 ff. 
«5 Ebd. 31. 
68 Ebd. 347. K. Rahner hat des öfteren auf diese offenen Wunden im katholischen Glau- 
bensleben hingewiesen. Mit •fundamentalistischer" Repristinierung aber wäre nichts oder 
gar weniger als nichts (nämlich noch Schlimmeres) bewerkstelligt. 



Im Spiegel der Zeit 383 

Abwaschen durch Christi Blut verstanden, und mit der Jungfrauengeburt verbin- 
det sich eine Abwertung des Zeugungsaktes67. 

Aus christlichen Häresiegeschichten sind die Parallelen dieser Verbindung von 
Enthusiasmus und ethischem Rigorismus bekannt. Meist schlug der Rigorismus 
schnell um in das Gegenteil: Wenn das Leiblich-Materielle sowieso sündhaft ist, 
kann man es walten lassen, wie es will! Dieser Umschlag zum Libertinismus trat 
in den Pfingstkirchen so gut wie überhaupt nicht auf: Die Verbindung mit dem 
amerikanischen Puritanismus schob wohl einen Riegel vor die Tür - von diesem 
Stigma des Sektierertums hielt sich die Bewegung frei. 

Aber der Rigorismus zeitigte andere seltsame Früchte: •Religion ist, was man 
nicht darf", überschreibt Hollenweger das betreffende Kapitel. •Als der Chor der 
,Evangelischen Gemeinschaft' anläßlich eines Ausflugs an einem Pfingstmontag 
verunglückte, empfing die ,Gemeinde für Christentum' folgende aufschlußreiche 
Weissagung: Meidet die Schmutztümpel dieser Erde, nehmet Speise aus Meinem 
Wort! ... Ich hatte Regen des Segens bereit. .. Doch jene (Autoausflügler) wa- 
ren nicht bereit... Darum konnte Ich nicht helfen. Meine Hand konnte nicht am 
Steuer sein und lenken. Mein Fuß fand die Bremse nicht, und so mußten sie ihr 
Teil hinnehmen .. ."68. Statt zu lächeln sollte der Katholik lieber an die Exempel 
mancher Predigtbücher und Ansprachen denken! Einem, vor der Himmelstür ste- 
henden •frommen Mann wurde gesagt, daß sein Name im Buch des Lebens bis 
zur Unkenntlichkeit verblaßt und verraucht sei." •Die meisten Pfingstler ... fin- 
den: Modische Kleider passen nicht zu einem Christen. Das Haar der Frauen darf 
nicht onduliert werden .. ."69. Alkohol ist tabu und wird von Gruppen auch für 
den Abendmahlgottesdienst abgelehnt70. Gewiß sind solche Phänomene nicht 
durchgängig. Gerade im europäischen Bereich versuchen die Pfingstgemeinden 
eine gemäßigtere Einstellung zur modernen Welt - aber irgendwie lastet auf 
allen der Rigorismus eines Gettochristentums, das immer schon in Gefahr der 
Sektiererei stand. 

Die gleiche offene Tür zur Sekte zeigt sich in der •Endzeiterwartung". Schon 
die Zeitschriftentitel belegen diese Naherwartung, die auch in genauer Datierung 
der Parusie Niederschlag fand: •Der Brautruf", •Die letzte Posaune", •Ich 
komme bald!", •Zubereitungsblatt für die Hinwegeilenden", •Maranatha", •Mit- 
ternachtsruf". •Je älter eine Denomination wird, je eher werden diese Zeitschrif- 
tentitel aufgegeben", schreibt dazu Hollenweger71. Aber er macht auch einige 

67 348-50. 
68 448-464; 449. 
89 452 ff. 
70 Dies war z. B. ein Grund für die in Anm. 31 erwähnte Trennung. 
71 Ebd. 468; ich kann es mir nicht verkneifen, auf eine Leserzuschrift von P. Tibor Gallus 
SJ in der Deutschen Tagespost vom 13. 5. 1970 hinzuweisen: •Die von der Heiligen 
Schrift angedeuteten ,Zeichen' der Wiederkunft Christi erscheinen heute in einem neuen 
Licht. ... Die von Jesus angedeutete Glaubensschrumpfung (Mt 24,12; Lk 18, 8) läßt sich 
gar nicht schwer auf unsere Zeit anwenden, wenigstens als Beginn einer Phase, an deren 
Ende der Glaube verschwunden ist (Lk 18, 8). Gewiß steht noch eines aus: Israels Be- 
kehrung (Rö 11,25-32; vgl. 2 Kor 3,16). Aber heute existiert schon ein israelischer 
Staat... Wenn Jesus im Jahre 1673 (Margarita Alacoque) von .letzten Jahrhunderten' 



Im Spiegel der Zeit 384 

Seiten weiter mit Hilfe der Hoffnungstheologie Jürgen Moltmanns darauf auf- 
merksam, welch wichtige Funktion der Impuls der Naherwartung im Christen- 
tum von heute spielen müßte - wenn er nur sein modernes Gewand fände. 

Die Frage: Sekte oder Kirche? zielt aber im Grunde an dem vorbei, was für 
den katholischen Christen bedenkenswert ist. Diese Frage nämlich müßte anders 
lauten! Vielleicht so: Wo hat unser traditionelles Christentum Schlagseiten zu 
ähnlicher, sektiererischer Abweichung? Oder noch besser anders: Wo sind in 
unserem traditionellen Christentum die Lücken, die offenen Stellen, in die das 
pentecostal movement einspringt und vielen unserer Mitmenschen genau das gibt, 
worauf sie warten und was sie anscheinend bei den traditionellen Kirchen nicht 
finden? 

Inseln oder Stoßtrupps der Menschlichkeit 

Christliche Gruppen - besonders solche, die auf das Erlebnis und die Erfahrung 
Gottes sich stützen - sollten niemals nur nach der Lehre, sondern immer auch (und 
zuerst!) nach ihrem Leben beurteilt werden. •Seht, wie sie einander lieben" und 
nicht »Lest, was sie lehren", gilt seit der Urkirche für die Glaubwürdigkeit und 
Ausstrahlungskraft des Christentums. 

Von ihrem moralischen Gewissen her ist verständlich, daß die Pfingstbewegun- 
gen sich mit dem klinisch reinen Rechtfertigungsglauben der lutherischen Ortho- 
doxie nicht zufrieden geben konnten. Einer ihrer Schriftsteller schreibt zu einer 
Darstellung, die der bekannte evangelische Sektenhistoriker Kurt Hütten72 von 
ihnen versuchte: •Der Grundirrtum von Hütten besteht darin, daß er von einer 
bedingungslosen Gnade redet, und eine solche kennt die Bibel nicht. Die Lehre 
von der bedingungslosen Gnade ist ein Meisterstück des Satans, mit der er schon 
Millionen von Menschen betrogen und in die Verdammnis geführt hat"73. Ohne 
Bekehrung, ohne Anstrengung, ohne Kampf gegen die Sünde, ohne Buße, ohne 
Verzicht, ohne Streben nach Heiligkeit gibt es keine Rettung. •Viele Elemente 
pfingstlicher Frömmigkeit sind katholisch"74. Aber auch ein evangelischer Autor 
wie Hütten sollte verstehen, daß das evangelische Reden von der •Rechtfertigung 
ohne Werke" vielleicht doch nur ein anderes Sprachspiel für die gleiche Sache ist, 
die von den Pfingstgruppen als aszetische Leistung und Vorbereitung für die 
Pfingstgnade gefordert wird. 

Doch dieses •Tun" richten die Pfingstgruppen fast durchgängig auf den indi- 
viduellen Menschen, auf das •Heil der Seele", auf das gnadenhafte Ergriffensein 

der Erlösung redete, so wird die Heilsgeschichte kaum mehr weitere Jahrtausende dau- 
ern! ... Es wäre sehr wünschenswert, wenn die Theologie sich mit diesen Fragen mehr 
beschäftigen würde, als mit den demokratisierenden, soziologisierenden, sich der Welt 
immer mehr anpassenden Tendenzen... Daß aber das Hauptinteresse auf die bloß 
menschlichen Erneuerungstendenzen verschoben wurde, gehört auch zu den schlauesten 
Schachzügen der Gewalt der Finsternis." Massivere Texte aus anderen Publikationsorga- 
nen brauchen wohl nicht angeführt zu werden. 
72 Die Glaubenswelt des Sektierers. Anspruch und Tragödie, 1962. 
73 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 358. 
74 Ebd. 524. 



Im Spiegel der Zeit 385 

von Gott. •Die Frömmigkeit der Pfingstbewegung ist Hilfe für die Menschen auf 
der Schattenseite des Lebens"75. Man hat sogar aus der politischen Abstinenz eine 
Art Dogma gemacht: •Man rettet keinen Menschen, indem man seinen Magen 
füllt.. ."76. Die Behauptung von Karl Marx, Religion sei Opium des Volkes, trifft 
sicher für die Pfingstbewegungen zu - auch in ihrer positiven Aussage. Aber ist 
das von vornherein etwas Negatives? •Solange wir keine wirksamen Mittel gegen 
die Krankheit von Welt und Kirche gefunden haben, solange nur ,die gebildeten 
Kulturmenschen' die .religiösen (und anderen) Bedürfnisse befriedigen können', 
solange dürfen wir den Leidenden die Linderungsmittel nicht verweigern"77. Die 
Pfingstbewegungen haben eine große Aufgabe der Menschlichkeit erfüllt. 

Doch dies darf nicht alles sein; in südamerikanischen Pfingstkreisen geht die 
Jugend über zur Partei derer, die aktiv werden wollen im politischen Engage- 
ment. Auch innerhalb der Pfingstler regen sich - allerdings zaghaft noch - Ver- 
suche, die private, nach innen und auf Tröstung ausgerichtete Frömmigkeit aufzu- 
brechen zum gesellschaftlichen Einsatz. Vielleicht wird hier das Kriterium liegen, 
ob diese Bewegungen sich verschließen zur sektiererischen Eigenbrötelei oder auf- 
schließen zur gemeinsamen christlichen Aufgabe und damit zur christlichen Ein- 
heit, auf die heutzutage die christlichen Kirchen unterwegs sind78. 

Anfrage an die katholische Frömmigkeit 

An uns allerdings, an das katholische Leben, gehen weitere Anfragen. Alle dog- 
matischen und moralischen und ekklesiologischen79 Rückfragen sollten beiseitege- 
schoben werden vor der einen, der Frage nach dem, was uns fehlt, wo wir von den 
Pfingstlern lernen können und müssen. 

Das Wichtigste scheint mir folgendes zu sein: Der Nestor der liturgischen Er- 
neuerung, Josef Andreas Jungmann, hat des öfteren gezeigt, daß mit der schrof- 
fen Distanzierung der Großkirche des 2. Jahrhunderts von der montanistischen 
Geistesbewegung zugleich auch die Spontaneität, die enthusiastische Frömmigkeit 

75 Ebd. 517; nach den beiden Aufsätzen von Hollenweger (vgl. Anm. 31; 39) sind es ge- 
rade die katholischen Entsprechungen in den USA, durch die die Pfingstbewegungen aus 
ihrer pietistischen Frömmigkeit herausgeführt werden können. 
78 Ebd. 533; dieses Erbe wurde von den amerikanischen Heiligungsbewegungen übernom- 
men: •Sind nicht für bekehrte Menschen in der Tat die meisten sogenannten sozialen Fra- 
gen gelöst?" schrieb Liz. Dr. Dietrich 1902 in der Zeitschrift •Auf der Warte", •Man frage 
doch einmal den Arbeiter, der dem Laster der Trunksucht den Scheidebrief gegeben hat 
und seine Berufsarbeit in Gottes Namen als einen Gottesdienst betreibt." Ebd. 205. 
77 Ebd529. 
78 Ebd. 532: •Ob diese Insel der Menschlichkeit ihre Besucher dazu veranlaßt, die übrigen 
Bereiche der Gesellschaft zu vermenschlichen, oder ob sie sie dazu verführt, ihren Besitz an 
Menschlichkeit gegen außen abzukapseln - und damit zu verlieren - ist meines Erachtens 
eine heute noch offene Frage." 
79 Die ekklesiologische Selbstbesinnung der Pfingstgemeinden wird den Weg aus dem 
Dilemma finden müssen: Elite - und dann sektenhafte Abkapselung von den minderen 
Christen, oder Allgemeinheit - und dann Absinken zur bloßen Organisation; ebd. 479 ff; 
viele Pfingstgemeinden haben sich schon mit dem zweiten Glied des Dilemmas begnügt. 



Im Spiegel der Zeit 386 

aus der Kirche verbannt oder sicher doch mit Mißtrauen beobachtet wurde. Von 
der Großzügigkeit des Paulus, der in seinen korinthischen Gemeinden die Fülle 
der Geisteswirkungen begrüßte - •Ich wollte, daß ihr insgesamt in Sprachen 
reden könntet" (1 Kor 14, 5) -, ist im Laufe der Kirchengeschichte wenig übrig 
geblieben. Die Ordnung und die Reglementierung haben zu vieles aufgesaugt80. 

Natürlich taten sich gerade in der katholischen Kirche stets von neuem Türen 
auf zu spontanen Frömmigkeitsformen. Die - von vielen evangelischen Christen 
als typisch katholisch empfundenen - Frömmigkeitsformen wie Marienverehrung, 
Wallfahrt, Herz-Jesu-Devotion, Medaillen, Segnungen, Andachten usw. sind ein 
Ausdruck für das Bedürfnis des Christen, seine Frömmigkeit spontan zu leben. 
Vielleicht darf man auch auf die - wiederum oft als typisch katholisch empfundene 
- Symbiose von Lebensfreude und Frömmigkeit hinweisen, die sich in Festen und 
•sakralen" Orten um Wallfahrtskirchen niederschlägt. 

Aber die Anfrage geht nicht nach rückwärts - diese Perspektive darf den Histo- 
rikern überlassen werden. Sie geht nach vorwärts und sie geht ins Zentrum des 
Christlichen, das auch in der katholischen Frömmigkeit immer wieder von den 
•spontanen" Äußerungen gereinigt wurde. Und die Anfrage ist eine zweifache: 
Wie sollte heute und morgen die Spontaneität und Impulsivität aussehen, ohne 
die jede Frömmigkeit nur den halben Menschen erfaßt? und weiter: Wie kann 
sich diese Spontaneität den Zugang zur Mitte des Christentums verschaffen?81 

Der Methodist Harvey Cox hat sich in seinem neuesten Buch dieser Frage ge- 
stellt. Seine Stadt ohne Gott (1965) quoll noch über vor Weltverbesserung und 
Sozialkritik. •Manche hielten das Buch zu Recht für viel zu einseitig in seinem un- 
geduldigen Aktivismus, in seinem eifrigen Interesse an sozialer Veränderung, in 
seiner übertriebenen Extrovertiertheit. Es war in gewisser Weise ein sehr pro- 
testantisches' Buch, zumindest im calvinisch-puritanischen Sinn." Diese Schlagseite 
wird im Fest der Narren kontrabalanciert. •Meditation, Mystik, Gebet und Ri- 
tual ... die zweckfreie Bedeutung von Feier und Liturgie" werden auf den Schild 
erhoben; denn nach dem deutschen Untertitel ist •das Gelächter ... der Hoffnung 
letzte Waffe"8*. 

Es geht Cox um die Rehabilitierung von Freude und auch ausgelassener Turbu- 
lenz im Raum des Christentums und im Raum des Humanen. Erstaunt entdeckt 
der deutschsprachige Katholik unter seinen Gewährsleuten Josef Pieper (Zustim- 

80 Schon 1929 hat H. R. Niebuhr •die Gründe für die Entstehung der Pfingstgemeinden 
in der Ablehnung der intellektuellen und liturgisch fixierten Gottesdienste der traditio- 
nellen Kirchen zugunsten einer spontanen, manchmal auch primitiven Frömmigkeit gese- 
hen", in: Social Sources of Denominationalism; Hollenweger, Enthusiastisdies Christen- 
tum, 519. 
81 Darf man nicht mit Recht behaupten, daß der Widerstand gegen Jazz- und Beat-Mes- 
sen, gegen eucharistisdie Liturgie im privaten und •unliturgischen" Rahmen, gegen •Poli- 
tische Gottesdienste", die zur Aktivität aufrufen, gerade das Gegenteil von dem bewirkt, 
was zu bewirken ist, nämlich eine Eskalierung dieser Ansätze in extreme Haltungen, die 
dann - dann erst! - sich in Randzonen des Christlichen bewegen? Paulus schlug mit seinen 
Mahnungen an die Korinther den entgegengesetzten Weg ein. 
82 Stuttgart/Berlin 1970; die amerikanische Ausgabe heißt: The Feast of Fools. A Theo- 
logical Essay an Festivity an Fantasy. Die Zitate stammen aus dem Vorwort. 



Im Spiegel der Zeit 387 

mung zur Welt - Eine Theorie des Festes), Hugo Rahner (Der spielende Mensch), 
Josef Andreas Jungmann, Romano Guardini und andere. Zwingt die moderne 
Arbeitswelt - so fragt Cox - den Menschen nicht in den Rhythmus ihrer Maschi- 
nen? Und wenn sie ihm Freizeit und Ferien gewährt - sind auch diese noch ge- 
steuert und manipuliert, ersticken in Langeweile, werden aufgerieben von irgend- 
welchen Programmen oder übertönt von der Transistormusik der Massenmedien. 
Cox stellt die Frage: Bildet diese Betriebsamkeit nicht haargenau die Kehrseite 
des •Entschwindens des göttlichen Bereichs"? Die Geschichte wird •zur einzigen 
Wirklichkeit des Menschen und zwingt ihn" in ihre •furchtbare Umarmung". 
•Der ,Tod Gottes' ist Ursache und Symptom unserer verrückten Fixierung auf die 
Geschichte ... Wenn wir wieder zu feiern gelernt haben, dann werden wir viel- 
leicht auf den Tod Gottes zurückblicken als auf das bloß religiöse Symptom einer 
Kulturkrankheit - unserer Anbetung von Arbeit und Produktion - und unserer 
Unempfindlichkeit gegenüber dem Geheimnis, dem die menschliche Geschichte 
entspringt und auf das sie unausweichlich zuläuft"83. 

Und dann folgen einige Kapitel, bei denen man nicht zu entscheiden wagt, ob 
hier eine alte Lebensform von Mönch und Mystiker (Kap. 7: Mystiker und Mili- 
tante) gepriesen oder ob in Hippie-Sorglosigkeit und Jazz-Ekstase modernes 
Christentum wiedergefunden wird (Kap. 3: Ein Tanz vor dem Herrn; Kap. 10: 
Christus - der Harlekin; Glaube als Spiel; Christentum als Komödie). Was in 
Dorothee Sölles Essai über Phantasie und Gehorsam kulturkämpferiscli und ag- 
gressiv klingt, wird bei Cox im zweiten Hauptteil Phantasie, zur christlichen 
Freude. Er nimmt nichts vom soziologischen Ansatz seiner Stadt ohne Gott zurück. 
Aber er blickt nun auf diese Stadt von einer anderen Seite her, von der Seite der 
Hoffnung: •Es ist die Stadt, in der ein fröhliches Hochzeitsfest im Gange ist, wo 
Lachen aufklingt, der Tanz gerade eingesetzt hat und die besten Weine noch auf- 
getischt werden"84. 

Muß diesem Überblick und diesem letzten Buch noch ein eigenes Schlußwort bei- 
gefügt werden? Ich glaube nicht. Wenn das eine klar wurde, dann doch vielleicht 
dies: daß Christentum - auch und gerade heute - reicher, vielfältiger und auch 
•christlicher" ist, als manche christliche Kritiker meinen. Man muß nur Augen 
haben, um zu sehen, in wieviel Formen des modernen Lebens die Sehnsucht nach 
Gott und nach dem Heil immer wieder spontan und unabweisbar aufbrechen. 

83 Ebd. 66 f. 
84 Ebd. 209. 




