Im Spiegel der Zeit 369

hen. So betrachtet wire kaum einzusehen, warum man zeitliche Geltbde,
die mit entsprechenden rechtlichen Einschrinkungen (z. B. leichter Erlan-
gung der Dispens) versehen sind, durch ein Versprechen ersetzen soll. Die
Bedeutung einer solchen Mafinahme liegt aber darin, dafl durch die schir-
fere Unterscheidung einer blof vorldufigen, leicht 16sbaren Bindung an
eine Gemeinschaft und der gewichtigeren Bindung als Zeugnis fiir die
Botschaft Jesu Christi der Zeichencharakter der Geliibde nicht durch die
Existenz relativ unverbindlicher zeitlicher Geliibde mit geringer recht-
licher Bedeutung beeintrichtigt wird. Es geht dabei nicht blof um das
Interesse der kirchlichen Offentlichkeit, sondern ebenso um das derjenigen,
die glauben, zum Ordensleben berufen zu sein. Denn ein Versprechen mit
seinem weniger sakralen Charakter 148t ihnen mehr innere Freiheit, ihre
Berufung unbefangen zu iberpriifen. Damit kann ihnen dann auch die
Bedeutung eigentlicher Gelibde als Verpflichtung und Gnade sehr viel
klarer zum Bewufltsein kommen.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Streiflichter des nordamerikanischen Christentums

Die Absicht ging eigentlich nur auf einen Buchbericht iiber die Pfingstbewegung.
Unter der Hand wurde mehr daraus, Die Blihne der amerikanischen ,Religion®
ist zu vielfaltig, und zugleich hingen ihre einzelnen Szenen zu eng zusammen, als
daf man eine einzige von ihnen isoliert betrachten diirfte.

Natiirlich kann der weitentfernte Beobachter noch weniger als derjenige, der
mitten darinnen steht, diese Szenenfolge liickenlos wiedergeben. Gerade das, was
nicht ins Auge sticht, was ,normal“ ist im besten Sinne des Wortes, entgeht seiner
Aufmerksamkeit. Aber die Tangenten, die wir - in einiger Entfernung vom ,nor-
malen® Mittelpunkt — an den Kreis dieser Vielfalt legen, konnen vielleicht dazu
verhelfen, auch den Mittelpunkt des Kreises zu begreifen und za beurteilen.

Der Abstand des entfernten Beobachters bringt es ebenfalls mit sich, daf} alles
auf den eigenen Standpunkt bezogen wird, dafl das Interesse am eigenen Chri-
stentum, am eigenen ,geistlichen Leben®, als eine Brille der Voreingenommen-
heit die urteilende Sicht farbt, dafl also manches Urteil vorschnell gefallt wird,
dafl manche Beziehung nur deshalb entdeckt wird, weil die volle Wirklichkeit
unbekannt bletben muff. Um dem vorzubeugen, zogen wir es vor, mdoglichst



Im Spiegel der Zeit 870

andere Meinungen zu Wort kommen zu lassen und die ,spirituelle“ Bedeutung
der darin beschriebenen Geistesstromungen nur ganz vorsichtig zum Ausdruck zu
bringen.

Selbstmord des Christentums

Wie in Lettern einer Super-Show kiindet sich das Buch eines Schweizer Theolo-
gen an: Gott in Amerikal. Fritz Buri hat zum erstenmal in breiterer Offentlich-
keit von sich reden gemacht, als er ,die Entmythologisierung als Entkerygmatisie-
rung der Theologie zu Ende filhren® wollte. Bultmann sei auf halbem Weg stehen
geblieben; ihm ging es ja ,nicht um die Beseitigung des Kerygmas von der ein-
maligen Heilstat Gottes ... sondern vielmehr um dessen rechtes Verstindnis“.
Buri aber eliminiert auch dieses Kerygma von der einmaligen Tat Gottes in Jesus
Christus aus der Theologie. In nichts unterscheide sich diese von einem philosophi-
schen Selbstverstindnis des Menschen — und damit eben auch Christentum von
Nicht-Christentum —, aufler darin, ,daf} sie aus der Fulle ihrer Uberlieferung,
vor allem aus der Ursprungszeit, auf Moglichkeiten eines eigentlichen Selbstver-
stindnisses hinweisen kann, die in dieser symbolkriftigen Art fir uns anderswo
kaum zu finden sind ... Uber die Beschiftigung mit dieser sinnvollen Aufgabe
haben wir dann gar keine Zeit, uns mit der miifligen Frage zu beschiftigen, inwie-
fern wir uns etwa damit noch von Philosophie unterscheiden, um eine Existenz-
berechtigung zu haben.“ Erst durch die totale Reduzierung der evangelischen
Botschaft auf ,unsere transzendenzbezogene Existenz“ kann die wahre Bedeu-
tung des ,Christusmythos“ aufgehen: ,symbolkriftiger Ausdruck des Selbstver-
stindnisses eigentlicher Existenz (zu sein), an dem mir in Wahrheit ein entspre-
chendes Selbstverstindnis meiner selbst aufgehen kann“2, Christentum also als
zufilliges Geborensein in einem zufilligen Uberlieferungsstrom!

Nun, man kann es einer derartigen ,Theologie® nicht veriibeln, dafl sie ,Gott
in Amerika“ mit dieser Winschelrute des ,Selbstverstindnisses eigentlicher Exi-
stenz® nachspiirt. Man kann es ihr nicht {ibelnehmen, wenn sie in der ,Gottestod-
Theologie“s und im radikalen ,Sdkularismus“4, in der Lehre von ,Jesus ohne
Metaphysik und Christus ohne Gott“s ihre Verbiindeten findet. Aber selbst solche
Versuche scheinen Buri noch zu objektivistisch zu sein, zu sehr auf eine Lehre zu
setzen. Auch sie sind ,gerade in allen ihren verfihrerischen Gestalten eines
scheinbaren Gelingens . .. als des Symbols des Selbstverstandnisses eigentlichen
Menschseins ebenso entschieden von der Hand zu weisen®. Ubrig bleiben darf nur
eine Symbolwelt, die weder metaphysisch noch antimetaphysisch, weder transzen-
dent noch immanent auszulegen ist; nur als Symbolwelt — und in keiner Weise

1 Fritz Buri, Gott in Amerika. Amerikanische Theologie seit 1960, Bern/Tlibingen, 1969.
2 Besonders: Entmythologisicrung oder Entkerygmatisierung der Theologie, in: Kerygma
und Mythos 11, Diskussionen und Stimmen des In- und Auslandes 1952 (2. Aufl. 1965)
85-101. 85. 100. 99 {.

3 Gott in Amerika, 63-78.

4 Gott in Amerika, 19-23: Das Zentralproblem Sikularismus.

5 Gott in Amerika, 136-171, mit C. Michalson, Paul van Buren, van Harvey und Altizer.



Im Spiegel der Zeit 371

als geschichtlich wirklich oder seinshaft und sinngebend — wird hier ,die Wahr-
heit des Selbstverstindnisses verantwortlichen Personseins lebendig“s.

Man kann Buri nicht veriibeln, dafl er die amerikanische Theologie an dieser
seiner Auffassung miflt. Der Raster gibt auch manchen wichtigen Ausblick in die
religiose Problematik der USA frei. Namen wie der des Philosophen White-
head?, oder die Sprachanalyse John Macquarries (von Buri abgelehnt)s, oder die
Context-Ethik Paul Lehmanns?, verdienen auch in unseren Breitengraden eine
grofiere Beachtung.

Veriibeln aber kann und mufl man Buri, dafl er in seinem anspruchsvollen Vor-
haben ganze theologische Landschaften einfachhin iibersieht!®. Es entsteht der
peinliche Eindruck von Elitebewufitsein, das weit iiber den Niederungen des
christlichen Lebens steht. Harvey Coxs ,Stadt ohne Gott“ (The Secular City) ist
z. B. nicht wiirdig, im Hohenflug Buris beriicksichtigt zu werden. Nur in ihrem
Reflex als ,Diskussion tber die Secular City“ verdient — nach Buri — dieser ,un-
kritische Sakularismus® und diese ,sdkularistische Euphorik® ein klein wenig Be-
achtung; ,vollig unwissenschaftlich und unkritisch®, ,schwirmerisch-prophetisch®,
»die Welt will betrogen sein® lauten die Verdikte.1?

Ist das Bild dieser, in intellektuelle Abstraktheit entschwebenden amerikani-
schen Theologie richtig? Wenn auch nur teilweise ja — ist dieser Intellektualismus
dann nicht zugleich beides, verursachend und verursacht in bezug auf die viel be-
schworene religiése Krise?

Fur Buri sind das alles keine Fragen, sondern schon Grabreden auf das Chri-
stentum. Die Aktivitat des amerikanischen Christentums aber, die im Kontrast zu
diesen Abschiedsgesiangen steht, iibersieht er grofziigig. In seinem Literaturver-
zeichnis taucht z. B. der Name von Richard Shaull, der auf der Weltkonferenz
fir Kirche und Gesellschaft in Genf von 1966 einer ,Theologie der Revolution®
Offentlichkeitsbeachtung verschaffte, nicht einmal auf. Der ganze, fir die USA
so typische Bereich des ,social gospel®, des sozialen in Abhebung vom ,persona-
len* Evangelium, wird ebenso grofiziigig beiseite geschoben!2,

8 Gott in Amerika, 223.

7 Schubert Ogden (ebd. 115 ff.) und John B. Cobb (ebd. 129-135) bauen auf ihn auf; Buri
charakterisiert beide als zu naiv-gldubig,

8 Vgl. seinen klugen Beitrag in ,Concilium* 5 (1969) 487-493: Die religiise Sprache und
die neuere analytische Philosophie.

? Sein Hauptwerk liegt in deutscher Sprache vor: Ethik als Antwort. Methoden einer
Koinonia-Ethik, Miinchen 1966; es bildet in mancher Beziehung die Grundlage fiir die sog.
»Theologie der Revolution® bei Richard Shaull.

10 Obgleich auch der Sammelband ,Frontline Theology®, deutsch als , Theologie im Um-
bruch. Der Beitrag Amerikas zur gegenwdrtigen Theologie®, 1968, grofle Gebiete aus-
spart, bietet er — trotz dieser, vom Thema her bedingten Einschrinkung: Theologie und
Umbruch! — einen vielfaltigeren Uberblick iiber das amerikanische Christentum. Einen
differenzierten Uberblick aus katholischer Sicht bietet die Aufsatzsammlung ,Projections:
Shaping an American Theology for the Future®, hrsg. von Thomas F. O’Meara, Donald
M. Weiner, 1970; auch mit evangelischen Beitrdgen.

11 99 ynd 196-199: ,mundus vult decipi®.

12 Ein Bericht bei Schrey, Soziale Verkiindigung oder Social Gospel, Zeitschr. f. evang.
Ethik 1 (1957) 24-85.



Im Spiegel der Zeit 372
Zwischen ,therapeutischer Seelsorge und ,sozialkritischem Engagement®

Bei Buri fillt auch der ganze Bereich der ,Seelsorgebewegung® einfachhin aus.
Stollberg betrachtet sie dagegen ,als ... bedeutendste(n) amerikanische(n) Bei-
trag zu einer 6kumenischen Theologie (!)“13. Sie kommt nicht zuletzt von religidsen
Gruppen her, die man in Mitteleuropa schnell und geringschitzig als Sekten
bezeichnet. Bewufit versucht man dort — theoretisch und mehr noch praktisch — den
Briickenbogen zwischen Theologie, Christentum und Psychologie, Medizin zu
schlagen. Wenn schon ,Anthropozentrik und Theozentrik (beide richtig ver-
standen) gar keine echten Gegensitze“ sind; wenn schon die ,Pastoraltheologie®
ihre ,neuen Anspriiche. .. an die Theologie als Ganze“ stellt und verlangt, dafl
auch die Theologie in der Ausbildung ,eine Dienstfunktion gegeniiber dem kiinf-
tigen Priester in der Seelsorge auszuiben habe“!4, dann darf die Reflexion iiber
das gelebte Christentum nicht hochmiitig auf die empirische Psychologie herab-
schauen; dann miissen die Fragen der Freudschen Psychoanalyse und der Jung-
schen Archetypen in Theologie selbst eindringen. In der Theorie und mehr noch
in der Praxis ist das amerikanische Christentum in dieser Beziehung dem euro-
piischen weit voraus. Pastoral Counseling?s, Clinical Pastoral Training?® haben
nur ganz schwache Entsprechungen in Institutionen wie Telefonseelsorge und
,gruppendynamischen Besinnungstagen“. Mehr aber noch fehlt in Europa die
theologische Durchdringung, wodurch solche Bewegungen erst ihren rechten
Platz im Christentum, und umgekehrt das Christentum seinen Platz in der mo-
dernen Gesellschaft bekommt.!?

Am anderen Ufer gleichsam steht die politische Aktivitit des amerikanischen
Christentums, die in ihren Extremfillen Kopfschiitteln verursachen mag, die aber
unabdingbarer zum Thema ,Gott in Amerika“ gehért, als die Philosophumena
sogenannter Theologen von der Art: ,Gott-ist-tot“. Die Tagespresse berichtet zur
Geniige itber Martin Luther King, iiber katholische Geistliche an der Spitze pazi-

18 Seelsorge praktisch, 1969, S. 9; die Hinweise dieser Schrift beruhen auf der Dissertation
des Autors, einem Bericht fiber die Situation in den USA: Therapeutische Seelsorge. Die
amerikanische Seelsorgebewegung. Darstellung und Kritik. Mit einer Dokumentation,
1969.

14 K. Rahner, Kleines theologisches Worterbuch, 1961, 26; Schriflen zur Theologie 1X,
1970, 127. 134.

1 Stollberg, Therapeutische Seelsorge, 65f: ,Das methodisch gefilhrte Seclsorgege-
sprach... Als Ziel wird ein besseres Selbstverstindnis des Klienten (,insight’) und eine
bessere BewuBtheit seiner Entscheidungsméglichkeiten angestrebt.®

18 Ebd. 74: ,einmal quantitativ ein weit verzweigtes System von Ausbildungsstdtten kari-
tativer Institutionen ... fiir Theologiestudenten und Pfarrer, die jhre empirisch-psycho-
logischen Kenntnisse vertiefen . .. wollen, zum anderen qualitativ eine bestimmte pastoral-
theologische Grundkonzeption, welche . . . darin Gbereinstimmt, daB zum theologischen Er-
kenntnisproze der empirische Lebensbezug unbedingt dazugehort.” _

17 [n den langen Literaturiibersichten der evangelischen Arbeiten (Anm. 13) fehlt das
vielbindige katholische ,Handbuch der Pastoraltheologie. Praktische Theologie der Kirche
in ihrer Gegenwart, 1964-1970, picht zu Unrecht. Der Grund liegt in der mangelnden
theologischen Durchdringung der Empirie und dem fehlenden empirischen Greifbarwer-
den der Theologie. Fiir die von einer therapeutischen Seelsorge diagnostizierte Situation
geben dic vielen Bande kaum etwas her.



Im Spiegel der Zeit 373

fistischer Demonstrationen, iiber Jesuiten, die in den Underground gefliichtet
sind. Es iiberrascht einigermaflen, daf} diese ,politische Theologie“ ein quantitativ
starkeres und auch qualitativ differenzierteres Echo in der européischen Theologie
findet als die eben geschilderte ,psychologische Theologie“.18 Es ist nicht der Platz,
auf die gegenwirtige Diskussion einzugehen. Erwdhnt werden soll hierzu nur ein
Budh, Black Theology and Black Power, das in deutscher Ubersetzung angekiindigt
ist als Schwarze Theologie, Eine theologische Begriindung der Black-Power-Be-
wegung.!® Der Autor, J. H. Cone, interpretiert z. B. den Satz: ,Was ihr dem ge-
ringsten meiner Briider getan habt, habt ihr mir getan!® auf die Gegenwart Jesu
Christi in den ,Geringsten® unserer heutigen Gesellschaft; d. h. aus seiner ameri-
kanischen Sicht, in den ,Schwarzen®, die um ihre Gleichberechtigung kiimpfen2e.
Daf} solche Uberlegungen nicht in weltfremden Theologien steckenbleiben, son-
dern Aktion werden — wenigstens fiir die USA —, soll nur angedeutet werden.

Bewufitseinserweiterung

Frank Zappa, der Leiter der Beat-Gruppe, The Mothers of Invention, dessen
Wirken schwankt zwischen Musik, politischer Aktivitat und ,Entmythologisie-
rung® von allem, was die moderne Gesellschaft bringt, inklusive ihrer kritischen
Gegenbewegungen?!, antwortete einmal auf die Interview-Frage: ,Was halten
Sie von Zen und Yoga?“: ,Ich habe mich lange fiir Zen interessiert. Das hat mich
glicklicherweise vom Katholizismus abgebracht. Ich will mal sagen, Ostliche Reli-
gionen sind wunderbar, egal wo man lebt, blof nicht in den Vereinigten Staaten.
Das Beste, was sie fiir einen tun kénnen, ist, na ja, ein gewisses Gefiihl der Ruhe,
wenn man weit weg von allem ist, und fiir sich allein meditieren kann und ent-
haltsam ist. Das wirkliche Ziel der dstlichen Religionen, die mystische Erfahrung
und all das, diese Ziele in einer Industriegesellschaft zu erreichen, ist schwierig,
vielleicht sogar unméglich. Und ich glaube, die meisten Menschen, die be-
haupten, sie hiitten die Satori-Stufe irgendwo in den Vereinigten Staaten heute
tatsichlich erreicht, nehmen uns auf den Arm“22,

18 Die Frage, die Karl Lehmann an die ,Politische Theologie® richtet, und die auf eine
Synthese von ,Social“ und ,Personal gospel“ zielt, harrt noch der Beantwortung; ,Die
politische Theologie: Legitimation oder Aporie, in: Diskussion zur politischen Theologie®,
1969, 185-216; 200: ,Bleibt diesem Phinomen und den anderen Bedenken gegeniiber die
,politische Theologie* nicht in einem erstaunlichen Mafle ,abstrakt’ (im Hegelschen Sinn)
und zu ,fein‘-spekulativ fiir die konkrete Empirie — auch des konkret-politischen und kirch-
lichen Lebens?“

19 Gemeinschaftsverlag: Christian Kaiser, Miinchen, und Matthias Griinewald, Mainz.

20 Nach J. Moltmann, Theologische Kritik der politischen Religion, in: Kirche im Prozef
der Aufklirung, 1970, 11-51, 48.

21 Nach dem Filmkritiker Uwe Nettelbeck ist er, selbst einer ihrer Grofiverdiener, der
Entmythologisierer der ,plattenproduzicrenden Verklirungsindustrie“. Ebenso hart gebt
Frank Zappa mit dem ,underground® ins Gericht: ,Wenn die Typen, die glauben, sie
seien im Underground, auch nur fiir 5 Pfennig soviel Hingabe hitten, wie die im feind-
lichen Lager...%; im gleichen Interview, 294. Von Andy Warhol beridhtet seine Mutter,
dafl er jeden Sonntag zur Messe gehe; ebd. 414.

22 Acid, Neue amerikanische Szene, hrsg. von R. D. Brinkmann und R. R. Rygulla, 1969.
292.



Im Spiegel der Zeit 374

In diesem Text eines der Radikalsten kommt das ganze Elend der ,neuen ame-
rikanischen Szene“ zum Ausdruck. Die Sehnsucht nach Freiheit, nach Gliick, nach
Identitat — und das Zuriickgeworfenwerden in Nicht-Kdnnen und Versagen; Posi-
tivismus und Tatsachenkult im Sog der modernen Gesellschaft — und wissende
Angst, dafl dies alles auf Unterjochung des Menschen und sogar Ausléschung des
Humanen auslaufi?3; Einsatz fir die unterprivilegierten Gesellschaftsschichten, der
vor Gewalttat und Revolution nicht zuriickschreckt — und die Kapitulation vor dem
eigenen Mut.

Und zum Schluff dann die Droge, die Flucht in den Rausch, in die ,Bewuflt-
seinserweiterung®; ahnlich der alten ,kontemplativen® Lehre von der ,Welt-
flucht® (Fuga Mundi) und ,Selbstverachtung® (Contemptus Sui) — aber ohne die
christliche Korrektur durch den Auftrag des Auferstandenen.? ,diese jedoch —
deren rat mir niitzlich wire — als korrektur — wohnen weit ab — hinter mauern®; so
lautet die bittere Schlufifolgerung in einem Gedicht von Dorothee Solle.

Uberraschend — oder eben fiir den Christen ganz und gar nicht iiberraschend -
kommt diese Stimmung bei einem der bedeutendsten amerikanischen Soziologen,
Berger, zum Ausdruck. Sein Buch , Rumor of Angels®, zu deutsch: Auf den Spuren
der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wiederentdeckung der Transzendenz,
1970, ist der Versuch, die Wirklichkeit Gottes in transzendental-,soziologischen®
Gedankengingen aufzudecken. Er geht die Front der Gegenwart mit dem wachen
Gewissen und dem geschirften Blik des Soziologen ab und entdeckt Schritt
fur Schritt die Zeichen der Transzendenz, die Zeichen des Absoluten. ,Ich
fordere die Theologen auf, sich in der empirisch gegebenen Situation des Men-
schen nach etwas umzusehen, das man Zeichen der Transzendenz nennen konnte“.
Transzendenz heifit fir Berger schlicht und einfach: ,Uberschreiten der bzw. Her-
austreten aus der Alltagswelt.“ Diese ,Neue(n) Wege der Theologie” findet er im
~prototypischen Verhalten“ des Menschen, in den immer wiederkehrenden Ver-
richtungen und Empfindungen, die essentielle Ziige des Seins des ,Menschen als
Lebewesen auszudriicken scheinen.2s Wenn sich die moderne Gesellschaft nicht
der Lacherlichkeit billigster Banalitit ausliefern will, muf sie sich zur Transzen-

2 Auch fiir den tschechischen Marxisten V. Gardavsky, ,,Hoffnung aus der Skepsis“, 1970,
ist dieses Dilemma von ideologiefeindlichem Positivismus und tatsachenfremder Ideologie
Ausgangspunkt seiner Analyse des Marxismus.

24 Vgl. J. B. Metz, Kirchliche Autoritit im Anspruch der Fretheitsgeschichte, in: Kirche im
Prozef der Aufklirung, 1970, 53-90. 77: ,Die rein kontemplative Flucht aus der Ge-
schichte ist kein Weg fiir Erkenntnis und Erfahrung Gottes im biblischen Sinne. Denn das
auflergeschichtlich gesuchte ,Andere’ wire nicht Gott im Sinn dieser neutestamentlichen
Gottesbotschaft, sondern gerade Natur®. .. .

25 79f; 108: ,...sowohl das tigliche Leben als auch das theorctische Denken verdanken
ihren Reichtum zum grofiten Teil der Ekstase. Ich wiederhole noch einmal, dafl ich damit
nichts Mystisches, sondern jenes Heraustreten aus den Gewiflheitsstrukturen der Alltags-
welt meine, jene Offenheit fiir das Numinose, die uns von allen Seiten umgibt. Wenn die
philosophische Anthropologie ithren Namen zu Recht trigt, fafit sie diese Moglichkeiten
des Menschen ins Auge und erkennt darin thre eigene metaphysische Dimension.“ Skepti-
scher, aber dennoch offen bleibend, spricht Ronald D. Laing iiber die ,transzendentale
Erfahrung®, in: Phdnomenologie der Erfahrung, 1967, 120-133.



Im Spregel der Zeit 375

denz, zu Gott offenhalten. Berger analysiert die Tag-26 und die Nacht-Seiten2?
der modernen Gesellschaft; und immer wieder erwichst daraus eine Art induktiver
Theologie, die bei Gott endet28.

Beide Wege, der Bergers mit seinem Spott auf die positivistische Sozielogie und
der einer Flucht in die Bewuftseinserweiterung — mag sie nun von Zen-Meditation
oder von der Drogen-Intoxikation stammen —, sind fiir den Christen wahrschein-
lich nicht bis zum Ende gangbar. Aber es sind Versuche, sich aus der religions-
losen modernen Gesellschaft zu befreien, es sind Wege, auf denen der Mensch
sich bewuit wird, dafl er ,Mehr als Mensch (Pascal) ist und man darum sein
Wesen definieren konnte: Menschsein heiflt iiberschreiten (E. Bloch)2®,

Enthusiastisches Christentum

Véllig andere Impulse scheinen beim ersten Hinblicken in den Pfingstbewegungen
wirksam geworden zu sein — aber nur beim ersten Hinblicken; denn bei naherem
Zuschauen umkreisen die oben aufgezeigten Tendenzen — auch die ,Gott-ist-tot“-
Theologie in vielen ihrer Ansitze30 — das gleiche, was in diesen ,pentecostal mo-
vements“ explosiv in die Uffentlichkeit dringt. Thr ,Historiker“, der Genfer
Theologe Walter J. Hollenweger, spricht von 15 bis 85 Millionen Anhéngern.
»Die statistische Unsicherheit liegt nicht nur daran, dafl eine grofle Anzahl der
Pfingstgruppen sich kaum um die Zahl ibrer Mitglieder Sorge macht, sondern auch
daran, daf ziemlich viele von ihnen gar nicht bekannt sind; sie kiimmern sich nicht
um ihre Beziehungen zu anderen Gruppen®st.

Meist werden zwei Anfangsdaten dieser Bewegung angegeben: ,Charles F.
Parham, ein fritherer Methodistenprediger, eréffnete 1900 in Topeka, Kansas,
eine Bibelschule mit vierzig Studenten... Er beauftragte diese Manner und
Frauen, von denen zwdlf Geistliche waren, wihrend seiner vierwdchigen Abwe-
senheit das Thema der Geisttaufe in der Bibel zu studieren. Er war erstaunt, als
sie ihm bei seiner Riickkehr sagten, sie hitten gefunden, daff gleichzeitig mit dem
HL. Geist auch das Zungenreden gekommen sei. Nun begannen sie zu warten, zu
beten und zu meditieren, und der HI. Geist kam auf sie, zuerst auf einen, dann

26 89f. Die Todesfreiheit der Kindheit haben alle Menschen erlebt, und es ist anzuneh-
men, daf auch alle dann und wann das ,transcendere der Freude erfahren. Vom indukti-
ven Glauben aus erlebt, ist Religion die absolute Betitigung der Kindheit und der Freude
sowie aller jener menschlichen Gebirden, die sie zuriickbringen.*

27 97f: ,Der moralische Imperativ, ein Kind vor einem Mérder zu retten ... Einen sol-
chen Imperativ zu bestreiten, scheint uns unmdglich. Mit der Frage nach dieser ,Unmog-
lichkeit‘ stoflen wir wieder auf ein Zeichen von Transzendenz.*

28 Das dritte Kapitel: Neue Wege der Theologie: Am Anfang ist der Mensch.

29 Die theologische Korrespondenz versuche ich darzustellen im Kapitel ,Der Mehr-Wert
des Konkreten: Glauben ist mehr als Glauben®, von Motive — Modelle fiir ein Leben als
Christ, 1970, 64-102.

30 Thomas J. J. Altizer ist besonders zu nennen; Amerika wird bei ihm zum Heilsland,
,God’s chosen people®; die mythologisch-spekulativen Dichtungen William Blakes ( 1827)
und Melville’s Mobby Dick liefern dazu die Bilderwelt.

31 Redécouvrir le Pentecbtisme, in: Verbum Caro, Nr. 93, 1970, 74-78, 75,



Im Spiegel der Zeit 376

auf mehrere und sie sprachen in Zungen. . .“s2, Trotz wachsender Widerstinde
und Riickschlige breitete sich die Bewegung Parhams weiter aus. ,Ein Schiiler
Parhams, der Negerpriester W. J. Seymour . .. kam mit seinen beiden Assisten-
tinnen ... (1906) nach Los Angeles und predigte iiber Apg 2,4: Wer nicht in
Zungen redet, ist nicht mit dem HI. Geist getauft... Die ilteren Glieder (der
methodistischen Heiligungsbewegung) aber hatten schon seit Jahren das Erlebnis
der Geistestaufe fiir sich in Anspruch genommen . .. Die Predigerin Neeley Terry
jagte Seymour fort, worauf er Versammlungen in Privathiusern von Gliedern der
Gemeinschaft hielt. Am 9. April fiel das Feuer in einer Gebetsversammlung an der
Bonnie Brae Street. .. Viele, meist Glieder der Church of the Nazarene und an-
derer Heiligungsdenominationen, erlebten die Geistestaufe. Seymour mietete eine
alte Methodistenkirche an der Azusa Street 31235, Hier sicht die Pfingstbewe-
gung ihren Beginn,

Man kann zwar nur mithsam von einer einheitlichen Bewegung sprechen; aber
ein einheitlicher Geist lebt in all diesen Gruppen verschiedenster Herkunft und
entgegengesetzter Einstellungen. In Europa wurde dieser Geist fast zur gleichen
Zeit wie in den USA wirksam durch Th. B. Barratt, ,einen begabten Grieg-Schii-
ler®, der die Los-Angeles-Erweckung erleben durfte3t. Oslo, Skandinavien sind
die ersten Etappen. In Lateinamerika wurde die Bewegung ,durch die Uberwin-
dung des falschen Entwederoder zwischen Kommunismus und Feudalismus . . .*
begiinstigt. Die brasilianische Pfingstbewegung stellt z. B. heute den zahlenmiRig
stirksten ,latein“-sprachigen Protestantismus der Welt dar. Die ,Assembléias
de Deus* zihlen fast zwei Millionen Mitgliederss, Das pfingstliche Leben grofier
afrikanischer Gruppen wird — sicher nicht ganz zu Unrecht — von vielen evange-
lischen Schwesternkirchen mit Mifitrauen beobachtet; andere aber suchen mit
Selbstbewufitsein Anschlufl an den Ukumenischen Rat der Kirchen. Am wichtig-
sten zu vermerken ist aber wohl, dafl auch innerhalb der klassischen evangelischen
Kirchen der USA die typischen pfingstlichen Aufierungen an Boden gewinnen und
von vielen Pfarrern bewuflt gepflegt werden?s,

Seit 1939 finden internationale Konferenzen der Pfingstbewegungen statt, zum
Teil mit scharfen fundamentalistischen (in katholischer Sprachgebung: ultra-reak-
tiondren) Stellungnahmen. Aber man sucht gelegentlich die Gemeinsamkeit, die

8 Morton T. Kelsey, Zungenreden, mit einer Einfiihrung von Kurt Hutten und einem
Vorwort von Upton Sinclair, 1970; 891.

8 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, Die Pfingstbewegung in der Geschichte und
Gegenwart, 1969, 22; dieses Buch liefert sowohl eine umfassende Dokumentation wie eine
verstehende Auseinandersetzung mit den einzelnen Phiinomenen der Pfingstbewegung.

3¢ Ebd. 64.

35 Ebd. 67 f.

3 Hollenweger, ebd. 18 f, kommt zu drei Folgerungen: 1. Eine positive Beurteilung der
Pfingstbewegungen, die in ihren anglikanischen und lutherischen Denominationen ,gesell-
schaftlich von ihren Kirchen eingeordnet werden kénnen.“ 2. Eine Sprache allerdings, die
immer noch allen Mifiverstindnissen Raum gibt. 8. Die Konsequenzen ,in Richtung der
sozialethischen Probleme“ sind ebenfalls noch nicht geniigend bedacht. Zum Verhiltnis
zum Ukumenischen Rat der Kirchen vgl. 496-513.



Im Spiegel der Zeit 377

Fingliederung in den groferen christlichen Rahmen — obgleich viele der Prediger
sich dariiber beklagen, dafl mit der Institutionalisierung auch die ,Geistwirkun-
gen“ nachlassen. Auf der Vollversammlung des Okumenischen Rates von Uppsala
(1968), auf der auch die katholische Kirche zu Wort kam, sprach ein Vertreter
der Pfingstbewegungen. Fiir andere pfingstliche Gemeinden allerdings ist der
Okumenische Rat das ,Hindernis fiir die pfingstlich verstandene Evangelisa-
tion“s7,

Auch im katholischen Leben der USA spielen Pfingst-Vorkommnisse eine wach-
sende Rolle. Wihrend die Pfingstbewegung in ihrem Ursprung sich auf sozial
niedrigste Bevolkerungsschichten stiitztess, geschah im katholischen ,Raum das
Uberraschende, daf gerade wissenschaftlich und theologisch gebildete Kreise sich
von diesen ekstatischen Erweckungsgottesdiensten beeindrucken lieflen. In Pitts-
burgh (Pennsylvania) an der Duquesne-Universitdt begann es um 1966. Beengt
vom elfenbeinernen Turm des Studiums, deshalb zusammengeschlossen zu sozia-
len Aktion und auch beeinflufit durch die Cursillo-Bewegung, entdeckte eine
Gruppe der Universitit die Spiritualitit der Pfingstbewegung. Januar 1967 zeig-
ten sich in dieser engagierten Gruppe die gleichen Phinomene wie in den typi-
schen Pfingst-,Sekten®. Von dort verbreitete sich die Bewegung schnell diber das
ganze katholische Nordamerika.?® ,Bis heute haben die amerikanischen Bischofe
noch keine grundsitzliche Kritik an dieser Bewegung gedufiert. In einer ,nicht-
offiziellen und vorliufigen Erklirung‘ stellten sie fest, dafl die Bewegung theo-
logisch gesund sei“4o,

Die Geist-Taufe und das Zungenreden

,Die traditionellen Kirchen sind nach pfingstlicher Anschauung zwischen Ostern
und Pfingsten steckengeblieben“41. Die Lehre von zwei Gruppen von Christen, den
Geistgetauften und den Nichtgeistgetauften, ist durchgingiges Dogma der Pfingst-

3 Vgl. die AuBerungen der ,Assemblies of God“; bei Hollenweger, 46.

38 Allmihlich erst beginnt sie ihren Ursprung im Negerchristentum auszoweiten auf brei-
tere Schichten der USA. Die letzte Volkszihlung in den USA von 1986 gibt einen ~ heute
nicht mehr stimmenden — Uberblick. ,Das Durchschnittseinkommen der Mitglieder pro
Pfingstgemeinde lag unter demjenigen aller amerikanischen Kirchengemeinden, sogar un-
ter demjenigen der amerikanischen Negergemeinde“ (Hollenweger, 27).

3 K. und D. Ranaghan, Catholic Pentecostals, 1969, stellen diese Entwicklung mit zum
Teil enthusiastischen Berichten dar. Anch im katholischen Schrifttum finden sich die typi-
schen Pfingst-Traktate; vgl. Stephen B. Clarik, Conformation and the Baptism of The
Holy Spirit, 1969; oder J. Cavnar, Prayer Meetings, 1969; Hollenweger, Das Charisma in
der Okumene, Der Beitrag der Pfingstbewegung an die allgemeine Kirche, Una Sancta, 26,
1970, 150-154, wiirdigt jetzt wie in der Anm, 81 erwihnten Aufsatz den katholischen Bei-
trag. In seinem grofien Werk werden noch die zahlreichen Zusammenstdfie mit dem Ka-
tholizismus berichtet; vgl. 92 f; 108 ff; 291-7; 300-2; 442 ff. Die katholische Entsprechung
ist eben noch jung.

40 Hollenweger, Redécouvrir, 76; man mufl daneben die vielen und harten Kédmpfe hal-
ten, die besonders in Lateinamerika zwischen katholischen Geistlichen und der Phngst-
bewegung sich abspielten.

41 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 372.



Im Spiegel der Zeit 378

bewegungen. Die Bufitaufe, das allgemein-christliche Sakrament, bilde nur den
— nach einigen Autoren sogar unerheblichen — Anfang des Christseins. Die Voll-
endung ereigne sich in der ,Geistestaufe®, die allerdings von den meisten Pfingst-
gemeinden ,nicht fiir heilsnotwendig® erachtet wird. ,Sie muf als ein befreien-
des, enthemmendes, das Emotionale und manchmal auch das Erotische integrie-
rendes Erlebnis verstanden werden, das fiir diejenigen, die es spontan und echt
erlebt haben ... von grundlegender biographischer Bedeutung ist“s2. Ahnlich,
wie auch die Siinde ,auf das psychologisch Erlebbare* reduziert wird#, glaubt
man die Notwendigkeit der emotionalen Betroffenheit aus den biblischen Berich-
ten ablesen zu miissen. Die Niahe zu dem, was oben unter ,Bewufltseinserweite-
rung® angedeutet wurde, kommt in den Blick.

Die wichtige ,kirchen“-bildende Frage aber geht nach dem Kriterium: Woran
erkennt man mit Sicherheit, dafl ,der Geist vom Himmel herabgefallen ist“, daf§
ein Christ der Geisttaufe gewiirdigt wurde, dafl das emotionale Erlebnis nicht
nur psychologische Emotion, sondern géttliche Pfingstgnade bedeutet? Die Unter-
scheidung von gewdhnlichen Christen und ,Geheiligten ist ein Erbstiick aus den
sogenannten ,Heiligungsbewegungen®, die wiederum sich an die Methodisten-
kirche John Wesleys anlehnten. Es wire ein lohnendes Unternehmen, diesen
Abhingigkeiten nachzugehen, sie iiber mittelalterliche Stromungen innerhalb
und auferhalb der Kirche# zuriickzuverfolgen bis in den Ursprung#. Die zwei
Klassen von Christen, die die mittelalterliche Mentalitit durch den Stand der
Geliibde abgrenzte, hat zweifellos nicht nur duflere Verwandtschaft mit diesen
Bewegungen, die vom Montanismus Tertullians bis zum pentecostal movement
reichen. Von Anfang an stellte sich die Frage nach den ,Kriterien® der Geisttaufe,
nach dem Zeichen fir das Erhobenwerden in den héheren Stand der Vollchristen,
die Frage nach der ,Unterscheidung der Geister®.

Auf diese Frage nach dem ,Kriterium* aber antworten die Pfingstbewegungen

4 Ebd. 875.

4 Ebd. 369; vgl. 851 ff.

4 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 20; M. Schmidt, John Wesley, Bd. 1, Die
Zeit vom 17. Juni 1703 bis 24. Mai 17388, Ziirich 1953, ist aufschlufireich. Der zweite Band
erschien 1966. E. Beyreuther, Die Erweckungsbewegung, Géttingen 1963, stellt in einem
Faszikel einer grofien evangelischen Kirchengeschichte die Zusammenhinge dar.

% Bei den Katharern z. B. findet sich vieles wieder, was in den Pfingstbewegungen unse-
rer Tage aufbricht; vgl. besonders H. Séderberg, La religion des Cathares, Uppsala 1949;
A. Borst, Die Katharer, Stuttgart 1953; und journalistischer E. Fornaircen, Le mystére
cathare, Paris 1964.

4 Hinzuweisen wire auf die, durch die Gregor-v.-Nyssa-Forschung ernent ins Gesprach
gekommene Monchssekte der Messalianer; auf den montanistischen Enthusiasmus, und da-
hinter stehend den religionsgeschichtlichen Background vieler urchristlicher Phinomene,
die z. T. gar nicht so spezifisch christlich sind, wie eine Apologetik wissen will. Was E.
Glenn Hinson beschreibt, in: Eine kurze Geschichte der Glossolalie, ist weniger noch als
ungeniigend (in: 2000 Jahre Zungenreden, Glossolalie in biblischer, historischer und psy-
chologischer Sicht, Kassel 1968, 45-75); etwas aufschlufircicher berichtet A. Bittlinger,
Glossolalie, Schlofl Craheim 1969; aber auch er bleibt noch zu schr im Bereich des Ortho-
doxen.



Im Spiegel der Zeit 379

mit dem charismatischen Ereignis des ,Zungenredens“4. In dieser Antwort erst
ist das eigentliche ,konfessionsbildende“ Element gefunden. ,Die Plingstler ver-
stehen darunter ein Reden in einer Menschen- oder Engelsprache, die der Betref-
fende nie gelernt hat. In ihrer Literatur zitieren sie viele Zeugnisse identifizierter
Sprachen“48. Dasjenige, was in breiteren katholischen Kreisen z. B. durch Therese
von Konnersreuth bekannt wurde, nimlich das Sprechen in einer véllig unbe-
kannten oder doch niemals erlernten Sprache, soll sowohl erstmaliges Zeichen der
Geisttaufe sein, wie es auch stindig die pfingstliche Frommigkeit und die Gottes-
dienste mitbestimmt. Man belegt diese Lehre mit der Heiligen Schrift und sieht
durchgéngig volle Identitidt im Sprachwunder des Pfingstkapitels der Apostel-
geschichte und der Glossolalie, tiber die Paulus Andeutungen macht®®. So gut wie
alle Autoren legen auch Wert darauf, dafl dieses Zungenreden kein ekstatisches
Lallen, sondern artikuliertes Sprechen seis®. Hollenweger macht deshalb die grif-
fige Unterscheidung: ,heifles“ Zungenreden — ,das man als ekstatisch bezeichnen
konnte, obschon der Zungenredner nie ,auller sich ist’ — und Jkaltes’ Zungen-
reden — ,manchmal mystisch, manchmal wie eine unverstindliche Fremdsprache

. etwa so wie wenn man am Radio einen unverstindlichen fremdsprachigen
Sender einstellt“s1, In diesem ,Sprachenreden“ — wie Bittlinger statt ,Zungen-
reden“ sagt, um die Niichternheit zu unterstreichens? — findet der Pfingstler das
Heilszeichen dafiir, daf er die Geisttaufe empfangen habess.

Die Vielfalt der Gnadengaben

Zahlreiche Diskussionen kniipfen sich — leicht verstindlich — an dieses ,Zentral-
dogma“ der Pfingstgemeinden an. Es gab einen Streit um die Stufen. Von John
Wesleys Methodisten und ihrer vergrobernden Weiterfithrung durch die ameri-

47 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 879 ff; vgl. 26; 31—4; 389; anch hier ist die
»orthodoxe“ Parallele in der Geschichte aufzusuchen; sie trigt — wie gesagt — den Namen
»Unterscheidung der Geister®, und ihre Realisation war z. B. im Messalianismus der Vater-
zeit dhnlich grob materiell wie in den Pfingstbewegungen: Gute oder bose Emotion wnrde
gleichgesetzt mit Ergriffensein von Gott oder von Satan. Es pafit ins Erscheinungsbild, dafl
auch in den Pfingstbewegungen die Didmonologie eine grofie Rolle spielt; vgl. Hollenwe-
ger, 424-431. Aber wiederum sind die innerkatholischen Parallelen von Teufelsaustrei-
bungen usw., die periodenhaft durch die Massenbldtter gehen, nicht zu iibersehen.

48 Hollenweger, 389.

4 Bittlinger bringt kurze Uberblicke #iber die exegetische Forschung. Auch Frank Stagg
berichtet dariiber, Glossolalie im Neuen Testament, im Sammelband von Anm. 46, 18—44.
% In der katholischen mystischen Tradition kennt man eine ,Engelsprache®.

51 393.

52 11: ,Dijese Ubersetzung (Zungenreden) ist nicht besonders gliicklich, weil sie das Cha-
risma der Glossolalie von vornherein mit Miflverstindnissen belastet... Wir kommen
also der urspriinglichen Wortbedeutung naher, wenn wir Glossolalie mit ,Sprachenreden’
iibersetzen.“

5 Wir stehen in einem Zentralproblem des Christentums. Das Konzil von Trient hat
ausdriicklich gegen die absolute Heilssicherheit Stellung genommen, die — aus der Sicht
des Konzils — von den Evangelischen in der Trosterfahrung nnd von den Calvinern im
Pridestinationsglauben (nach Max Weber Ursprung der kapitalistischen Besitz-,Sicher-
heit“) gesucht wurde.



Im Spiegel der Zeit 380

kanische Heiligungsbewegung iibernahm man die Lehre vom zweistufigen Heils-
weg: Bekehrte und Geheiligte. Ist die ,Geistestaufe* nun eine dritte Stufe, oder
muf man die ,Heiligung“ nicht als Stufe, sondern nur als Lebensprozef} auffas-
sen?$t Ahnlich wie bei den mittelalterlichen Katharernss und den frithchristlichen
Montanisten gibt es auch Gruppen, in denen eine weitere Stufe gelehrt wird, ,die
Akzeptierung der Autoritit der Apostel* in der Apostolischen Kirchess. Selbst
die Frage nach ,Unsiindlichkeit* und die nach dem Aufgehen der Ichhaftigkeit
im endgiltig erreichten Ziel scheint in einigen Gruppen wiederzukehrens?. Im
Zusammenhang damit stellt sich natiirlich die Frage, wie es mit den Christen
dieser Gemeinden bestellt sei, die noch nicht oder iiberhaupt nicht von der Geist-
taufe ergriffen werden, ~ eine Frage, die in der stindischen Mentalitit des Mit-
telalters nicht gravierend war, die aber dem demokratischen Bewuftsein unserer
Zeit unlosbare Schwierigkeiten bereitetss,

Und die anderen Charismen der Schrift? ,Am 7. Mai 1946, ungefahr um 11
Uhr, besuchte ein weiigekleideter Engel William Branham, damals amerikani-
scher Baptistenprediger. Der Engel war glattrasiert, hatte dunkles, bis auf die
Schultern herabhingendes Haar und ein sympathisches, braungebranntes Gesicht.
Er sagte zu Branham: ,Fiirchte dich nicht. Ich wurde aus der Gegenwart Gottes,
des Allméchtigen, gesandt, um dir deinen besonderen Lebensweg und deinen (dir
bis jetzt) unverstandenen Schicksalsweg zu deuten. Du sollst wissen, daf Gott
dich gesandt hat, den Menschen die Gabe der géttlichen Heilung zu bringen.
Wenn du aufrichtig sein wirst und die Menschen dazu bringst, dir zu glauben,
kann deinen Gebeten nichts widerstehen, nicht einmal der Krebs.® Seither verlie§
die Fithrung des Engels Branham nicht mehr . .. In den folgenden Jahren fiillte
Branham die grofiten Fufiballplitze und Sile der Welt.“ ... Er starb an den
Folgen eines Autounfalls Weihnachten 1965. ,Er hatte aber auf den 25. Januar
des kommenden Jahres einen grofen Wunder-Evangelisations-Feldzug angekiin-
digt. Seine Anhinger liefen seinen Leichnam einbalsamieren und kiihllagern,
weil sie dessen Auferstehung auf den 26. Januar erwarteten. Als diese ausblieb,
wurde die Frist auf Ostern 1966 verschoben . . .59

Scharlatan oder Heiliger? Amerikanisches Managertum oder Frommigkeit?
Natiirliche Begabung oder wunderbares Eingreifen Gottes? Schamanismus oder

5¢ Hollenweger, 361 ff.

8 Sie hatten in ihren ,Kirchen® eine streng gegliederte, charismatische Hierarchie, wo
Vollkommenheit und hierarchische Stellung zusammenfallen sollten.

% Hollenweger, 362. Wiederum ist auf die mittelalterliche Lehre (von Ps. Dionysius her-
stammend) zu verweisen, wonach der Ordensstand ,status perfectionis acquirendae®, der
Bischofsstand aber ,status perfectionis acquisitae“ war.

57 Hollenweger 362; Eine Lehre, die wiederum in messalianischen und Katharer-Kreisen
ventiliert wurde. Gerson konnte im Spatmittelalter genau diese ,Hiresie* Jan van Ruus-
broec zum Vorwurf machen. ,Die Briider und Schwestern vom freien Geiste“ (Geist!) be-
wegten sich in diesen Vorstellungen.

% Hollenweger, 33: ,Es ist bekannt, dafl es heute viele Mitglieder der Assemblies of God
gibt, die die Geistestaufe nicht erlebt haben. Diese Glieder stehen unter einem fortwih-
renden psychischen Druck. . .“

5 Hollenweger, 397-399.



Im Spiegel der Zeit 381

Christentum? Man kann an diesen Phiinomenen nicht vorbeigehen, wenn man die
Pfingstbewegungen betrachtet, obgleich sic matiirlich nicht auf die Plingstbewe-
gungen beschrinkt sind. Die Parallelen im katholischen Raum der Gegenwart wie
der Vergangenheit driangen sich auf. Der mitleidige Spott des aufgekldrten Chri-
sten formuliert sich auf den Lippen. Doch damit ist es nicht getan. Die Wirklich-
keit auch unseres modernen Lebens ist vielfiltiger, als die zupackende Harte von
Wissenschaft und Technik greifen kann. Geniigt es vor diesen (wahren oder un-
wahren) Phinomenen auf den Menschen hinzuweisen, ,der mehr ist als ein
Mensch* (Pascal, Bloch), auf das Unerklarliche in uns, das weder Psychologie noch
Medizin entritselt haben? Geniigt es zur Deutung, darauf hinzuweisen, dafl im-
mer wieder Menschen auftreten, die Kraft haben, den Mitmenschen psychosoma-
tisch zu beeinflussen? Oder offnet sich ein Ausblick anf die absolute, von Gott
kommende und nicht vom Menschen aufsteigende Offenbarung der Kraft Gottes?
Unbedachter Spott zeugt eher von der Verlegenheit des Betrachters als von der
Primitivitit des betrachteten Gegenstands.

Natiirlich gibt es mehr oder minder gegliickte Versuche, all diesen »Charismen®
— vom Zungenreden bis zur Krankenheilung — psychologisch nahe zu kommen. Die
oben erwihnte , Therapeutische Seelsorge” bewegt sich gleichsam von unten, vom
Psychologisch-Padagogischen her an diese Erscheinungen heran. Ein sozialpsycho-
logischer Versuch von Wayne E. Oates, in Anlehnung an den bekannten Psycho-
logen Jean Piaget, offenbart die Grenzen der totalen psychologischen Erklarung
des Zungenredens®, Mit Recht stellt der Facharzt fiir Psychiatrie G. Sontheimer
die Fragen: ,Jmmer dann, wenn es zu einer wirklichen Begegnung zwischen Men-
schen und zu einer Begegnung der Menschen mit Gott kommt, verdndert sich
etwas, geschieht Heilung ... Ist das nun etwas Selbstverstindliches oder etwas
Wunderbares? ... Was heifit cigentlich Krankheit und Gesundheit? ... Wird
cine Krankenheilung nicht zwangsliufig zu einem mehrdimensionalen Gesche-
hen .. .P“61

Sekte oder Kirche?

Zu allem, was iiber die Pfingstbewegung zu berichten wire, lassen sich Parallelen
am Rand und in der Mitte des katholischen Raums aufzeigen. Selbst das Auftreten
dieser Phiinomene in gebiindelter Dichte findet sich hier; und dies sogar in einem
gar nicht zufilligen Zusammentreffen dort, wo man gemeinhin von Frommigkeit
und tiefem Glaubensleben spricht: Marienerscheinungen, Wallfahrt, Visionen

# Im Sammelband von Anm. 46: Eine sozialpsychologische Untersuchung der Glossolalie,
76-99. 91: ,Die Entwidklung der Sprache ist eine Sicherheitsmafinahme, durch die man
lernt, anderen Menschen zu vertrauen. Wenn ein religidses Erleben einschneidend ist,
wenn es wirklich in die Tiefe geht, und nicht nur die Oberfiiche menschlicher Erfahrung
beriihrt, dann nimmt es nicht wunder, dafl es sich bei Menschen, deren innerste religiose
Bediirfnisse durch Verbindung, Intellektualismus, Institutionalismus und den Oberflichen-
firnis gesellschaftlichen Benehmens unterdriickt wurden, in grob verzerrtem und scheinbar
sinnlosem Gestammel Bahn bricht, wie es bei Zungenrednern beschrieben wurde®. Grund-
lage dieser Erkldrung ist die ~Kinderpsychologie“ Piagets.

6t In Roland Brown, Beten und Heilen, Schlofft Craheim, 1969, 99-102.



Im Spiegel der Zeit 382

usw. Das alles sollte uns davor bewahren, zu schnell das Wort Sekte® iiber die
Lippen kommen zu lassen. Es sollte geradezu ein Erkennungszeichen fiir ,katho-
lisch® sein, dafl viele und divergierende Tendenzen ihren Platz haben.

Aber trotz allem Wohlwollen ist der Sektenverdacht fiir manche der Pfingst-
bewegungen nicht abzuweisen. Nicht ihr enthusiastisches Gebaren, aber ihre
dogmatische Starrheit gibt zu denken. Bibelwissenschaftliche Forschungen — wie
z. B. die Erkenntnis eines Deutero- Jesaia — sind Abfall vom Wort Gottes. Theo-
logen wie Karl Barth werden als ,Modernisten® und »Sektierer® gebrandmarkte2,
»Die Schdpfungserzihlung in Gen 1-3 wird wértlich verstanden“ss. Solche und
andere ,fundamentalistische® Auferungen sind natiirlich nicht durchgingiges
Dogma, prigen aber doch den Geist vieler dieser Kirchen.

»Eine Kontroverse iiber die Trinititslehre entstand in der Pfingstbewegung
erst, als ein groferer Teil der Pfingstprediger die trinitarische Taufe nach
Mt 28, 19 als ungiiltig erklirte und mit Bezug auf die Apostelgeschichte Wieder-
taufen ,im Namen Jesu’ anordnete“®4, Dieser »Jesus-only“-Streit brachte schon
frith dogmatische Abspaltungen innerhalb der Urbewegung. Eine Gruppe von
Predigern, die eine Art ,modalistischer Trinitétslehre® fiir richtig hielt und lehrte,
»dafl Jesus der Name fiir Gott den Vater, Gott den Sohn und Gott den Heiligen
Geist sei“, trennte sich 1915 von den Assemblies of God ab%s, Aber auch inner-
halb der ganzen Bewegung scheint das Trinititsdogma mehr akklamatorisches
Bekenntnis als verstandene Wirklichkeit zu bilden — darin nicht unihnlich den
meisten Frommigkeitsformen innerhalb der klassischen Kirche!66

In den moralischen Extremismus fiihrt die Bedeutung, die man der Erlésung
durch Christi Blut und der Jungfrauengeburt gibt. Maglichst wortlich wird das

¢ Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 324 ff. Hollenweger setzt sich 566-575, mit
dem Problem des Sektierertums auseinander. Sein Versuch ciner Neubestimmung des Be-
griffs ,Sekte* sollte dem katholischen Leser zu denken geben: ,Zur Sekte gehdrt, wer sich
selber aus der Gemeinschaft der Heiligen ausschlieft, das heifit, wer behauptet, dafl in
seiner kirchlichen Organisation, in seiner Theologie, in seinem Glaubenserlebnis Gottes
Wille unkorrigierbar ,Fleisch geworden ist. Wer seine Frémmigkeit oder Theologie dazu
benutzt, einem anderen Christen das Christsein abzusprechen, macht seine eigene From-
migkeit oder Theologic zum Mafistab dessen, was Kirche ist, und leugnet damit die Ein-
maligkeit der Fleischwerdung Gottes in Jesus Christus.“ Sosehr der Vorschlag zu begrii-
Ben ist, den Begriff Sekte nicht mehr auf die Pfingstbewegungen anzuwenden, so wenig
scheint mir die Behauptung durchschlagend zu sein, daff nur ,unbedeutende Ausnahmen™
unter den Pfingstgruppen sich sektiererisch gebarden. Die Hinweise im Text oder auch ein
Zitat aus der Zeitschrift, The Evangelist, von 1964 sprechen eine andere Sprache: ,Martin
Luther sagte: ,So gewifl als Jesus Christus Gottes Sohn ist, so gewi ist der Papst von
Rom ein leibhaftiger Teufel’. Wie hat sich aber die reformierte protestantische Kirche seit
der Zeit Martin Luthers entwickelt? Sie ist zur Bruderkirche von Rom geworden, und bald
wird man sich eines Martin Luthers schimen.® Die Frage, die Hollenweger selbst stellt
(s. Anm. 78), bleibt ,offen®,

% Ebd. 329 ff.

8¢ Ebd. 347 ff.

% Ebd. 81.

% Ebd. 347. K. Rabner hat des Sfteren auf diese offenen Wunden im katholischen Glau-
bensleben hingewiesen. Mit ,fundamentalistischer“ Repristinierung aber wire nichts oder
gar weniger als nichts (ndmlich noch Schlimmeres) bewerkstelligt.



Im Spiegel der Zeit 383

Abwaschen durch Christi Blut verstanden, und mit der Jungfrauengeburt verbin-
det sich eine Abwertung des Zeugungsaktes®?.

Aus christlichen Héresiegeschichten sind die Parallelen dieser Verbindung von
Enthusiasmus und ethischem Rigorismus bekannt. Meist schlug der Rigorismus
schnell um in das Gegenteil: Wenn das Leiblich-Materielle sowieso siindhaft ist,
kann man es walten lassen, wie es willl Dieser Umschlag zum Libertinismus trat
in den Pfingstkirchen so gut wie tberhaupt nicht auf: Die Verbindung mit dem
amerikanischen Puritanismus schob wohl einen Riegel vor die Tiir — von diesem
Stigma des Sektierertums hielt sich die Bewegung frei.

Aber der Rigorismus zeitigte andere seltsame Friichte: ,Religion ist, was man
nicht darf®, {iberschreibt Hollenweger das betreffende Kapitel. ,Als der Chor der
,Evangelischen Gemeinschaft' anldfllich eines Ausflugs an einem Pfingstmontag
verunglickte, empfing die ,Gemeinde fiir Christentum’ folgende aufschluireiche
Weissagung: Meidet die Schmutztiimpel dieser Erde, nehmet Speise aus Meinem
Wort! ... 1ch hatte Regen des Segens bereit . .. Doch jene (Autoausfligler) wa-
ren nicht bereit . . . Darum konnte Ich nicht helfen. Meine Hand konnte nicht am
Steuer sein und lenken. Mein Fufl fand die Bremse nicht, und so mufiten sie ihr
Teil hinnehmen . . .“68, Statt zu lacheln sollte der Katholik lieber an die Exempel
mancher Predigtbiicher und Ansprachen denken! Einem, vor der Himmelstiir ste-
henden ,frommen Mann wurde gesagt, dafl sein Name im Buch des Lebens bis
zur Unkenntlichkeit verblafit und verraucht sei.“ ,Die meisten Pfingstler. . . fin-
den: Modische Kleider passen nicht zu einem Christen. Das Haar der Frauen darf
nicht onduliert werden . ..“®%. Alkohol ist tabu und wird von Gruppen auch fiir
den Abendmahlgottesdienst abgelehnt’?. Gewil} sind solche Phidnomene nicht
durchgingig. Gerade im europdischen Bereich versuchen die Pfingstgemeinden
eine gemiafigtere Einstellung zur modernen Welt — aber irgendwie lastet auf
allen der Rigorismus eines Gettochristentums, das immer schon in Gefahr der
Sektiererei stand.

Die gleiche offene Tiir zur Sekte zeigt sich in der ,Endzeiterwartung“. Schon
die Zeitschriftentitel belegen diese Naherwartung, die auch in genauer Datierung
der Parusie Niederschlag fand: ,Der Brautruf, ,Die letzte Posaune®, ,Ich
komme bald!“, ,Zubereitungsblatt fiir die Hinwegeilenden”, ,Maranatha“, , Mit-
ternachtsruf“. , Je dlter eine Denomination wird, je eher werden diese Zeitschrif-
tentitel aufgegeben®, schreibt dazu Hollenweger?l. Aber er macht auch einige

67 348-50.

68 443-464; 449.

%0 452ff.

7 Dies war z. B. ein Grund fiir die in Anm. 31 erwihnte Trennung.

71 Ebd. 468; ich kann es mir nicht verkneifen, auf eine Leserzuschrift von P. Tibor Gallus
8] in der Deutschen Tagespost vom 13. 5. 1970 hinzuweisen: ,Die von der Heiligen
Schrift angedeuteten ,Zeichen’ der Wiederkunft Christi erscheinen heute in einem neuen
Licht. ... Die von Jesus angedeutete Glaubensschrumpfung (Mt 24, 12; Lk 18, 8) 1aft sich
gar nicht schwer auf unsere Zeit anwenden, wenigstens als Begiun einer Phase, an deren
Ende der Glaube verschwunden ist (Lk 18, 8). Gewifl steht noch eines aus: Israels Be-
kehrung (Ré 11,25-32; vgl. 2 Kor 3,16). Aber heute existiert schon ein israelischer
Staat... Wenn Jesus im Jahre 1673 (Margarita Alacoque) von ,etzten Jahrhunderten’



Im Spiegel der Zeit 384

Seiten weiter mit Hilfe der Hoffnungstheologie Jirgen Moltmanns darauf auf-
merksam, welch wichtige Funktion der Impuls der Naherwartung im Christen-
tum von heute spielen miifite — wenn er nur sein modernes Gewand fande.

Die Frage: Sekte oder Kirche? zielt aber im Grunde an dem vorbei, was fiir
den katholischen Christen bedenkenswert ist. Diese Frage nimlich miifite anders
lauten! Vielleicht so: Wo hat unser traditionelles Christentum Schlagseiten zu
dhnlicher, sektiererischer Abweichung? Oder noch besser anders: Wo sind in
unserem traditionellen Christentum die Liicken, die offenen Stellen, in die das
pentecostal movement einspringt und vielen unserer Mitmenschen genau das gibt,
worauf sie warten und was sie anscheinend bei den traditionellen Kirchen nicht
finden?

Inseln oder Stoftrupps der Menschlichkeit

Christliche Gruppen — besonders solche, die auf das Erlebnis und die Erfahrung
Gottes sich stittzen — sollten niemals nur nach der Lehre, sondern immer auch (und
zuerst!) nach ihrem Leben beurteilt werden. ,Sebt, wie sie einander lieben* und
nicht ,Lest, was sie lehren®, gilt seit der Urkirche fiir die Glaubwiirdigkeit und
Ausstrahlungskraft des Christentums.

Von ihrem moralischen Gewissen her ist verstindlich, dafl die Pfingstbewegun-
gen sich mit dem klinisch reinen Rechtfertigungsglauben der lutherischen Ortho-
doxie nicht zufrieden geben konnten. Einer ihrer Schriftsteller schreibt zu einer
Darstellung, die der bekannte evangelische Sektenhistoriker Kurt Iutten? von
ihnen versuchte: ,Der Grundirrtum von Hutten besteht darin, daf er von einer
bedingungslosen Gnade redet, und eine solche kennt die Bibel nicht. Die Lehre
von der bedingungslosen Gnade ist ein Meisterstiick des Satans, mit der er schon
Millionen von Menschen betrogen und in die Verdammnis gefithrt hat“7s. Ohne
Bekehrung, ohne Anstrengung, ohne Kampf gegen die Siinde, ohne Bufle, ohne
Verzicht, ohne Streben nach Heiligkeit gibt es keine Rettung. ,Viele Elemente
pfingstlicher Frommigkeit sind katholisch“74, Aber auch ein evangelischer Autor
wie Hutten sollte verstehen, dafl das evangelische Reden von der ,Redhtfertigung
ohne Werke® vielleicht doch nur ein anderes Sprachspiel fiir die gleiche Sache ist,
die von den Pfingstgruppen als aszetische Leistung und Vorbereitung fiar die
Pfingstgnade gefordert wird.

Doch dieses ,Tun® richten die Pfingstgruppen fast durchgéngig auf den indi-
viduellen Menschen, auf das ,Heil der Seele“, auf das gnadenhafte Ergriffensein

der Erlésung redete, so wird die Heilsgeschichte kaum mehr weitere Jahrtausende dau-
ern! ... Es wire sehr wiinschenswert, wenn die Theologie sich mit diesen Fragen mehr
beschiftigen wiirde, als mit den demokratisierenden, soziologisicrenden, sich der Welt
immer mehr anpassenden Tendenzen... Dafl aber das Hauptinteresse auf die blof
menschlichen Erneuerungstendenzen verschoben wurde, gehért auch zu den schlauesten
Schachziigen der Gewalt der Finsternis.“ Massivere Texte aus anderen Publikationsorga-
nen brauchen wohl nicht angefiihrt zu werden.

2 Die Glaubenswelt des Sektierers. Anspruch und Tragiodie, 1962.

7 Hollenweger, Enthusiastisches Christentum, 358.

74 Ebd. 524.



Im Spiegel der Zeit 385

von Gott. ,Die Frommigkeit der Pfingstbewegung ist Hilfe fiir die Menschen auf
der Schattenseite des Lebens“75. Man hat sogar aus der politischen Abstinenz eine
Art Dogma gemacht: ,Man rettet keinen Menschen, indem man seinen Magen
fiillt . . .“78, Die Behauptung von Karl Marx, Religion sei Opium des Volkes, trifft
sicher fiir die Pfingstbewegungen zu — auch in ihrer positiven Aussage. Aber ist
das von vornherein etwas Negatives? ,Solange wir keine wirksamen Mittel gegen
die Krankheit von Welt und Kirche gefunden haben, solange nur ,die gebildeten
Kulturmenschen® die ,religiésen (und anderen) Bediirfnisse befriedigen konnen’,
solange diirfen wir den Leidenden die Linderungsmittel nicht verweigern“7?. Die
Pfingstbewegungen haben eine grofie Aufgabe der Menschlichkeit erfillt.

Doch dies darf nicht alles sein; in sidamerikanischen Pfingstkreisen geht die
Jugend iiber zur Partei derer, die aktiv werden wollen im politischen Engage-
ment. Auch innerhalb der Pfingstler regen sich — allerdings zaghaft noch — Ver-
suche, die private, nach innen und auf Trdstung ausgerichtete Frommigkeit aufzu-
brechen zum gesellschaftlichen Einsatz. Vielleicht wird hier das Kriterium liegen,
ob diese Bewegungen sich verschlieBen zur sektiererischen Eigenbrételei oder auf-
schliefen zur gemeinsamen christlichen Aufgabe und damit zur christlichen Ein-
heit, auf die heutzutage die christlichen Kirchen unterwegs sind?.

Anfrage an die katholische Frommigkeit

An uns allerdings, an das katholische Leben, gehen weitere Anfragen. Alle dog-
matischen und moralischen und ekklesiologischen? Riickfragen sollten beiseitege-
schoben werden vor der einen, der Frage nach dem, was uns fehlt, wo wir von den
Pfingstlern lernen konnen und miissen.

Das Wichtigste scheint mir folgendes zu sein: Der Nestor der liturgischen Er-
neuerung, Josef Andreas Jungmann, hat des 6fteren gezeigt, dafl mit der schrof-
fen Distanzierung der Grofikirche des 2. Jahrhunderts von der montanistischen
Geistesbewegung zugleich auch die Spontaneitit, die enthusiastische Frommigkeit

75 Ebd. 517; nach den beiden Aufsitzen von Hollenweger (vgl. Anm. 31; 39) sind es ge-
rade die katholischen Entsprechungen in den USA, durch die die Pfingstbewegungen aus
ihrer pietistischen Frémmigkeit herausgefithrt werden kénnen.

78 Ebd. 533; dieses Erbe wurde von den amerikanischen Heiligungsbewegungen iibernom-
men: ,Sind nicht fiir bekehrte Menschen in der Tat die meisten sogenannten sozialen Fra-
gen gelost? schrieb Liz. Dr. Dietrich 1902 in der Zeitschrift , Auf der Warte®. ,Man frage
doch einmal den Arbeiter, der dem Laster der Trunksucht den Scheidebrief gegeben hat
und seine Berufsarbeit in Gottes Namen als einen Gottesdienst betreibt.“ Ebd. 205.

77 Ebd 529.

78 Ehd. 532: ,0b diese Insel der Menschlichkeit ihre Besucher dazu veranlafit, die iibrigen
Bereiche der Gesellschaft zu vermenschlichen, oder ob sie sie dazu verfihrt, ihren Besitz an
Menschlichkeit gegen auflen abzukapseln — und damit zu verlieren — ist meines Erachtens
eine heute noch offene Frage.“

7 Die ekklesiologische Selbstbesinnung der Pfingstgemeinden wird den Weg aus dem
Dilemma finden miissen: Elite — und dann sektenhafte Abkapselung von den minderen
Christen, oder Allgemeinheit — und dann Absinken zur blofien Organisation; chd. 479 ff;
viele Pfingstgemeinden haben sich schon mit dem zweiten Glied des Dileminas begniigt.



Im Spiegel der Zeit 386

aus der Kirche verbannt oder sicher doch mit Mifitrauen beobachtet wurde. Von
der Grofziigigkeit des Paulus, der in seinen korinthischen Gemeinden die Fiille
der Geisteswirkungen begrifite — ,Ich wollte, dafl ihr insgesamt in Sprachen
reden konntet® (1 Kor 14, 5) —, ist im Laufe der Kirchengeschichte wenig iibrig
geblieben. Die Ordnung und die Reglementierung haben zu vieles aufgesaugtse.

Natiirlich taten sich gerade in der katholischen Kirche stets von neuem Tiiren
auf zu spontanen Frommigkeitsformen. Die ~ von vielen evangelischen Christen
als typisch katholisch empfundenen — Frommigkeitsformen wie Marienverehrung,
Wallfahrt, Herz- Jesu-Devotion, Medaillen, Segnungen, Andachten usw. sind ein
Ausdruck fiir das Bediirfnis des Christen, seine Frommigkeit spontan zu leben.
Vielleicht darf man auch auf die — wiederum oft als typisch katholisch empfundene
— Symbiose von Lebensfreude und Frommigkeit hinweisen, die sich in Festen und
»sakralen“ Orten um Wallfahrtskirchen niederschlagt.

Aber die Anfrage geht nicht nach riickwirts — diese Perspektive darf den Histo-
rikern iiberlassen werden. Sie geht nach vorwirts und sie geht ins Zentrum des
Christlichen, das auch in der katholischen Frommigkeit immer wieder von den
»spontanen“ Auflerungen gereinigt wurde. Und die Anfrage ist cine zweifache:
Wie sollte heute und morgen die Spontaneitit und Impulsivitit aussechen, ohne
die jede Frommigkeit nur den halben Menschen erfafit? und weiter: Wie kann
sich diese Spontaneitit den Zugang zur Mitte des Christentums verschaffen?s!

Der Methodist Harvey Cox hat sich in seinem neuesten Buch dieser Frage ge-
stellt. Seine Stadt ohne Gott (1965) quoll noch iber vor Weltverbesserung und
Sozialkritik. ,Manche hielten das Buch zu Recht fir viel zu einseitig in seinem un-
geduldigen Aktivismus, in seinem eifrigen Interesse an sozialer Veranderung, in
seiner ibertriebenen Extrovertiertheit. Es war in gewisser Weise ein sehr ,pro-
testantisches* Buch, zumindest im calvinisch-puritanischen Sinn.“ Diese Schlagseite
wird im Fest der Narren kontrabalanciert. ,Meditation, Mystik, Gebet und Ri-
tual ... die zweckfreie Bedeutung von Feier und Liturgie” werden auf den Schild
erhoben; denn nach dem deutschen Untertitel ist ,das Gelachter . .. der Hoffnung
letzte Waffe“sz,

Es geht Cox um die Rehabilitierung von Freude und auch ausgelassener Turbu-
lenz im Raum des Christentums und im Raum des Humanen. Erstaunt entdeckt
der deutschsprachige Katholik unter seinen Gewahrsleuten Josef Pieper (Zustim-

8 Schon 1929 hat H. R. Niebuhr ,die Griinde fiir die Entstehung der Pfingstgemeinden
in der Ablehnung der intellektuellen und liturgisch fixierten Gottesdienste der traditio-
nellen Kirchen zugunsten einer spontanen, manchmal auch primitiven Frommigkeit gese-
hen®, in: Social Sources of Denominationalism; Hollenweger, Enthusiastisches Christen-
tum, 519.

8 Darf man nicht mit Recht behaupten, dafl der Widerstand gegen Jazz- und Beat-Mes-
sen, gegen eucharistische Liturgie im privaten und ,unliturgischen® Rahmen, gegen , Poli-
tische Gottesdienste“, die zur Aktivitit aufrufen, gerade das Gegenteil von dem bewirkt,
was zu bewirken ist, nimlich eine Eskalierung dieser Ansitze in extreme Haltungen, die
dann — dann erst! ~ sich in Randzonen des Christlichen bewegen? Paulus schlug mit seinen
Mahnungen an die Korinther den entgegengesetzten Weg ein.

82 Stuttgart/Berlin 1970; die amerikanische Ausgabe heifit: The Feast of Fools. A Theo-
logical Essay an Festivity an Fantasy. Die Zitate stammen aus dem Vorwort.



Im Spiegel der Zeit 387

mung zur Welt — Eine Theorie des Festes), Hugo Rahner (Der spielende Mensch),
Josef Andreas Jungmann, Romano Guardini und andere. Zwingt die moderne
Arbeitswelt — so fragt Cox —~ den Menschen nicht in den Rhythmus ihrer Maschi-
nen? Und wenn sie ihm Freizeit und Ferien gewihrt — sind auch diese noch ge-
steuert und manipuliert, ersticken in Langeweile, werden aufgerieben von irgend-
welchen Programmen oder tibertént von der Transistormusik der Massenmedien.
Cox stellt die Frage: Bildet diese Betriebsamkeit nicht haargenau die Kehrseite
des ,Entschwindens des gottlichen Bereichs“? Die Geschichte wird ,zur einzigen
Wirklichkeit des Menschen und zwingt ibn® in ihre ,furchtbare Umarmung®.
»Der ,Tod Gottes® ist Ursache und Symptom unserer verriickten Fixierung auf die
Geschichte . .. Wenn wir wieder zu feiern gelernt haben, dann werden wir viel-
leicht auf den Tod Gottes zuriickblicken als auf das bloB religiése Symptom einer
Kulturkrankheit — unserer Anbetung von Arbeit und Produktion — und unserer
Unempfindlichkeit gegeniiber dem Geheimnis, dem die menschliche Geschichte
entspringt und auf das sie unausweichlich zulduft*“ss,

Und dann folgen einige Kapitel, bei denen man nicht zu entscheiden wagt, ob
hier eine alte Lebensform von Ménch und Mystiker (Kap. 7: Mystiker und Mili-
tante) gepriesen oder ob in Hippie-Sorglosigkeit und Jazz-Ekstase modernes
Christentum wiedergefunden wird (Kap. 8: Ein Tanz vor dem Herrn; Kap. 10:
Christus — der Harlekin; Glaube als Spiel; Christentum als Komidie). Was in
Dorothee Solles Essai tiber Phantasie und Gehorsam kulturkimpferisch und ag-
gressiv klingt, wird bei Cox im zweiten Hauptteil Phantasie, zur christlichen
Freude. Er nimmt nichts vom soziologischen Ansatz seiner Stadt ohne Gott zuriick.
Aber er blickt nun auf diese Stadt von einer anderen Seite her, von der Seite der
Hoffnung: ,Es ist die Stadt, in der ein frohliches Hochzeitsfest im Gange ist, wo
Lachen aufklingt, der Tanz gerade eingesetzt hat und die besten Weine noch auf-
getischt werden“84,

Muf} diesem Uberblick und diesem letzten Buch noch ein eigenes Schlufiwort bei-
gefligt werden? Ich glaube nicht. Wenn das eine klar wurde, dann doch vielleicht
dies: dafl Christentum — auch und gerade heute — reicher, vielfiltiger und auch
»christlicher ist, als manche christliche Kritiker meinen. Man muff nur Augen
haben, um zu sehen, in wieviel Formen des modernen Lebens die Sehnsucht nach
Gott und nach dem Heil immer wieder spontan und unabweisbar aufbrechen.

8 Ebd. 66 f.
8¢ Ebd. 209.





