
Die, ach! - so kurze Zeit 
Franz-Josef Steinmetz S J, München 

Alles Nachdenken über das, was wir Menschen •die Zeit" nennen, führt 
schließlich vor ein aenigma implicatissimum, vor ein äußerst verwickeltes 
Rätsel (Augustinus, Bekenntnisse, Buch XI, Kap. 22, 1). Diese bekannte 
Erfahrung großer Denker (man erinnert sich in diesem Zusammenhang 
vor allem an Immanuel Kant, an Sören Kierkegaard, an Martin Heideg- 
ger) wird viele abhalten, das Thema überhaupt anzurühren, obwohl in 
diesen Tagen der Wintersonnenwende Anreiz oder Anlaß zur Genüge ge- 
geben ist: wiederum geht ein Jahr zu Ende, man ist älter geworden, man 
hat den Eindruck, die Zeit sei schnell vergangen ... Daß man dem Thema 
in seiner ganzen Weite auszuweichen sucht, ist anderseits nicht schwer zu 
verstehen: man spürt die Problematik, die bedrohliche Erfahrung der Ver- 
gänglichkeit des Daseins. Wie aber wäre es mit einem kleinen Ausschnitt 
daraus, mit der Betrachtung einer scheinbar banalen Alltagsbemerkung, 
der verbreiteten Klage, die Zeit sei zu kurz? So banal diese Feststellung 
klingt, und so sehr sie zum Widerspruch reizt, sie enthält mehr an Wahr- 
heit, als es zunächst den Anschein hat. Ich meine, es lohne sich, ihr wenig- 
stens ein paar Minuten des Nachdenkens zu widmen. 

Wer sie für berechtigt hält, wird nicht viel Zeit brauchen, um aufzuzäh- 
len, bei welchen Gelegenheiten er diese für ihn bittere Erfahrung leider 
machen mußte: bei der Prüfungsarbeit, im Vortragssaal, bei der Vor- 
standssitzung, auf der Reise . .. immer wieder diese gleiche, unangenehme 
Beobachtung, auch in der Stunde der Wiedersehensfreude, des großen 
Glücks, ja ausgerechnet dann vor allem. Jedermann wird zwar nach eini- 
gem Nachdenken zugeben, daß diese Meinung nicht auf jeden Fall zu- 
treffe, ja daß er Zeiten erlebt habe, die ihn das Gegenteil behaupten lie- 
ßen, nämlich die Zeit sei zu lang, manche bangen Augenblicke habe er so- 
gar wie eine Ewigkeit empfunden. Aber diese Erfahrung sei doch aufs 
Ganze gesehen eher selten, im allgemeinen und heute und in Mitteleuropa 
zumindest müsse man sich doch wohl darüber beklagen, daß die Zeit nicht 
ausreiche. Vermutlich dürfe man jedenfalls davon ausgehen, daß ein sol- 
ches Gefühl im Bewußtsein der meisten Menschen heute dominiere. 

Daß die Zeit kurz sei, sagt im Grunde auch die Bibel. Hört man gleich 
genau hin, dann spürt man allerdings, wie verschieden das Thema variiert 
wird. Wenn der schwer geprüfte Job klagt, der Mensch, vom Weib ge- 
boren, sei an Tagen arm, mit Sorgen nur gesättigt (14, 1), und wenn im 



Franz-Josef Steinmetz 402 

Buch der Weisheit die Gottlosen zueinander sprechen: •Kurz und trüb- 
selig ist unser Leben; es gibt weder ein Heilmittel beim Ende des Men- 
schen, noch ist ein Retter aus dem Hades bekannt" (2,1), dann ist das bei- 
leibe nicht dieselbe Tonart. Und wiederum anders ist es gemeint, wenn ein 
Paulus die Korinther mahnt: •Die Zeit ist knapp bemessen" (1 Kor 7, 29), 
oder wenn der erste Johannesbrief erklärt: •Es ist die letzte Stunde" 
(2, 18). Immerhin, es heißt nirgendwo in der Hl. Schrift schlechthin, die 
Zeit sei lang. Das hat ohne Frage eine Bedeutung. Bei aller Mahnung zum 
Ausharren und zur Geduld (vgl. Mt 18, 26; Lk 21, 19; Rom 8, 25), bei aller 
Warnung vor ungeduldigem Adventismus (Mk 13, 32; 2 Thess 2, 2), bei 
aller Ablehnung voreiligen Urteils (Rom 2, 1; 1 Kor 4, 5) verlieren sich die 
biblischen Schriftsteller doch nirgendwo in den gefährlichen Trost der noch 
langen Zeit. Halten sie es für besser, wenn wir Menschen aufgrund der 
Erkenntnis, daß die Zeit kurz sei, in einer heilsamen Unruhe leben, als 
durch die Vorstellung eines noch langen Lebens der Trägheit oder dem 
Nichtstun zu verfallen? Jedenfalls muten sie uns eher eine positive als eine 
negative Auswertung solcher Feststellung zu. Versuchen wir, sie zu ver- 
stehen. 

Woran liegt es, wenn wir in der Kürze der Zeit zunächst vor allem etwas 
Negatives sehen, so daß wir sie beklagen? Die Klage ist offenbar berech- 
tigt, wenn •Zeit" als etwas betrachtet wird, das leider aufhört, irgendwann 
und wo in ein Nichts versickert. Sie wäre dann wie ein Schluck aus dem 
Becher eines kostbaren Getränkes, dessen Süßigkeit und Kraft wir genie- 
ßen, um sie alsbald wieder zu verlieren, ohne Aussicht auf Wiederholung 
oder Wiederkehr des Genusses. Wahrhaftig Grund genug zur Klage. Aber 
ist das Bild richtig gewählt, trifft es wirklich die Sache, das geheimnisvolle 
Phänomen, das man Zeit nennt? Zeit ist jedenfalls ebenso vorstellbar als 
Chance einer Eroberung, als Möglichkeit eines bleibenden Gewinnes, als 
zur Verfügung stehender Raum einer Sammlung. Angenommen, wir dür- 
fen etwa diese Deutung der Zeit voraussetzen - und die Bibel scheut sich 
nicht, es wenigstens prinzipiell zu tun -, was heißt dann die Feststellung: 
die Zeit sei kurz? Jedenfalls nicht unbedingt etwas Negatives. Man kann 
sie auffassen wie eine Aufmunterung, die günstige Gelegenheit nicht zu 
verpassen. Die Gelegenheit sei vorhanden, aber man solle nicht zögern, 
die nötigen Entschlüsse nicht auf eine lange Bahn schieben, sondern zu- 
greifen. Mir scheint, daß diese Auslegung des Wortes von der kurzen Zeit 
durchaus einen Teil seines biblischen Sinnes wiedergibt. Ganz in der Rich- 
tung dieser Sinnspitze liegt z. B. jene auffällige Bemerkung im Römer- 
brief, wonach der •Stundenzeiger" der Heilsgeschichte gleichsam vorge- 
rückt sei: •Die Stunde ist jetzt da, vom Schlafe aufzuwachen. Denn nun ist 



Die, ach! - so kurze Zeit 403 

unser Heil viel näher als damals, da wir gläubig wurden. Die Nacht ist 
vorgerückt, der Tag hat sich genaht" (Rom 13, 11 f). Dieses Wort enthält 
zweifellos die Mahnung, die Chance des Heils nicht zu verpassen, das 
Aufstehen vom Schlafe nicht mehr länger zu verschieben; zugleich aber 
rückt ein Gedanke ins Bewußtsein, der dem Wort von der kurzen Zeit noch 
einen weiteren positiven Sinn abgewinnen läßt. 

Angenommen, wir leben in Gefangenschaft, liegen auf dem Kranken- 
lager, werden von irgendwelcher Trübsal und Not heimgesucht und ge- 
quält - wer möchte sagen, daß all dies in gar keiner Weise auf ihn zutrifft 
- und nun kommt einer, der uns glaubwürdig zusichert, es dauere nur 
noch kurze Zeit. Dann klingt das gewiß nicht mehr negativ, es handelt sich 
auch nicht um eine bloße Mahnung, es ist vielmehr ein Wort der Befrei- 
ung und Erlösung: es dauert nicht mehr lange, bald hat das Elend ein 
Ende! Merkwürdig, wie Paulus in diesem Zusammenhang die angedeu- 
tete Konsequenz sogar ausdrücklich zieht. Nachdem er den Brüdern in Ko- 
rinth wieder einmal mitgeteilt hat, die Zeit sei knapp bemessen, meint er: 
Künftighin sollten die Weinenden so leben, als weinten sie nicht (1 Kor 
7, 30). Man sieht an dieser Schlußfolgerung besonders deutlich, wie der 
Apostel die Kürze der Zeit in bestimmter Perspektive durchaus positiv be- 
urteilt. Jedenfalls ist er weit davon entfernt, das Ende der Zeit als das 
Ende der menschlichen Existenz schlechthin zu interpretieren, denn das 
müßte ihn notwendig in die verbreitete Klage über das so vergängliche 
Leben einstimmen lassen. 

Nicht ganz so leicht sind allerdings die übrigen Bemerkungen zu verste- 
hen, die sich bei Paulus ebenfalls im Kontext unseres Motivs finden. Es 
heißt ja nicht nur, die Weinenden sollten so leben, als weinten sie nicht; 
es heißt auch, die sich freuen, so, als freuten sie sich nicht; außerdem: die 
Frauen haben, so, als hätten sie keine; und schließlich: die etwas erwerben 
so, als behielten sie es nicht zu eigen, die sich der Welt bedienen, als nutz- 
ten sie sie nicht aus; denn die Gestalt dieser Welt vergeht (1 Kor 7, 29-31). 
Fast sieht es so aus, als würden hier aus der Kürze der Zeit und aus der 
allgemeinen Vergänglichkeit der Welt-Gestalt nun doch recht negative 
Konsequenzen gezogen, die ein leidenschaftliches Engagement des Chri- 
sten in der Welt und für das jetzige Leben im Grunde verbieten. Eine 
sorgfältige Auslegung dieses seltsamen, vielumrätselten Textes erfordert 
in der Tat umfangreiche Studien und umsichtige Überlegungen1. Indes- 
sen scheint mir der warnende Grundton, der durch diese Zeilen schwingt, 
keineswegs absurd oder unaktuell. Er richtet sich gegen ein naives Engage- 

1 Vgl. dazu G. Hierzenberger, Weltbewertung bei Paulus nach 1 Kor 7,29-31. Eine exege- 
tisch kerygmatische Studie. Düsseldorf 1967. 



Franz-Josef Steinmetz 404 

ment, das nicht begreift oder nicht wahrhaben will, daß eigentlich alles - 
Freude, Frauen, Besitz, die ganze Welt - ein Geschenk und nicht dazu da 
ist, zur unabhängigen Selbstbehauptung mißbraucht zu werden. Da wir 
dieser Versuchung infolge des allgemeinen Sündenfalles der Schöpfung 
immer noch ausgesetzt bleiben, werden wir gewarnt und mit Nachdruck an 
Tod und Vergänglichkeit des von Gott abgefallenen Kosmos erinnert: Die 
Gestalt dieser Welt vergeht. Es ist vor allem ein Angriff auf den reichen 
Toren, der sich einbildet: •Ich werde meine Scheunen abreißen und grö- 
ßere bauen und darin all mein Getreide und all meine Güter aufspeichern. 
Dann will ich zu meiner Seele sagen: Seele, du hast viele Güter liegen für 
viele Jahre; ruh aus, iß, trink, laß dir wohl sein" (Lk 12, 18f). Auch bei 
Lukas spricht Gott zu ihm: •Du Tor, diese Nacht noch wird man dein Le- 
ben von dir fordern; wem aber wird gehören, was du aufgespeichert hast?" 
(12, 20) Und der Evangelist fährt fort: •So geht es dem, der für sich 
Schätze sammelt und nicht reich wird vor Gott" (12, 21). Damit dieses 
Gleichnis aber auf keinen Fall im Negativen stecken bleibt, fordert er uns 
anschließend auf (Lk 12, 22-32), die Vögel des Himmels und die Lilien 
des Feldes zu betrachten und von ihnen die rechte Einstellung zur Zeit zu 
erlernen2. 

Aber wir waren ja davon ausgegangen, daß die Feststellung der kurzen 
Zeit sogar in die Klage umschlägt, sie sei zu kurz. Was will man damit 
sagen? Nun, im allgemeinen bezeichnen wir etwas als zu kurz, wenn es per 
defectum nicht mit dem Maß übereinstimmt, das wir aus irgendeinem 
Grunde erfüllt sehen möchten. Wenn wir also das Empfinden haben, die 
Zeit reiche nicht aus, dann doch wohl deshalb, weil die Arbeiten, von de- 
nen wir meinen, daß sie uns aufgegeben wären, in der Zeit, die uns zur 
Verfügung steht, beim besten Willen, bei aller Anstrengung und techni- 
schen Rationalisierung nicht durchzuführen sind. Eine schmerzhafte und 
geheimnisvolle Diskrepanz zwischen Leistungssoll und Zeitraum macht 
sich bemerkbar. Lägen ihre Ursachen an der Oberfläche der Arbeitswelt, so 
hätte man sie gewiß schon beseitigt. Oder handelt es sich vielleicht nur um 
eine Einbildung, will sagen: entsteht die beklagte, lästige Diskrepanz viel- 
leicht dadurch, daß man sich unverständlicherweise ein größeres Maß an 
Leistungssoll abverlangt, als tatsächlich gefordert ist? Dieser Vermutung 
scheint allerdings die Beobachtuno- zu widersprechen, daß die bedrücken- 
den Forderungen doch wirklich •objektiv" gestellt werden: vom Chef, von 
den Mitmenschen, von der Situation .. . Bestimmte Termine wollen frag- 
los eingehalten werden. 

2 Das Thema wird vorzüglich behandelt bei Sören Kierkegaard, Was wir lernen von den 
Lilien auf dem Felde und den Vögeln unter dem Himmel. Hamburg 1956. 



Die, ach! - so kurze Zeit 405 

Machen wir es uns mit der Antwort nicht zu leicht. Innerhalb eines ge- 
wissen Horizontes und in bestimmter Perspektive gibt es zweifellos auch 
bestimmte Terminverpflichtungen. Aber wird nicht dieser Horizont vom 
christlichen Glauben gesprengt und ändert sich dann nicht auch der Cha- 
rakter jener Verpflichtungen mit dem neuen Standpunkt, den der Mensch 
im Glauben eingenommen hat? Als Geschöpf hat er doch eigentlich nur 
das zu erfüllen, was sein Schöpfer von ihm verlangt. Selbstverständlich 
heißt das nicht, daß er nicht auch auf das zu hören habe, was die Mitmen- 
schen, die augenblickliche Situation usw. ihm aufgeben. Es heißt jedoch 
den Glauben vernachlässigen oder zumindest mißverstehen, wollte ein 
Mensch radikal behaupten, daß die Stunden und Tage, daß überhaupt die 
Lebenszeit, die ihm zur Verfügung steht, um das zu tun, was ihm absolut 
aufgegeben sei, zu kurz wäre. Denn das hieße doch annehmen, daß der 
Herr aller Zeiten und Aufgaben sich in seinen Berechnungen getäuscht 
habe, daß sogar ein Grundfehler darin sei. In Wahrheit aber, das gehört 
doch wohl zu den wesentlichen Elementen des christlichen Glaubens, gibt 
der Herr jedem die Zeit, das zu tun, was er nach Gottes Willen tun soll. 

Mag sein, daß diese Wahrheit selten ausdrücklich bestritten wird, es ist 
jedenfalls gut, sie noch ausdrücklicher zu bedenken. Nicht Gott, sondern 
ein Geschöpf hat angefangen, das Soll seiner Leistung zu überspannen und 
so sich selbst und seine Mitgeschöpfe zu überfordern. Denkbar ist freilich 
ebenso, daß einer einen Teil seiner Zeit vergeudete, und dann natürlich, 
auf sich selbst gestellt, fehlt es ihm an Zeit, seine Aufgaben zu erfüllen. 
Denkbar sind schließlich unzählige andere Ursachen, die auf heimtückische 
Weise dazu führen, daß die gefürchtete Diskrepanz ihren teuflischen Ra- 
chen aufreißt. Von Gott her hingegen oder schlechthin objektiv gesehen ist 
die Zeit niemals zu kurz. 

Diese Einsicht scheint einigermaßen abstrakt, ja banal zu sein. Sie läßt 
sich jedoch durch eine intensive Betrachtung der Ereignisse und Erlebnisse 
des vergangenen Jahres verhältnismäßig leicht konkretisieren. Sicher gab 
es Stunden, wo wir den Eindruck hatten, in der zur Verfügung stehenden 
Zeit mit bestimmten Aufgaben einfach nicht fertig zu werden. Aber schon 
aus kurzem Abstand heraus hat sich dieser Eindruck relativiert. Die Un- 
geduld, die uns zermürbt hatte, war nur scheinbar berechtigt, das gefor- 
derte Ziel wurde schließlich doch erreicht. Fast ärgert man sich nun über 
zeitweilige Zwangsvorstellungen, die uns den Schlaf raubten, Unzufrie- 
denheit und Unlust hervorriefen. Sind sie nicht letzten Endes zerronnen, 
wie ein Nebel im Sonnenschein? Stand nicht eigentlich doch weit mehr Zeit 
zur Verfügung, als wir uns anfänglich einbildeten oder man uns einzure- 
den versuchte? Das nicht bestandene Examen, der überschrittene Termin, 



Franz-Josef Steinmetz 406 

sie haben uns verletzt, niedergeschlagen, Depressionen hinterlassen. Das 
alles hatte vielleicht eine gewisse Berechtigung, war nicht einfach die Folge 
eines absolut törichten Irrtums. Und doch! Das Maß der Verzweiflung, die 
zornige Reaktion, sie rechneten zu wenig mit der noch nicht versiegten Er- 
giebigkeit der Quelle aller Zeiten. Inzwischen hat es sich gezeigt: neue 
Chancen haben sich auf getan, es war nicht alles aus, es war noch Zeit! 

Gilt das auch für den, der, wie man sagt, zu früh gestorben ist? Kam nicht 
zumindest für ihn die Nacht, von der es heißt, daß niemand mehr wirken 
kann (Joh 9, 4)? Diese Nacht gibt es wirklich, und der Gedanke an sie 
spornt uns an, zu wirken, solange es Tag ist. Aber was heißt: zu früh ge- 
storben? Und wer hat das Recht, ein solches Urteil zu fällen? Sollte hier 
nicht ein Wort zu denken geben, das schon alttestamentliche Weisheit zu 
formulieren wußte: •Der Gerechte wird, auch wenn er vorzeitig stirbt, in 
Ruhe sein. Denn ein ehrenvolles Greisenalter ist nicht das eines langen Le- 
bens; es wird nicht nach der Zahl der Jahre gemessen" (Wsh 4, 7 f). Dieser 
Spruch klingt hart, und erbringt gewiß nicht die Lösung des gerade ange- 
schnittenen Problems, aber er zeigt uns die Richtung. 

Nur ein Hinweis und nicht mehr sei schließlich auch noch zu der Frage 
gegeben, was denn aus der Zeit werde, die wir auf böse Taten verwandten 
oder besser gesagt mit bösen Taten vergeudeten. Müssen wir uns ihretwe- 
gen nicht doch ängstigen? Ist es nicht so, daß die Zeit der Sünde jedenfalls 
in der Ewigkeit eine bloße Ausfallserscheinung bleibt, so daß wir, in der 
Ewigkeit angekommen, als die, die wir geworden sind, traurig diejenigen 
grüßen, die wir hätten sein können? So verwickelt die Frage ist, sie aus- 
sprechen heißt auch schon ahnen, daß sie keinesfalls selbstverständlich zu 
bejahen ist. Denn das hieße die Möglichkeiten der Reue unterschätzen3: 
•Reue ist nicht Flucht, sondern Verwandlung. Flucht nur davor, daß die 
schuldige Tat nicht mehr war, nicht mehr sein wollte, als sie war: Flucht 
also vor dem Tod in ihr, nicht Flucht vor dem Leben, das auch in ihr 
steckte". Alles was geschah, ist um-wandelbar, auch das Böse, •indem das 
Gute, ohne welches das nichtige Böse gar nicht sein kann, aus dieser hem- 
menden Verneinung. .. herausgenommen und in die freie Weite hinein 
auf getan wird, die an sich jeder echten Wirklichkeit, wie sie auch in den 
bösen Taten steckte, zukommt, in jene freie Weite, die die der lauteren 
Güte Gottes ist". •Gott hat die Welt und den Menschen besser gemacht, als 
wir gewöhnlich denken. Wir können alles verkehrt machen; aber wir kön- 
nen in einem letzten Verstand nicht vielerlei verkehrt machen. Die Wirk- 
lichkeit ist so gebaut, daß sie das Heil ganz findet, wenn sie es erreicht. Am 

3 Die folgenden Zitate stammen aus K. Rahner, Trost der Zeit, in: Schriften zur Theolo- 
gie III, Einsiedeln 1956, 169-188. 



Was heißt: Gott ist Mensch geworden 407 

Ende ist in der endgültigen auch die umfassende Entscheidung gelungen. 
Der Strom des Lebens kann viele Umwege machen; er hat kein Wasser 
verloren ..., wenn er ankommt; er mündet mit allem im Meer der End- 
gültigkeit". 

Daß diese beglückende Einsicht, die sich übrigens auch mit dem alltäg- 
lichen Sprichwort •Ende gut, alles gut" umschreiben läßt, nicht in frivolen 
Optimismus umschlägt, dafür ist gesorgt. Niemand weiß, ob sein Ende 
gut ist. Er muß weiterhin in Furcht und Zittern sein Heil wirken, wie die 
Schrift sagt (Phil 2, 12); es gibt die Möglichkeit des ewigen Verlorenseins. 
Daher bleibt die entscheidende Frage, ob unser Leben sich erfüllt in ein 
absolutes Ja oder ein absolutes Nein zu Gott. Nur aber diese beiden Mög- 
lichkeiten, nicht jedoch verkümmerte Schrumpf formen des Lebens sind 
dort möglich, wo das Ende ganz gekommen ist. 

Objektiv gesehen ist die Zeit sicher nicht zu kurz. Aber sie hat stets ein 
doppeltes Gesicht4: durch ihre Vielfalt, ihr langsames Entrollen von Mil- 
lionen von Möglichkeiten offenbart sie Gottes Liebe, weil immer wieder 
Zeit ist; zugleich aber erweist sie sich als Erfindung göttlicher Ungeduld, 
weil sich der Uhrzeiger der Zeit nicht zurückdrehen läßt. Die Zeit, die uns 
zur Verfügung steht, ist kurz. 

Was heißt: Gott ist Mensch geworden 
Ein Versuch 

Bernhard Langemeyer OFM, Münster 

Die Menschwerdung Gottes ist das zentrale Geheimnis des christlichen 
Glaubens. Was gibt es da zu verstehen? Man kann sich die Gründe vor 
Augen führen, die den Christen zu diesem Glauben veranlassen. Aber 
gegenüber dem Geheimnis selbst scheint es nur darum zu gehen, ob man 
glaubt oder nicht! 

Glaube ist jedoch mehr als Anerkennung einer Wahrheit, etwa des gött- 
lichen Geheimnisses in der Person Jesu Christi. Glaube ist eine Lebens- 
weise, eine Weise, das eigene Dasein in der Welt zu verstehen und zu 

4 Vgl. auch H. Urs von Balthasar, Das Weizenkorn. Einsiedeln 1953, 13 und 155. 




