Die, ach! - so kurze Zeit

Franz-Josef Steinmetz SJ, Miinchen

Alles Nachdenken tber das, was wir Menschen ,die Zeit“ nennen, fithrt
schliefllich vor ein aenigma implicatissimum, vor ein duflerst verwickeltes
Ritsel (Augustinus, Bekenntnisse, Buch XI, Kap. 22, 1). Diese bekannte
Erfahrung grofler Denker (man erinnert sich in diesem Zusammenhang
vor allem an Immanuel Kant, an Séren Kierkegaard, an Martin Heideg-
ger) wird viele abhalten, das Thema iiberhaupt anzurithren, obwohl in
diesen Tagen der Wintersonnenwende Anreiz oder Anlafl zur Geniige ge-
geben ist: wiederum geht ein Jahr zu Ende, man ist dlter geworden, man
hat den Eindruck, die Zeit sei schnell vergangen . .. Daf man dem Thema
in seiner ganzen Weite auszuweichen sucht, ist anderseits nicht schwer zu
verstehen: man spirt die Problematik, die bedrohliche Erfahrung der Ver-
ganglichkeit des Daseins. Wie aber wire es mit einem kleinen Ausschnitt
daraus, mit der Betrachtung einer scheinbar banalen Alltagsbemerkung,
der verbreiteten Klage, die Zeit sei zu kurz? So banal diese Feststellung
klingt, und so sehr sie zum Widerspruch reizt, sie enthilt mehr an Wahr-
heit, als es zundchst den Anschein hat. Ich meine, es lohne sich, ihr wenig-
stens ein paar Minuten des Nachdenkens zu widmen.

Wer sie fiir berechtigt hilt, wird nicht viel Zeit brauchen, um aufzuzih-
len, bei welchen Gelegenheiten er diese fir ihn bittere Erfahrung leider
machen mufite: bei der Prifungsarbeit, im Vortragssaal, bei der Vor-
standssitzung, auf der Reise . . . immer wieder diese gleiche, unangenehme
Beobachtung, auch in der Stunde der Wiedersehensfreude, des grofien
Gliicks, ja ausgerechnet dann vor allem. Jedermann wird zwar nach eini-
gem Nachdenken zugeben, dafl diese Meinung nicht auf jeden Fall zu-
treffe, ja daf er Zeiten erlebt habe, die ihn das Gegenteil behaupten lie-
Ren, ndmlich die Zeit sei zu lang, manche bangen Augenblicke habe er so-
gar wie eine Ewigkeit empfunden. Aber diese Erfahrung sei doch aufs
Ganze gesehen eher selten, im allgemeinen und heute und in Mitteleuropa
zumindest miisse man sich doch wohl dartuber beklagen, daf die Zeit nicht
ausreiche. Vermutlich diirfe man jedenfalls davon ausgehen, dafl ein sol-
ches Gefiihl im Bewufltsein der meisten Menschen heute dominiere.

Daf} die Zeit kurz sei, sagt im Grunde auch die Bibel. Hort man gleich
genau hin, dann spiirt man allerdings, wie verschieden das Thema variiert
wird. Wenn der schwer gepriifte Job klagt, der Mensch, vom Weib ge-
boren, sei an Tagen arm, mit Sorgen nur gesittigt (14, 1), und wenn im



Franz-Josef Steinmetz 402

Buch der Weisheit die Gottlosen zueinander sprechen: ,Kurz und triib-
selig ist unser Leben; es gibt weder ein Heilmittel beim Ende des Men-
schen, noch ist ein Retter aus dem Hades bekannt® (2, 1), dann ist das bei-
leibe nicht dieselbe Tonart. Und wiederum anders ist es gemeint, wenn ein
Paulus die Korinther mahnt: ,Die Zeit ist knapp bemessen® (1 Kor 7, 29),
oder wenn der erste Johannesbrief erklart: ,Es ist die letzte Stunde*
(2, 18). Immerhin, es heifit nirgendwo in der Hl. Schrift schlechthin, die
Zeit sei lang. Das hat ohne Frage eine Bedeutung. Bei aller Mahnung zum
Ausharren und zur Geduld (vgl. Mt 18, 26; Lk 21, 19; Rom 8, 25), bei aller
Warnung vor ungeduldigem Adventismus (Mk 13, 32; 2 Thess 2, 2), bei
aller Ablehnung voreiligen Urteils (Rom 2, 1; 1 Kor 4, 5) verlieren sich die
biblischen Schriftsteller doch nirgendwo in den gefdhrlichen Trost der noch
langen Zeit. Halten sie es fir besser, wenn wir Menschen aufgrund der
Erkenntnis, dafl die Zeit kurz sei, in einer heilsamen Unruhe leben, als
durch die Vorstellung eines noch langen Lebens der Tragheit oder dem
Nichtstun zu verfallen? Jedenfalls muten sie uns eher eine positive als eine
negative Auswertung solcher Feststellung zu. Versuchen wir, sie zu ver-
stehen.

Woran liegt es, wenn wir in der Kiirze der Zeit zunichst vor allem etwas
Negatives sehen, so dafl wir sie beklagen? Die Klage ist offenbar berech-
tigt, wenn , Zeit“ als etwas betrachtet wird, das leider aufhort, irgendwann
und wo in ein Nichts versickert. Sie ware dann wie ein Schluck aus dem
Becher eines kostbaren Getréankes, dessen Sifligkeit und Kraft wir genie-
fen, um sie alsbald wieder zu verlieren, ohne Aussicht auf Wiederholung
oder Wiederkehr des Genusses. Wahrhaftig Grund genug zur Klage. Aber
ist das Bild richtig gewahlt, trifft es wirklich die Sache, das geheimnisvolle
Phinomen, das man Zeit nennt? Zeit ist jedenfalls ebenso vorstellbar als
Chance einer Eroberung, als Moglichkeit eines bleibenden Gewinnes, als
zur Verfiigung stehender Raum einer Sammlung. Angenommen, wir diir-
fen etwa diese Deutung der Zeit voraussetzen — und die Bibel scheut sich
nicht, es wenigstens prinzipiell zu tun —, was heifit dann die Feststellung:
die Zeit sei kurz? Jedenfalls nicht unbedingt etwas Negatives. Man kann
sie auffassen wie eine Aufmunterung, die ginstige Gelegenheit nicht zu
verpassen. Die Gelegenheit sei vorhanden, aber man solle nicht zdgern,
die notigen Entschliisse nicht auf eine lange Bahn schieben, sondern zu-
greifen. Mir scheint, daf} diese Auslegung des Wortes von der kurzen Zeit
durchaus einen Teil seines biblischen Sinnes wiedergibt. Ganz in der Rich-
tung dieser Sinnspitze liegt z. B. jene auffillige Bemerkung im Rémer-
brief, wonach der ,Stundenzeiger® der Heilsgeschichte gleichsam vorge-
rickt sei: ,Die Stunde ist jetzt da, vom Schlafe aufzuwachen. Denn nun ist



Die, ach! — so kurze Zeit 403

unser Heil viel ndher als damals, da wir glaubig wurden. Die Nacht ist
vorgerickt, der Tag hat sich genaht® (Rom 13, 11f{). Dieses Wort enthalt
zweifellos die Mahnung, die Chance des Heils nicht zu verpassen, das
Aufstehen vom Schlafe nicht mehr ldnger zu verschieben; zugleich aber
ruckt ein Gedanke ins Bewufitsein, der dem Wort von der kurzen Zeit noch
einen weiteren positiven Sinn abgewinnen lafit.

Angenommen, wir leben in Gefangenschaft, liegen auf dem Kranken-
lager, werden von irgendwelcher Tritbsal und Not heimgesucht und ge-
quilt — wer mochte sagen, dafl all dies in gar keiner Weise auf ihn zutrifft
- und nun kommt einer, der uns glaubwiirdig zusichert, es dauere nur
noch kurze Zeit. Dann klingt das gewif8 nicht mehr negativ, es handelt sich
auch nicht um eine blofle Mahnung, es ist vielmehr ein Wort der Befrei-
ung und Erldsung: es dauert nicht mehr lange, bald hat das Elend ein
Ende! Merkwiirdig, wie Paulus in diesem Zusammenhang die angedeu-
tete Konsequenz sogar ausdriicklich zieht. Nachdem er den Briidern in Ko-
rinth wieder einmal mitgeteilt hat, die Zeit sei knapp bemessen, meint er:
Kiinftighin sollten die Weinenden so leben, als weinten sie nicht (1 Kor
7, 30). Man sieht an dieser Schlufifolgerung besonders deutlich, wie der
Apostel die Kiirze der Zeit in bestimmter Perspektive durchaus positiv be-
urteilt. Jedenfalls ist er weit davon entfernt, das Ende der Zeit als das
Ende der menschlichen Existenz schlechthin zu interpretieren, denn das
miiflte ihn notwendig in die verbreitete Klage Gber das so vergingliche
Leben einstimmen lassen.

Nicht ganz so leicht sind allerdings die librigen Bemerkungen zu verste-
hen, die sich bei Paulus ebenfalls im Kontext unseres Motivs finden. Es
heiflt ja nicht nur, die Weinenden sollten so leben, als weinten sie nicht;
es heiflt auch, die sich freuen, so, als freuten sie sich nicht; auflerdem: die
Frauen haben, so, als hitten sie keine; und schlieflich: die etwas erwerben
$0, als behielten sie es nicht zu eigen, die sich der Welt bedienen, als nutz-
ten sie sie nicht aus; denn die Gestalt dieser Welt vergeht (1 Kor 7, 29-31).
Fast sieht es so aus, als wirden hier aus der Kiirze der Zeit und aus der
allgemeinen Verginglichkeit der Welt-Gestalt nun doch recht negative
Konsequenzen gezogen, die ein leidenschaftliches Engagement des Chri-
sten in der Welt und fir das jetzige Leben im Grunde verbieten. Eine
sorgfaltige Auslegung dieses seltsamen, vielumratselten Textes erfordert
in der Tat umfangreiche Studien und umsichtige Uberlegungen!. Indes-
sen scheint mir der warnende Grundton, der durch diese Zeilen schwingt,
keineswegs absurd oder unaktuell. Er richtet sich gegen ein naives Engage-

t Vgl. dazu G. Hierzenberger, Weltbewertung bei Paulus nach 1 Kor 7, 29-31. Eine exege-
tisch kerygmatische Studie, Diisseldorf 1967,



Franz-Josef Steinmetz 404

ment, das nicht begreift oder nicht wahrhaben will, daf eigentlich alles —
Freude, Frauen, Besitz, die ganze Welt — ein Geschenk und nicht dazu da
ist, zur unabhingigen Selbstbehauptung miflbraucht zu werden. Da wir
dieser Versuchung infolge des allgemeinen Siindenfalles der Schépfung
immer noch ausgesetzt bleiben, werden wir gewarnt und mit Nachdruck an
Tod und Verganglichkeit des von Gott abgefallenen Kosmos erinnert: Die
Gestalt dieser Welt vergeht. Es ist vor allem ein Angriff auf den reichen
Toren, der sich einbildet: ,Ich werde meine Scheunen abreiflen und gro-
Rere bauen und darin all mein Getreide und all meine Giiter aufspeichern.
Dann will ich zu meiner Seele sagen: Seele, du hast viele Giiter liegen fiir
viele Jahre; ruh aus, iff, trink, lafl dir wohl sein“ (Lk 12, 18f). Auch bei
Lukas spricht Gott zu ihm: ,Du Tor, diese Nacht noch wird man dein Le-
ben von dir fordern; wem aber wird gehéren, was du aufgespeichert hast?“
(12, 20) Und der Evangelist fahrt fort: ,So geht es dem, der fir sich
Schitze sammelt und nicht reich wird vor Gott“ (12, 21). Damit dieses
Gleichnis aber auf keinen Fall im Negativen stecken bleibt, fordert er uns
anschliefend anf (Lk 12, 22-32), die Vigel des Himmels und die Lilien
des Feldes zu betrachten und von ihnen die rechte Einstellung zur Zeit zu
erlernen?.

Aber wir waren ja davon ausgegangen, dafl die Feststellung der kurzen
Zeit sogar in die Klage umschligt, sie sei zu kurz. Was will man damit
sagen? Nun, im allgemeinen bezeichnen wir etwas als zu kurz, wenn es per
defectum nicht mit dem Maf} ibereinstimmt, das wir aus irgendeinem
Grunde erfiillt sehen mochten. Wenn wir also das Empfinden haben, die
Zeit reiche nicht aus, dann doch wohl deshalb, weil die Arbeiten, von de-
nen wir meinen, daf} sie uns aufgegeben wiren, in der Zeit, die uns zar
Verfiigung steht, beim besten Willen, bei aller Anstrengung und techni-
schen Rationalisierung nicht durchzufithren sind. Eine schmerzhafte und
geheimnisvolle Diskrepanz zwischen Leistungssoll und Zeitraum macht
sich bemerkbar. Lagen ihre Ursachen an der Oberfldche der Arbeitswelt, so
hitte man sie gewil} schon beseitigt. Oder handelt es sich vielleicht nur um
eine Einbildung, will sagen: entsteht die beklagte, lastige Diskrepanz viel-
leicht dadurch, daff man sich unverstidndlicherweise ein grofieres Mafl an
Leistungssoll abverlangt, als tatsiachlich gefordert ist? Dieser Vermutung
scheint allerdings die Beobachtung zu widersprechen, dafl die bedriicken-
den Forderungen doch wirklich ,objektiv* gestellt werden: vom Chef, von
den Mitmenschen, von der Situation . .. Bestimmte Termine wollen frag-
los eingehalten werden.

2 Das Thema wird vorziiglich behandelt bei Séren Kierkegaard, Was wir lernen von den
Lilien auf dem Felde und den Vigeln unter dem Himmel. Hamburg 1956.



Die, ach! — so kurze Zeit 405

Machen wir es uns mit der Antwort nicht zu leicht. Innerhalb eines ge-
wissen Horizontes und in bestimmter Perspektive gibt es zweifellos auch
bestimmte Terminverpflichtungen. Aber wird nicht dieser Horizont vom
christlichen Glauben gesprengt und dndert sich dann nicht auch der Cha-
rakter jener Verpflichtungen mit dem neuen Standpunkt, den der Mensch
im Glauben eingenommen hat? Als Geschopf hat er doch eigentlich nur
das zu erfiillen, was sein Schopfer von ihm verlangt. Selbstverstandlich
heifdt das nicht, dafl er nicht auch auf das zu héren habe, was die Mitmen-
schen, die augenblickliche Situation usw. ihm aufgeben. Es heifit jedoch
den Glauben vernachldssigen oder zumindest mifiverstehen, wollte eiun
Mensch radikal behaupten, dafl die Stunden und Tage, dafl iberhaupt die
Lebenszeit, die ihm zur Verfiigung steht, um das zu tun, was ihm absolut
aufgegeben sei, zu kurz wire. Denn das hiefle doch annehmen, dafl der
Herr aller Zeiten und Aufgaben sich in seinen Berechnungen getauscht
habe, dafl sogar ein Grundfehler darin sei. In Wahrheit aber, das gehort
doch wohl zu den wesentlichen Elementen des christlichen Glaubens, gibt
der Herr jedem die Zeit, das zu tun, was er nach Gottes Willen tun soll.

Mag sein, dafl diese Wahrheit selten ausdriicklich bestritten wird, es ist
jedenfalls gut, sie noch ausdriicklicher zu bedenken. Nicht Gott, sondern
ein Geschopf hat angefangen, das Soll seiner Leistung zu tiberspannen und
so sich selbst und seine Mitgeschopfe zu tiberfordern. Denkbar ist freilich
ebenso, daf} einer einen Teil seiner Zeit vergeudete, und dann natiirlich,
auf sich selbst gestellt, fehlt es ihm an Zeit, seine Aufgaben zu erfiillen.
Denkbar sind schlieilich unzahlige andere Ursachen, die auf heimtickische
Weise dazu fithren, dafl die gefiirchtete Diskrepanz ihren teuflischen Ra-
chen aufreifit. Von Gott her hingegen oder schlechthin objektiv gesehen ist
die Zeit niemals zu kurz.

Diese Einsicht scheint einigermafien abstrakt, ja banal zu sein. Sie 1afit
sich jedoch durch eine intensive Betrachtung der Ereignisse und Erlebnisse
des vergangenen Jahres verhidltnismafig leicht konkretisieren. Sicher gab
es Stunden, wo wir den Eindruck hatten, in der zur Verfiigung stehenden
Zeit mit bestimmten Aufgaben einfach nicht fertig zu werden. Aber schon
aus kurzem Abstand heraus hat sich dieser Eindruck relativiert. Die Un-
geduld, die uns zermiirbt hatte, war nur scheinbar berechtigt, das gefor-
derte Ziel wurde schlieflich doch erreicht. Fast drgert man sich nun iber
zeitweilige Zwangsvorstellungen, die uns den Schlaf raubten, Unzufrie-
denheit und Unlust hervorriefen. Sind sie nicht letzten Endes zerronnen,
wie ein Nebel im Sonnenschein? Stand nicht eigentlich doch weit mehr Zeit
zur Verfigung, als wir uns anfianglich einbildeten oder man uns einzure-
den versuchte? Das nicht bestandene Examen, der iberschrittene Termin,



Franz- Josef Steinmetz 406

sie haben uns verletzt, niedergeschlagen, Depressionen hinterlassen. Das
alles hatte vielleicht eine gewisse Berechtigung, war nicht einfach die Folge
eines absolut torichten Irrtums. Und doch! Das Maf der Verzweiflung, die
zornige Reaktion, sie rechneten zu wenig mit der noch nicht versiegten Er-
giebigkeit der Quelle aller Zeiten. Inzwischen hat es sich gezeigt: neue
Chancen haben sich aufgetan, es war nicht alles aus, es war noch Zeit!

Giltdas auch fiir den, der, wie man sagt, zu frith gestorben ist? Kam nicht
zumindest fiir ihn die Nacht, von der es heifit, dafl niemand mehr wirken
kann (Joh 9, 4)? Diese Nacht gibt es wirklich, und der Gedanke an sie
spornt uns an, zu wirken, solange es Tag ist. Aber was heifit: zu frith ge-
storben? Und wer hat das Recht, ein solches Urteil zu fallen? Sollte hier
nicht ein Wort zu denken geben, das schon alttestamentliche Weisheit zu
formulieren wufite: ,Der Gerechte wird, auch wenn er vorzeitig stirbt, in
Ruhe sein. Denn ein ehrenvolles Greisenalter ist nicht das eines langen Le-
bens; es wird nicht nach der Zahl der Jahre gemessen“ (Wsh 4, 7 f). Dieser
Spruch klingt hart, und erbringt gewif§ nicht die Losung des gerade ange-
schnittenen Problems, aber er zeigt uns die Richtung.

Nur ein Hinweis und nicht mehr sei schlieflich auch noch zu der F rage
gegeben, was denn aus der Zeit werde, die wir auf bése Taten verwandten
oder besser gesagt mit bosen Taten vergeudeten. Miissen wir uns ihretwe-
gen nicht doch dngstigen? Ist es nicht so, daf die Zeit der Siinde jedenfalls
in der Ewigkeit eine blofle Ausfallserscheinung bleibt, so daff wir, in der
Ewigkeit angekommen, als die, die wir geworden sind, traurig diejenigen
griflen, die wir hitten sein konnen? So verwidkelt die Frage ist, sie aus-
sprechen heiflt auch schon ahnen, dafl sie keinesfalls selbstverstindlich zu
bejahen ist. Denn das hiefle die Moglichkeiten der Reue unterschitzen?:
»Reue ist nicht Flucht, sondern Verwandlung. Flucht nur davor, daf} die
schuldige Tat nicht mehr war, nicht mehr sein wollte, als sie war: Flucht
also vor dem Tod in ihr, nicht Flucht vor dem Leben, das auch in ihr
steckte“. Alles was geschah, ist um-wandelbar, auch das Boése, ,indem das
Gute, ohne welches das nichtige Bése gar nicht sein kann, aus dieser hem-
menden Verneinung . .. herausgenommen und in die freie Weite hinein
aufgetan wird, die an sich jeder echten Wirklichkeit, wie sie auch in den
bosen Taten steckte, zukommt, in jene freie Weite, die die der lauteren
Gite Gottes ist“. ,Gott hat die Welt und den Menschen besser gemacht, als
wir gewohnlich denken. Wir kénnen alles verkehrt machen; aber wir kon-
nen in einem letzten Verstand nicht vielerlei verkehrt machen. Die Wirk-
lichkeit ist so gebaut, daf sie das Heil ganz findet, wenn sie es erreicht. Am

® Die folgenden Zitate stammen aus K. Rahner, Trost der Zeit, in: Schriflen zur Theolo-
gie 111, Einsiedeln 1956, 169-188.



Was heifit: Gott ist Mensch geworden 407

Ende ist in der endgiiltigen auch die umfassende Entscheidung gelungen.
Der Strom des Lebens kann viele Umwege machen; er hat kein Wasser
verloren . . ., wenn er ankommt; er miindet mit allem im Meer der End-
gultigkeit“.

Daf} diese begliickende Einsicht, die sich iibrigens auch mit dem alltig-
lichen Sprichwort ,Ende gut, alles gut“ umschreiben 143, nicht in frivolen
Optimismus umschligt, dafiir ist gesorgt. Niemand weif}, ob sein Ende
gut ist. Er muf} weiterhin in Furcht und Zittern sein Heil wirken, wie die
Schrift sagt (Phil 2, 12); es gibt die Moglichkeit des ewigen Verlorenseins.
Dabher bleibt die entscheidende Frage, ob unser Leben sich erfillt in ein
absolutes Ja oder ein absolutes Nein zu Gott. Nur aber diese beiden Mog-
lichkeiten, nicht jedoch verkiimmerte Schrumpfformen des Lebens sind
dort moglich, wo das Ende ganz gekommen ist.

Objektiv gesehen ist die Zeit sicher nicht zu kurz. Aber sie hat stets ein
doppeltes Gesicht*: durch ihre Vielfalt, ihr langsames Entrollen von Mil-
lionen von Moglichkeiten offenbart sie Gottes Liebe, weil immer wieder
Zeit ist; zugleich aber erweist sie sich als Erfindung gottlicher Ungeduld,
weil sich der Uhrzeiger der Zeit nicht zuriickdrehen 1af8t. Die Zeit, die uns
zur Verfligung steht, ist kurz.

Was heilt: Gott ist Mensch geworden

Ein Versuch
Bernhard Langemeyer OFM, Miinster

Die Menschwerdung Gottes ist das zentrale Geheimnis des christlichen
Glaubens. Was gibt es da zu verstehen? Man kann sich die Griinde vor
Augen fithren, die den Christen zu diesem Glauben veranlassen. Aber
gegeniiber dem Geheimnis selbst scheint es nur darum zu gehen, ob man
glaubt oder nicht!

Glaube ist jedoch mehr als Anerkennung einer Wahrheit, etwa des gott-
lichen Geheimnisses in der Person Jesu Christi. Glaube ist eine Lebens-
weise, eine Weise, das eigene Dasein in der Welt zu verstehen und zu

4 Vgl. auch H. Urs von Balthasar, Das Weizenkorn. Einsiedeln 1953, 13 und 155.





