
Was heißt: Gott ist Mensch geworden 407 

Ende ist in der endgültigen auch die umfassende Entscheidung gelungen. 
Der Strom des Lebens kann viele Umwege machen; er hat kein Wasser 
verloren ..., wenn er ankommt; er mündet mit allem im Meer der End- 
gültigkeit". 

Daß diese beglückende Einsicht, die sich übrigens auch mit dem alltäg- 
lichen Sprichwort •Ende gut, alles gut" umschreiben läßt, nicht in frivolen 
Optimismus umschlägt, dafür ist gesorgt. Niemand weiß, ob sein Ende 
gut ist. Er muß weiterhin in Furcht und Zittern sein Heil wirken, wie die 
Schrift sagt (Phil 2, 12); es gibt die Möglichkeit des ewigen Verlorenseins. 
Daher bleibt die entscheidende Frage, ob unser Leben sich erfüllt in ein 
absolutes Ja oder ein absolutes Nein zu Gott. Nur aber diese beiden Mög- 
lichkeiten, nicht jedoch verkümmerte Schrumpf formen des Lebens sind 
dort möglich, wo das Ende ganz gekommen ist. 

Objektiv gesehen ist die Zeit sicher nicht zu kurz. Aber sie hat stets ein 
doppeltes Gesicht4: durch ihre Vielfalt, ihr langsames Entrollen von Mil- 
lionen von Möglichkeiten offenbart sie Gottes Liebe, weil immer wieder 
Zeit ist; zugleich aber erweist sie sich als Erfindung göttlicher Ungeduld, 
weil sich der Uhrzeiger der Zeit nicht zurückdrehen läßt. Die Zeit, die uns 
zur Verfügung steht, ist kurz. 

Was heißt: Gott ist Mensch geworden 
Ein Versuch 

Bernhard Langemeyer OFM, Münster 

Die Menschwerdung Gottes ist das zentrale Geheimnis des christlichen 
Glaubens. Was gibt es da zu verstehen? Man kann sich die Gründe vor 
Augen führen, die den Christen zu diesem Glauben veranlassen. Aber 
gegenüber dem Geheimnis selbst scheint es nur darum zu gehen, ob man 
glaubt oder nicht! 

Glaube ist jedoch mehr als Anerkennung einer Wahrheit, etwa des gött- 
lichen Geheimnisses in der Person Jesu Christi. Glaube ist eine Lebens- 
weise, eine Weise, das eigene Dasein in der Welt zu verstehen und zu 

4 Vgl. auch H. Urs von Balthasar, Das Weizenkorn. Einsiedeln 1953, 13 und 155. 



Bernhard Langemeyer 408 

bestehen. Wer wirklich an Jesus Christus glaubt, der sieht die Welt mit 
anderen Augen an und bricht auf zu einem anderen Leben in ihr. Denn 
•für uns Menschen und um unseres Heiles willen ist er vom Himmel her- 
abgestiegen und hat Fleisch angenommen ..." lautet das Glaubens- 
bekenntnis der Kirche. Es gibt heute Christen, die sich wenig darum küm- 
mern, ob und in welchem Sinne er Gott war, aber leidenschaftlich danach 
suchen, was er für unsere Weltsituation bedeutet: ob uns von ihm her 
Hoffnung gegeben wird und Mut, etwas zu tun. 

Wenn man genauer zusieht, entdeckt man, daß es den Christen zu allen 
Zeiten darum gegangen ist, was von Jesus Christus her für das eigene Da- 
sein und die Welt erhofft und getan werden kann - auch den Christen des 
3. bis 5. Jahrhunderts, die so unerbittlich gerungen und gestritten haben 
um den Glauben an die wahre Gottheit Christi1. Aber die Weltsituation, 
aus der heraus die Christen früherer Zeiten nach dem Heil fragten, war 
eine andere als die unsere. Was sagt uns der Glaubenssatz von der Mensch- 
werdung Gottes über unser Hoffen- und Tunkönnen angesichts unserer 
technischen Möglichkeiten und Gefahren, angesichts der Bevölkerungs- 
explosion und des Massenhungers, angesichts auch unseres Wissens um die 
Verknüpfung unseres persönlichen Seelenlebens mit biologischen und che- 
mischen Vorgängen, mit gesellschaftlichen Zuständen und Entwicklungen? 
Für welche Welt bedeutet •Menschwerdung Gottes" Befreiung und Heil? 
Dem Anschein nach nicht für unsere heutige. 

Und doch hat Jesus von Nazareth auf dieser unserer Erde gelebt. Von 
seiner Lehre und seiner Lebensart ist etwas ausgegangen, das durch Jahr- 
hunderte hindurch die Menschen in Bewegung gebracht hat, angefangen 
von seinen ersten Anhängern bis auf den heutigen Tag. Unser Glaube 
weiß, daß diese Bewegung weitergeht, daß jenes Besondere, Einzigartige 
an Jesus von Nazareth, wovon der •alte Glaube" spricht, wenn er be- 
kennt: •In Jesus von Nazareth ist Gott Mensch geworden", auch heute 
noch und gerade heute zugänglich ist. 

1. Die überkommene Glaubenssprache und unser Zugang zu Jesus Christus 

Die Lehrsprache der Kirche wie auch ihre offizielle Gebetssprache in der 
Liturgie reden von Jesus Christus überwiegend in der Richtung von Gott 
her auf unsere Welt hin: Gott hat seinen Sohn in die Welt gesandt; Got- 
tes Sohn ist zu uns gekommen; Gott ist Mensch geworden, hat zu uns ge- 
sprochen, ist für uns gestorben usw. 

1 J. Liebaert, Christologie. Von der apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalkedon, 
in Handbuch der Dogmengeschichte HUI a Freiburg 1965. 



Was heißt: Gott ist Mensch geworden 409 

Diese Sprechweise ist vielen von uns fremd geworden. Wir erleben nicht 
mehr unmittelbar ein geheimnisvolles göttliches Walten und Wirken in 
den Zuständen und Ereignissen, die wir erfahren. Die Tatsachen veran- 
lassen uns vielmehr zunächst, sie empirisch genau zu beobachten, zu messen 
und auf ihre wahrscheinlichen Wirkungen hin abzuschätzen. Sie sind uns 
nicht von oben bestimmte Schöpfung und Ordnung, sondern Startbedin- 
gungen für unsere Lebenschancen, für unser Planen und Gestalten. Wir 
befragen sie danach, was sie bewirken und wozu sie wirksam gemacht wer- 
den können. Was sie in ihrem Wesen sind, scheint uns viel schwerer er- 
kennbar und auch weniger wichtig. Die Naturwissenschaften wissen bis 
heute nicht zu sagen, worin das Wesen der Materie besteht. Aber sie ha- 
ben so genau beobachtet und berechnet, wie sie funktioniert, daß die Tech- 
nik nahezu eine künstliche Welt errichten konnte. Ähnlich ist es mit dem 
Lebendigen und dem Seelisch-Geistigen: Je besser wir es kennenlernen 
und in den Griff bekommen, um so unzugänglicher wird uns das Wesen. 

Von daher sind wir auch bei Jesus Christus geneigt zu beobachten, was 
er in der Welt bewirkte und auslöste, auszuschauen, was sich daraus für 
unser Leben und den Fortgang der Weltgeschichte ergibt oder ergeben 
sollte. Nach seinem innersten Wesen wagen wir kaum noch zu fragen. Das 
bringt uns auch nicht weiter. Bei den Menschen früherer Zeiten war es fast 
genau umgekehrt. Besonders bei den Griechen, deren Denkweise die 
Glaubenssprache der Kirche in den ersten Jahrhunderten am nachhaltig- 
sten bestimmt hat. Der Grieche sah in allem, was ihn umgab, etwas We- 
sentliches durchscheinen, ein ewiges Urbild, von dem das konkret Erfah- 
rene nur ein blasses Abbild darstellt. Die empirischen Tatsachen waren 
ihm nur in dem Maße wichtig, als sie das urbildliche Wesen erkennen lie- 
ßen und nahebrachten. Denn in diesem bleibenden Wesen schien das zu 
liegen, was die Welt und das Leben in ihr sinnvoll macht. Infolgedessen 
waren die Christen der ersten Jahrhunderte vornehmlich interessiert an 
dem Göttlichen, das in Jesu Sein und Tun zugänglich geworden ist. Gott 
ist Mensch geworden, damit wir Menschen vergöttlicht werden. Darin 
sahen die Christen damals die Heilsbedeutung Jesu Christi: Befreiung 
von der blassen und flüchtigen Abbildlichkeit durch Einswerden mit dem 
ewigen göttlichen Urbild. Das •Von-Gott-her-sein" Jesu war die ent- 
scheidende Voraussetzung für die Erkenntnis seiner Heilsbedeutung. 

Unsere heutige Sicht der Dinge weist auf den entgegengesetzten Weg: 
Das Besondere an Jesus von Nazareth, an seiner Lehre, seinem Wirken 
und Fortwirken in der Geschichte ist uns ein Anzeichen für sein •Von- 
Gott-her-sein". Mit anderen Worten: Menschwerdung Gottes ist uns nicht 
der Grund, woraus wir die Heilsbedeutung Jesu begreifen, sondern Jesu 



Bernhard Langemeyer 410 

Bedeutung für die Welt verweist uns darauf, daß er von Gott kommt. Das 
Verständnis der •Gottheit" Jesu stände dann folglich offen über die Be- 
deutung Jesu in der Geschichte der Menschheit. Wir •begreifen" die 
Menschwerdung Gottes am besten aus der Funktion Jesu in und an der 
Welt. 

Nun aber ist der Glaube an die Menschwerdung Gottes selbst ein ge- 
schichtliches Weiterwirken Jesu, eine Tatsache, die in geschichtlichem Zu- 
sammenhang steht mit Jesus selbst. Gerade durch diesen Glauben hat Je- 
sus jahrhundertelang das Hoffen und Handeln der Menschen und somit 
den Fortgang der Geschichte bestimmt. Anderseits ist festzustellen, daß 
der Glaube in der überkommenen Formulierung immer weniger Ge- 
schichte macht; die Gestalt Jesu aber wirkt dennoch weiter. Wenn wir also 
heute einen Zugang suchen zum Geheimnis der Person Jesu, müssen wir 
hinter den Glauben an den Gottessohn zurückfragen nach den •mensch- 
lichen" Tatsachen, an denen sich dieser Glaube entzündete. Wir müssen 
sozusagen die Anfangserfahrung der Menschen um Jesus aufspüren und 
von dort her die Glaubensaussagen über Jesus aus unserer heutigen Weit- 
sicht neu zu verstehen suchen. Das heißt keineswegs, daß wir das Leben 
Jesu genau rekonstruieren müßten. Im vorigen Jahrhundert hat es genü- 
gend Leben-Jesu-Bücher dieser Art gegeben. Sie legten in die Gestalt Jesu 
hinein, was je zu ihrer Zeit als groß und edel galt. Die Folge davon war, 
daß man eine Zeitlang glaubte, über das Besondere, Einzigartige an Jesus 
historisch überhaupt nichts ausmachen zu können. Das aber würde bedeu- 
ten, daß der Glaube an Jesus, den göttlichen Heilbringer, kaum etwas zu 
tun hätte mit der wirklichen Person Jesu, sondern eine religiöse Idee wäre, 
die sich in den ersten christlichen Gemeinden allmählich gebildet hat. 
Dann könnte man auch gar nicht von einer geschichtlichen Funktion Jesu 
sprechen, sondern höchstens von einer geschichtsbestimmenden Funktion 
des Christusglaubens der neutestamentlichen Gemeinden. Es ist daher 
verständlich, daß die neutestamentliche Forschung sich in den vergange- 
nen Jahrzehnten die größte Mühe gegeben hat, in historischer Kleinarbeit 
an den neutestamentlichen Schriften Tatsachen um Jesus von Nazareth 
herauszuschälen, die ihn unterscheiden von dem zu jener Zeit allgemein 
Üblichen. Diese unterscheidenden Tatsachen dürfen wir nun als Anfangs- 
erfahrung des Glaubens an das göttliche Sein und Wirken Jesu Christi an- 
setzen. Ihr Fortwirken in der Geschichte durch den Glauben in seiner man- 
nigfach wechselnden Ausprägung meinen wir mit der geschichtlichen Funk- 
tion der Person Jesu, um deren Verständnis es uns geht. Dieses Fortwir- 
ken seiner Person kann uns heute am ehesten verständlich machen, wer er 
war und ist. 



Was heißt: Gott ist Mensch geworden 411 

Freilich, ob wir auf diesem Wege das ausschöpfen können, was der 
überkommene Glaube mit Menschwerdung Gottes meint, ist alles andere 
als gewiß. Die gegenwärtige Theologie hat noch keine allgemein aner- 
kannte Methode dafür gefunden, wie der überlieferte Glaube in unserer 
Weltsituation neu ausgesagt werden kann. Daher will auch unser Versuch 
nur eine •Erste Hilfe" sein, die einer allseitigen Vertiefung bedarf. Aber 
vielleicht ist jede mögliche Glaubenshilfe von der Sache her immer nur 
eine •Erste Hilfe", solange die Vollendung, auf die der Glaube hofft, noch 
aussteht. 

2. Die Funktion Jesu in der Geschichte 

Methodisch versuchen wir also einfachhin mit historischen Mitteln (gleich- 
sam noch vor der Glaubensüberzeugung) Jesus von Nazareth als Menschen 
zu verstehen. Wenn unser Glaube zu Recht besteht (daß er es tut, heißt 
•Glaube"), wird sich dieses menschliche Verständnis von selbst öffnen zu 
dem Glaubensbekenntnis, das in alter Sprache Gott-Mensch lautet. Es ist 
hier weder möglich noch notwendig, die Ergebnisse und die ungelösten 
Probleme der historischen Forschung in allen Einzelheiten darzustellen.2 

Aus dem, worin weitgehende Übereinstimmung herrscht, können wir den 
Gang der Ereignisse vom Eindruck, den Jesus auf seine Umwelt und be- 
sonders auf seine Anhänger machte, bis zum entfalteten Glauben der Kir- 
che in groben Zügen verfolgen. 

Jesus war ein Wanderprediger, der wahrscheinlich den religiösen Son- 
dergruppen seines Volkes nahestand, die das baldige Ende dieser Welt- 
zeit durch ein plötzliches Eingreifen Gottes erwarteten. Die Besonderheit 
seiner Predigt gegenüber anderen Verkündern der Endzeit, z. B. Johannes 
dem Täufer, ist unter anderem darin zu erkennen, daß er das Kommen 
Gottes weniger zum Gericht als zur Rettung und Befreiung der Menschen 
ansagte. Damit hängt die für jüdische Ohren ungewohnt klingende Zu- 
traulichkeit zusammen, mit der er von Jahwe als seinem Vater redete. 
Dem entspricht ferner sein außerordentlich unbefangenes Umgehen mit 
Sündern und den von jedem frommen Juden gemiedenen Randexistenzen 
(z. B. den Zöllnern); seine Ethik der radikalen Nächsten- und Feindes- 
liebe. Seine Predigt vom Kommen des Vatergottes zum Heile aller, die sich 
ihm öffnen, ließ ihn den Gesetzes- und Kultvorschriften entgegentreten, 
welche die Heilserwartung des Menschen von der genauen Kenntnis und 
Einhaltung äußerlicher Vorschriften abhängig machten. 

2 Eine kurze informative Zusammenfassung bietet: Wolf gang Trilling, Fragen zur Ge- 
sdiiditlidikeit Jesu, Düsseldorf 1966. 



Bernhard Langemeyer 412 

Predigt und Leben Jesu müssen eine außergewöhnliche Überzeugungs- 
kraft gehabt haben. Sie brachten die Menschen so in Erregung, daß selt- 
same Dinge passierten und als Wunderzeichen Gottes erlebt wurden. Die 
Wunderberichte der Evangelien sind zwar sicherlich stilisiert, müssen aber 
zumindest als ein Anzeichen gewertet werden für den weit überdurch- 
schnittlichen Einfluß der Persönlichkeit Jesu auf seine Umgebung. So 
konnte Jesus eine Gefahr werden für den Hohen Rat, die religiöse Be- 
hörde des Jüdischen Volkes, die sich als legitimer Sachverwalter Jahwes 
und seines Gesetzes verstand. Als der Konflikt sich zuspitzte, wurde die 
religiöse Orientierung der Hörer Jesu, vor allem seiner Jünger, aufs tief- 
ste erschüttert. Auf der einen Seite hatten sie in der Predigt und im Ver- 
halten Jesu die Vaterliebe Gottes erfahren, auf der anderen Seite wurde 
dieser Jesus im Namen des Gesetzes Gottes zum schändlichsten Tode ver- 
urteilt und den römischen Henkern ausgeliefert. Um so erstaunlicher ist es, 
daß die Jünger nach dem Tode Jesu mit der Botschaft an die Öffentlichkeit 
traten: Jesus lebt, Gott hat ihn zu neuem Leben erweckt. 

Wie sind die Anhänger Jesu zu dieser Überzeugung gekommen? Was 
läßt sich rein historisch, also noch vor dem Glauben, darüber ausmachen? 
Die biblischen Texte sprechen von einem Erlebnis, das einige Jünger nach 
dem Tode Jesu gehabt haben. Aber die älteste Überlieferung darüber ist, 
wenn wir von dem •Nachzügler" Paulus (1 Kor 15, 8 f; Gal l, 12 ff) ab- 
sehen, sehr ungenau. Deshalb ist die Art dieses Erlebnisses historisch 
schwer zu fassen. War es eine Vision, eine innere Erleuchtung, eine Ein- 
sicht? Haben wir an ein einmaliges Erlebnis zu denken oder an eine all- 
mählich aufkeimende Überzeugung? Die einzige Möglichkeit, diesem Er- 
eignis auf historischem Wege auf die Spur zu kommen, besteht wohl darin, 
daß wir es in Zusammenhang sehen mit der vorausgehenden Ereignis- 
folge. Zwei Tatsachen sind dabei besonders zu beachten: erstens das eben 
angedeutete Besondere an der Reich-Gottes-Predigt Jesu und zweitens die 
Weise, wie er für seine Überzeugung in den Tod ging. Jesu Vertrauen 
auf seinen Vater und das Kommen des Reiches war offenbar so vorbehalt- 
los, daß er die für ihn tödliche Auseinandersetzung mit den verantwortli- 
chen Führern seines Volkes nicht scheute und ohne Resignation, ohne Haß 
für seine Botschaft mit seinem eigenen Leben einstand. Sein Sterben hin- 
terließ nicht nur den Eindruck einer beendenden Niederlage, sondern auch 
den der Bestätigung jener Reich-Gottes-Erwartung, die ganz und gar auf 
die Heilsmöglichkeiten Gottes setzt und nicht (allein) auf das Menschen- 
mögliche. Dieser Eindruck könnte sich bei den Jüngern nach anfänglicher 
Erschütterung durch das Todesschicksal Jesu durchgesetzt und zu der Ein- 
sicht geführt haben, daß Jesus und seine Reich-Gottes-Ankündigung durch 



Was heißt: Gott ist Mensch geworden 413 

seinen Tod nicht erledigt waren, sondern weiterlebten. Dabei könnten 
auch visionäre Erlebnisse mitgespielt haben. Jesu Predigt und Verhalten 
hatte bei den Menschen, die damals ohnehin von eschatologischen Vorstel- 
lungen erfüllt waren, eine starke seelische Erregung ausgelöst. Der schock- 
artige psychische Stau, den dann der Tod Jesu bewirkte, könnte sich nach- 
her in außergewöhnlichen psychischen Phänomenen entladen haben: in 
Visionen und ekstatischen Erlebnissen. 

Die Unterschiede bei diesen und ähnlichen historischen Vermutungen 
haben theologisch solange keine wesentliche Bedeutung, als sie eines fest- 
halten: Die Anhänger Jesu haben die Überzeugung, daß Jesus lebt, nicht 
als eigene Schlußfolgerung oder Deutung angesehen, nicht als einen Glau- 
ben, zu dem sie sich aufgerafft haben. Das Ostererlebnis, sei es visionäre 
Erscheinung oder innere Erleuchtung, ist ihnen primär widerfahren, was 
jedoch die eigene Bereitschaft, sich gläubig auf dieses Widerfahrnis einzu- 
lassen, nicht ausschließt. Allein der Widerfahrnischarakter des Oster- 
erlebnisses macht verständlich, daß sie es von Anfang an als Heilstat Got- 
tes aufgenommen haben, als Gnade, Erwählung und Sendung. Nicht ge- 
recht würde daher dem Tatbestand eine Darstellung, welche die Auferste- 
hungsbotschaft lediglich als eine theologische Interpretation des Lebens 
und Sterbens Jesu von seiten der Jünger beschreiben wollte. Die Erfah- 
rungsweise der Jünger war religiös, theozentrisch, und nicht wie die uns- 
rige an den empirisch faßbaren Wirkzusammenhängen orientiert. Sie er- 
lebten daher unmittelbar als Tat Gottes, was wir heute vielleicht nur noch 
auf dem Wege der gläubigen Interpretation als Tat Gottes ansprechen 
können. 

Damit stehen wir bereits bei der Frage, was der - sicherlich nur sehr 
summarisch - angedeutete Tatsachenkomplex um Jesus von Nazareth aus 
unserer Sicht theologisch bedeutet. Wenn wir unserer empirisch-indukti- 
ven Einstellung treu bleiben, werden wir zunächst von einem Minimum 
ausgehen. Zumindest hat Jesus die bleibende Bedeutung, daß durch ihn 
die Vorstellung von einer positiven, umfassenden Vollendung der ganzen 
Menschheitsgeschichte (Reich Gottes) historisch auf eine einzigartige Weise 
wirksam geworden und bis heute geblieben ist. Das erkennen auch Hu- 
manisten und Marxisten an, die den religiösen Bezug der Gestalt Jesu für 
zeitbedingt und bedeutungslos halten. Durch Jesus ist eine eschatologische 
Orientierung eröffnet worden, die den Fortgang der Geschichte motiviert 
und entscheidend mitbestimmt hat. Dabei ist es unerheblich, daß sich diese 
Orientierung Jahrhunderte hindurch vornehmlich auf das Eschaton der 
Einzelperson konzentriert hat: Fortleben der Seele nach dem Tode. Es 
spricht auch nicht gegen diese Bedeutung Jesu, daß die Kirchen noch lange 



Bernhard Langemeyer 414 

in der individualistischen Eschatologie befangen blieben, als die Frage 
nach der Zukunft der Geschichte und der Welt in den Horizont des mensch- 
lichen Bewußtseins rückte, etwa seit Beginn der Neuzeit. Ohne die Auf- 
wertung des Einzelmenschen ist die schöpferische Initiative des neuzeit- 
lichen Menschen, der beginnt, die Welt umzugestalten, historisch nicht zu 
erklären. Und auch heute kann sich keine Zukunftsutopie auf die Dauer 
an der Frage nach der Sinnvollendung der Einzelperson vorbeidrücken. 

Läßt sich aber die Sache Jesu aus ihrem religiösen Bezug herauslösen? 
Dann bliebe vom Evangelium heute nur der unbedingte Appell zur Mit- 
menschlichkeit und zur menschenwürdigen Gestaltung der Welt. Die Pre- 
digt Jesu ist von der unerschütterlichen Gewißheit getragen, daß die 
Menschheitsgeschichte ein gutes Ende nimmt. Diesen Optimismus geben 
die Zukunftsaussichten, die wir heute haben, nicht her. Ohne das Sich- Ein- 
lassen auf eine welttranszendente Instanz, die das gute Ende garantiert, 
verliert der Impuls zur Mitmenschlichkeit und zum Schaffen an der Welt 
auf Vollendung hin zumindest an Intensität. Jede Erfahrung naturaler 
oder geschichtlicher Katastrophen schwächt ihn empfindlich oder versteift 
ihn zu einem fanatischen Trotz, der weiterkommen will, indem er ver- 
nichtet. Jesu Verhältnis zum Vatergott ermöglicht eine Zukunftshoffnung, 
die durch keine gegenteilige Erfahrung erstickt, aber auch durch keinen 
Fortschritt abgesättigt werden kann. Denn sie erwartet eine Vollendung, 
die alle menschlichen Erfolge und Utopien transzendiert. So ist Jesus der 
Anfang und das bleibende Leitbild eines Glaubens an den Gott, der escha- 
tologische Zukunft gewährt. Er ist damit zugleich der sich nicht verbrau- 
chende unüberholbare Antrieb für den Weg des Menschen in die Zukunft. 
Durch Jesus ist die schöpferische Zielabsicht, die Gott mit der Welt hat, 
endgültig ausgesagt und als wirkendes Motiv in die Geschichte eingegan- 
gen. Andere mögen diese Zielabsicht Gottes für ihre Zeit konkretisiert 
haben, für unsere Zeit etwa Papst Johannes der XXIII., Luther King oder 
Gandhi. Aber sie stehen immer schon in der geschichtlichen Bewegung und 
Orientierung, die von Jesus ausgeht. In diesem Sinne wäre dann Jesus das 
Wort Gottes an die Welt, der Herr aller Zeiten, der Sohn Gottes, der vor 
und über allen anderen gläubigen Gottessöhnen einen einmaligen und 
einzigartigen Vorrang hat. Von oben nach unten gesprochen: In Jesus ist 
Gott, seine Heilsintention mit der Welt, Mensch geworden; durch ihn ist 
Gottes vollendender Schöpferwille in der Geschichte offenbar und wirksam 
geworden, ein für allemal. 

Ein derartiges Verständnis der Menschwerdung Gottes kann heute 
zweifellos viele Menschen empfänglich machen für die Kraft des Evange- 
liums. Solange dieses Glaubensverständnis sich offenhält für das immer 



Was heißt: Gott ist Mensch geworden 41.5 

größere Geheimnis Gottes und nicht rundweg behauptet, mehr könne 
•Menschwerdung Gottes" für uns heute nicht mehr heißen, sollte man 
darin nicht schon einen Abfall vom Glauben der Kirche sehen. Aber ist 
damit schon die Grenze unseres Verstehenkönnens bezüglich der Mensch- 
werdung Gottes erreicht? 

3. Die geschichtliche Funktion Jesu als Hinweis auf seine Person 

Schauen wir zurück auf die Christusverkündigung des Neuen Testamen- 
tes. In einem Punkte bleibt das Verständnis Jesu Christi, wie wir es eben 
dargelegt haben, recht deutlich zurück hinter dem Glauben der Urkirche. 
Nach der neutestamentlichen Verkündigung ist das Reich Gottes, das gute 
Ende der Welt, in der Person Jesu Christi schon angebrochen. Er selbst 
ist schon in die endgültige Seinsweise eingegangen, die Gott der ganzen 
Welt als End-Vollendung zugedacht hat. Von ihm her ist das Eschaton be- 
reits anfanghaft da in der Welt. Das Neue Testament spricht in diesem 
Sinne vom verwandelnden, neumachenden Geist Christi, von der neuen 
Schöpfung und vom ewigen Leben, das der Gläubige bereits hat. Dort ist 
es also der eschatologisch vollendete und als solcher bleibend gegenwärtige 
Christus, der es macht, daß die Sache Jesu, das zukünftige Gottesreich, die 
Menschen beeindruckt, bewegt und vorwärtstreibt. In dem eben geschil- 
derten Christusverständnis scheint es umgekehrt zu sein: Jesus bleibt le- 
bendig wirksam in der Geschichte, insofern seine Sache die Menschen nicht 
losläßt. Die Sache Jesu hält seine Person lebendig. So ist, genau genom- 
men, Gott nicht dieser Mensch Jesus von Nazareth geworden, er ist in und 
durch diesen Menschen zu einer menschlichen Idee (Reich-Gottes-Vorstel- 
lung) und zu einem menschlichen Motiv (Reich-Gottes-Hoffnung) in der 
Geschichte geworden. Sicherlich kann man Person und Sache nicht scharf 
trennen. Von unserer empirischen Perspektive her scheint eben das Fort- 
leben in Idee und Vorbild die einzige Weise zu sein, wie eine Person in der 
Geschichte fortlebt. Der Glaube kann sich zwar offenhalten für das grö- 
ßere Geheimnis Gottes, aber er kann nicht mehr aussagen. Jedoch, was 
schlechthin nicht vorstellbar und aussagbar ist, kann auch nicht Motiv und 
Impuls werden für die Bewältigung unserer konkreten Lebenssituation. 
Mit anderen Worten: Die Frage nach dem Fortleben Jesu als Person hätte 
für uns keine Heilsbedeutung. Wie soll man aber dann auf die Dauer die 
unersetzliche und unantastbare Würde jeder menschlichen Person wah- 
ren? Wird der Einzelne nicht zu einem beliebigen Glied in der Kette des 
Menschengeschlechtes auf seinem Weg zur Vollendung? Wie soll man fer- 
ner mit der Liturgie der Kirche den gegenwärtigen Christus anrufen, seine 



Bernhard Langemeyer 416 

Gegenwart feiern? - Der Glaube würde nur leben von dem, was Jesus 
war, nicht von dem, was er ist. 

Mag sein, daß der Glaube an ein Fortleben der menschlichen Person 
psychologisch herzuleiten ist von dem bleibenden Eindruck der Person, der 
im fortwirkenden Vorbild und Motiv erlebt wird. Dann drängt sich aber 
von dem unvergleichbar mächtigen Fortwirken Jesu her doch die Frage 
auf, ob hier nicht mehr fortwirkt als das Vorbild und Motiv. Und dies um 
so mehr, als jemand sich im Glauben von der Gestalt und der Sache Jesu 
bestimmen läßt. Wer von einem geliebten Toten nicht loskommt, weil 
dieser ihm für sein eigenes Dasein unersetzlich viel bedeutet, wird sich 
nicht so leicht damit zufrieden geben, daß dieser als einzelne Person end- 
gültig dahin sein soll. Davon hängt für das Gewicht des eigenen Daseins, 
für das der Mitmenschen und auch das der Zukunft der ganzen Mensch- 
heit zuviel ab. Es ist deshalb keine müßige Spekulation, wenn wir nach 
Vorstellungsmöglichkeiten Ausschau halten, die imstande sind, das Zeug- 
nis der Urkirche von der persönlichen Gegenwart des Herrn in den Glau- 
bensvollzug von heute einzubringen. 

Ein persönliches Fortleben des Einzelmenschen nach dem Tode läßt sich, 
wenn wir unsere heutigen Erkenntnisse von der leibseelischen Einheit des 
Menschen ernst nehmen, nur so vorstellen, daß das stofflich-biologische 
Substrat des bewußten persönlichen Lebens und Erlebens in eine andere 
Seinsweise übergeht. Man mag vielleicht einmal dahin kommen, den bio- 
logischen Alternsprozeß des Menschen zu verlangsamen oder gar auszu- 
schalten. Aber offenbar hat eine solche Fortdauer des Menschen nichts zu 
tun mit dem, was das Zeugnis der Urkirche von Jesus aussagt. Sie wäre 
eher Endlosigkeit als Vollendung zu nennen. Vielmehr müßte es sich um 
eine grundlegende Änderung der stofflich-biologischen Daseinsbedingun- 
gen des Menschen handeln, wie sie nach allem, was wir heute absehen kön- 
nen, nicht im Bereich menschlicher Möglichkeiten liegt. Nun gibt es aber im 
Bereich unserer naturwissenschaftlich erweiterten Erfahrung eine mate- 
rielle Veränderung, die neue Daseinsbedingungen mit sich bringt: die 
Evolution. Es läßt sich nicht erweisen, daß der evolutive Prozeß des 
• Weltstoffes" im Menschen, wie er heute ist, die letzte Stufe erreicht hat. 
Ebenfalls ist es nicht selbstverständlich, daß Evolution vom Auftreten des 
Menschen an ganz und gar übergeht in die kulturelle und technische Evo- 
lution, die der Mensch selber vorantreibt. Vielmehr ist von unserer Wirk- 
lichkeitserfahrung her die Vorstellung einer Evolution der materiell-bio- 
logischen Konstitution des Menschen zumindest möglich. Dann ist auch die 
Vorstellung nicht völlig wirklichkeitsfremd, daß diese Evolution an einem 
Punkt im Weltprozeß bereits stattgefunden hat, eben an Jesus von Naza- 



Was heißt: Gott ist Mensch geworden 417 

reth - ähnlich und zugleich sehr unähnlich wie die Evolution zum Men- 
schen hin auch zunächst an einer oder an zwei Stellen unseres Planeten 
vor sich gegangen ist. 

Der Hinweis auf die evolutive Struktur unserer stofflichen Welt soll 
nicht dazu dienen, das Fortleben des Christus naturwissenschaftlich zu er- 
klären und in eine Theorie über den Werdeprozeß des Weltstoffes einzu- 
bauen. Er soll lediglich anzeigen, daß der Glaube an das im fortlebenden 
Christus bereits angebrochene Eschaton der Welt für unser an der Empirie 
orientiertes sachliches Denken nicht völlig unsinnig und unannehmbar ist. 
Er kann damit zugleich anschaulich machen, daß der Glaube an den fort- 
lebenden Christus etwas zu tun hat mit unserer konkret erfahrenen Wirk- 
lichkeit und ihrer Zukunft. Und das bleibt nicht rein theoretisch, es hat sehr 
praktische Konsequenzen. Wer in diesem Sinne an die in der Person Jesu 
Christi angebrochene Vollendung der Welt glaubt, hofft auf eine Zukunft, 
die nicht allein durch menschliche Technik und Planung gemacht wird. Er 
hofft auf ein Werden der Welt, das dem Menschen nicht verfügbar ist, das 
ihm neue Daseinsbedingungen und -möglichkeiten eröffnet, die jetzt noch 
gar nicht auszudenken sind. In diesem Glauben wird es sinnvoll, geduldig 
auszuharren, wo nichts zu •machen" ist, sich nutzlos und vergebens einzu- 
setzen, ja wegzugeben in der Weise des Kreuzes Christi. Das bedeutet je- 
doch keinen Rückfall in jene rein passiv erwartende Haltung, wie sie den 
Christen kennzeichnete, der die Welt statisch als unantastbare Schöpfungs- 
ordnung erlebte. Denn Evolution geschieht ja immer so, daß alle beste- 
henden Kräfte voll beteiligt sind, aber das Neue, das daraus wird, von 
ihren Wirkmöglichkeiten her nicht absehbar ist. Das Neue ist nicht das 
konnaturale Produkt der vorgegebenen Ursachen. Theologisch gespro- 
chen: Die normale Konsequenz des Verhaltens Jesu war sein Scheitern im 
Tode, und doch ist er durch den Gehorsam bis zum Tode in das Eschaton 
eingegangen. Der Glaube an das in Christus bereits angebrochene Escha- 
ton motiviert demnach die Aktivität des Menschen auf Reich Gottes hin 
auch dann noch, wenn sie nach menschlichem Ermessen vergeblich und aus- 
sichtslos erscheint. Das Aushalten der Vergeblichkeit und Aussichtslosig- 
keit kann in diesem Verständnis des Glaubens an den fortlebenden Chri- 
stus sogar als die höchste menschliche Aktivität auf Reich Gottes hin be- 
griffen werden. 

Aber was heißt nun Gott ist Mensch geworden? Wenn Auferstehung 
als letzte Stufe im evolutiv-geschichtlichen Werden der Welt vorgestellt 
wird, ist sie dann nicht ein rein weltimmanentes oder, wie man heute gerne 
sagt, horizontales Ereignis, das auch ohne einen welttranszendenten Gott 
gedacht werden kann? Ja und nein. Alle Erfahrungen und Wissenschaft- 



Bernhard Langemeyer 418 

liehen Beobachtungen unserer Zeit sprechen dafür, daß nicht eine über- 
weltliche Instanz in den Lauf der Ereignisse eingreift, indem sie die Na- 
turkräfte bzw. die geschichtlichen Mächte ausschaltet oder innerlich steuert. 
Vieles, was früher als Eingreifen überirdischer Wesen erlebt wurde, läßt 
sich heute aus dem Zusammenwirken innerweltlicher Ursachen erklären. 
Daher drängt sich uns die Vermutung auf, daß auch bei Ereignissen, die 
wir nicht erklären können, ein solches Zusammenwirken vorliegt, das wir 
nur noch nicht durchschauen, weil wir noch lange nicht alle innerweltlichen 
Ursachen und ihre Wirkungsmöglichkeiten kennen. Wenn wir Gott als 
den Schöpfer dieser unserer Welt bekennen, müssen wir ihn wohl so den- 
ken, daß er die Welt das sein läßt, als was er sie geschaffen hat: eine aus 
Eigenkräften werdende und zu sich selbst findende Welt. Das braucht aber 
noch nicht im Sinne des Deismus zu bedeuten, daß Gott die Welt völlig 
sich selbst überläßt. Von der Welt her gesehen, gibt es weder naturgesetz- 
lich noch geschichtlich eine immanente Notwendigkeit auf unzerstörbare 
und endgültige Vollendung hin. Jedes Produkt der Evolution und der Ge- 
schichte kann wieder zerfallen. Es ist schon einigermaßen zu berechnen, 
wann auf unserem Planeten kein Leben mehr möglich sein wird. In der 
Menschheitsgeschichte leuchtet bereits die Möglichkeit auf, daß sich die 
Menschheit durch die Technik total selbst vernichtet. Astronome stellen 
sich das ganze Weltall vor wie einen Blasebalg, der sich vom Urnebel aus 
aufbläht und, wenn er eine gewisse Expansion erreicht hat, wieder zusam- 
menfällt, um sich von neuem aufzublähen. Kurz gesagt: eine Endstufe des 
Weltprozesses, die sich immanent-zufällig ereignet, wäre keine endgültige 
Vollendung der Welt3. Wie Gott den Werdeprozeß der Welt zur Vollen- 
dung bringt, ohne ihn innerlich zu steuern, das ist sein welttranszendentes 
Geheimnis. Jedenfalls tut er es dadurch, daß er lebendig da ist und die 
Sinnvollendung der Welt will. Ähnlich sehen wir ja auch die Liebe Gottes 
zum Menschen gerade darin, daß Gott die Freiheit des Menschen nicht 
überspielt, sondern an ihre selbständige Antwort auf seinen Schöpfer und 
Heilswillen appelliert. 

Auferstehung Christi wäre demnach •Heilstat" Gottes und Endstufe 
des immanenten Werdens der Welt zugleich. Sie wäre das •Endprodukt" 
unserer aus Eigenkräften werdenden Welt, das jedoch nur erreicht wird, 
weil der seine Welt liebende Gott da ist. Aufgrund seiner liebenden Ge- 
genwart nimmt der Fluß der weltlich immanenten Ereignisse die Richtung 

3 Karl Rahner, Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung, in: Schriften 
zur Theologie V (1962) 183-221; Wolf hart Pannenberg, Kontingenz und Naturgesetz, 
in: A. M. Klaus Müller, W. Pannenberg, Erwägungen zu einer Theologie der Natur, 
Gütersloh 1970, 34-80; P. Schoonenberg, Gottes werdende Welt, Limburg 1963, 9-49: 
Entwicklung. 



Was heißt: Gott ist Mensch geworden 419 

auf Vollendung hin. Wer an die Auferstehung Jesu Christi glaubt, er- 
kennt damit folglich an, daß in Jesus Christus die liebende Gegenwart 
Gottes auf höchste und unüberholbare Weise in der Welt offenbar und 
wirklich ist4. Die Person Jesu Christi ist der Ort, an dem Gott einzigartig 
und unüberbietbar in der Welt da ist, begegnet, in seiner Heilsabsicht er- 
kannt und erfahren wird. Unüberbietbar, weil Gottes Gegenwart es macht, 
daß dieser Mensch Jesus von Nazareth seinem Vollendungswillen ganz 
und gar willfährt und sich an diesem Menschen die Evolution zur Vollen- 
dung ereignet. Deutlicher und wirklicher kann Gottes Gegenwart im wer- 
denden Weltgeschehen gar nicht gedacht werden als eschatologisch voll- 
endend. An der Funktion Jesu in der Welt und an der Welt erkennen wir 
sein Einssein mit Gott. Und dieses Einssein mit Gott verstehen wir konse- 
quent im Sinne des Konzils von Chalkedon, nämlich so, daß Gott das 
menschliche Eigenwirken Jesu nicht antastet (•unvermischt") und doch 
Gehorsam und Fortleben Jesu nur möglich und wirklich sind, weil Gott 
in einzigartiger Weise bei ihm ist (•ungetrennt"). Die besondere Gegen- 
wart Gottes ist Voraussetzung, ist Gnade, Erwählung, Einigung (unio), 
und doch bleibt Jesu Leben, Sterben und Fortleben geschöpfliches Eigen- 
wirken im Fluß der weltimmanenten Ereignisfolge. 

Nun hat aber dasselbe Konzil auch gelehrt, daß in Jesus Christus eine 
göttliche Person mit einer menschlichen Natur geeint ist. Unserem Ver- 
ständnis von Person gemäß würde das bedeuten, daß bei Jesus das mensch- 
liche Selbstbewußtsein und die menschliche Willensfreiheit unmittelbar 
ersetzt werden durch das göttliche Wissen und Wollen. Das ist vom Kon- 
zil gerade nicht gemeint. Im Gegenteil, es wird ausdrücklich als Irrlehre 
(Monophysitismus) zurückgewiesen. Göttliches und Menschliches sind ja, 
wie eben schon erwähnt wurde, in Jesus unvermischt. Auf der anderen 
Seite hat sich das Konzil auch gegen die Lehre ausgesprochen, die gott- 
menschliche Einheit bestehe nur darin, daß der Wille Jesu ganz und gar 
dem göttlichen Willen willfährig sei (Nestorianismus). Das göttliche Per- 
sonsein Jesu, von dem das Konzil spricht, will also darauf hindeuten, daß 
alles, was Jesus sagt, tut, und was an ihm geschieht, letztlich auf die Initia- 
tive des bei ihm seienden Gottes zurückgeht und von ihm getragen wird. 
Das ist in unserem Erklärungsversuch auch der Fall. Unter der liebenden 
Gegenwart Gottes ist die geschichtliche Ereignisfolge im Volke Israel her- 
angereift zur Fülle der Zeit, in der ein Mensch geboren werden und heran- 
wachsen konnte, dessen Bewußtsein ganz erfüllt war vom kommenden 

4 Wir kommen hier dem sehr nahe, was Piet Schoonenberg seine •Christologie der Gegen- 
wart Gottes" nennt, in seinem Buch: Ein Gott der Menschen, Benziger-Verlag 1969, S. 98 ff. 
Der Gang der Überlegungen dort unterscheidet sich jedoch deutlich von unserem hier. 



Bernhard Langemeyer 420 

Gottesreich und der in seinem Verhalten ganz davon bestimmt war. Nicht 
sein Wille macht es, daß Gott in ihm offenbar wird, sondern Gottes Ge- 
genwart macht es, daß sein Wille ganz bestimmt ist von der Reich-Gottes- 
Erwartung und so Gottes Vollendungswillen offenbar und wirksam wer- 
den läßt. Entsprechend haben wir das eschatologische Fortleben Christi 
(Auferstehung) zu verstehen gesucht, nicht als ein evolutives Ereignis, das 
glücklicherweise den Absichten Gottes entgegenkommt, sondern als eines, 
das sich nur ereignet, weil Gottes Gegenwart dem Weltprozeß ein Gefälle 
auf Vollendung hin gibt. Jesus ist nach unserem Sprachgebrauch keine 
göttliche Person, aber er ist so ermöglicht und unterfangen von der Heils- 
gegenwart Gottes, daß in seiner Person Gott selbst bei uns ist: In ihm ist 
Gott für uns Mensch geworden. 

Und nochmals läßt die überkommene Glaubenssprache uns zögern: Wie 
ist es dann mit der zweiten göttlichen Person, mit der göttlichen Dreifal- 
tigkeit? Steht und fällt sie nicht mit der Aussage, daß Jesus eine göttliche 
menschgewordene Person ist? Auch hier gilt, daß der kirchliche Glaube 
nicht von drei göttlichen Personen in unserem Sinne von Person spricht. 
In Gott ist nur ein Wissen und Wollen. Was gemeint ist, läßt sich aber 
auch von unserem Erklärungsversuch her andeuten. Wenn wir Gott in 
Christus gläubig bekennen, dann erfahren auch wir zumindest Gottes Da- 
sein auf unterschiedliche Weise. Gott ist in Jesus für uns da, indem Jesus 
zum Vater betet, den Willen des Vaters verkündet und tut. Gottes Dasein 
in Jesus verweist uns auf den Vater •im Himmel", der im unzugänglichen 
Lichte wohnt. Die unterschiedliche Weise, wie Gott durch Jesus Christus 
bei uns (Sohn), in uns (Geist) und über uns (Vater) offenbar ist, deutet 
hin auf eine Unterschiedenheit in Gott selbst: Gott ist so, daß er in dieser 
unterschiedlichen Weise für uns da sein kann. Aber dieser Unterschied 
entzieht sich uns in das undurchdringliche Wesen Gottes selbst. Die grie- 
chisch denkenden Christen mußten ihn auszusagen versuchen, weil er aus 
ihrer Perspektive Voraussetzung war für die Menschwerdung Gottes und 
die göttliche Person Jesu. Für uns, die wir vor der Heilsbedeutung Jesu, 
von seiner Funktion an der Sinnvollendung der Geschichte und der Welt 
herkommen, ist die Dreifaltigkeit Gottes nicht Voraussetzung für unseren 
Glauben an Jesus Christus; sie ist vielmehr der letzte Hintergrund, der 
sich am Horizont unserer gläubigen Erkenntnis soeben noch andeutet, den 
wir aber kaum noch begrifflich zu bestimmen wagen. 

Von daher wäre zu fragen, ob das Credo der römischen Messe unseren 
alltäglichen Glauben an Jesus Christus nicht überfordert, wenn es bekennt: 
•Ich glaube an den einen Herrn Jesus Christus, Gottes eingeborenen Sohn, 
aus dem Vater geboren vor aller Zeit; Gott von Gott, Licht vom Lichte, 



Zur Freiheit gerufen 421 

wahrer Gott vom wahren Gott, gezeugt, nicht geschaffen, eines Wesens mit 
dem Vater." Da ist der Hintergrund des Glaubens an Gottes Dasein für 
uns in der Person Jesu Christi auf eine Weise ausgeleuchtet, die vielen 
heute den lebendigen Zugang zu dem, was Menschwerdung Gottes und 
Gottsein Jesu Christi heißt, eher erschwert als erleichtert. 

Immerhin konnte hoffentlich diese kurze abschließende Einbeziehung 
der Frage nach der zweiten göttlichen Person und dem Geheimnis der Tri- 
nität doch deutlich machen, daß ein aus unserer Weltsituation und der da- 
mit gegebenen Perspektive unseres Erkennens gewonnenes Christusver- 
ständnis auch an das heranreicht, was der Glaube der Kirche vom ewigen 
Gottessohn und vom dreifaltigen Gott bekennt. Aber immer schon wußte 
der christliche Glaube, daß das ganze Geheimnis nur angerührt und nur 
angenommen werden kann. In dieser Ehrfurcht stimmt dieser Versuch 
völlig mit dem klassischen Dogma überein. Verschoben hat sich nur der 
Ausgangspunkt, von dem her sich unser Verständnis dem Geheimnis des 
Jesus von Nazareth angenähert hat. 

Zur Freiheit gerufen 
Das paulinische Freiheitsverständnis* 

Heinrich Schlier, Bonn 

I. 

Die Absicht unserer Ausführungen geht dahin, den Satz des Apostels Pau- 
lus: •Ihr aber, Brüder, seid zur Freiheit gerufen" (Gal 5, 13) aus dem Kon- 
text der paulinischen Briefe auszulegen und auf diese Weise das, was sie 
unter Freiheit verstehen, in seiner Eigenart deutlich werden zu lassen. Im 
paulinischen Freiheitsbegriff - dem im NT eigentlich nur der johanneische 
zur Seite steht, während die Sache selbst sich auch in der synoptischen 

* Zur neutestamentlichen Vorgeschichte des Begriffes Freiheit, die hier außer acht gelas- 
sen wird, verweise ich auf: M. Pohlenz, Griechische Freiheit. Wesen und Werden eines 
Lebensideals, 1955; H. J. Muller, Freedom in the Ancient World, 1961; D. Nestle, Eleu- 
theria. Teil 1. Die Griechen, 1967. Zum Ganzen siehe H. Schlier, Eleutheria, in: ThWB II 
484-500; K. Niederwimmer, Der Begriff der Freiheit im NT, 1966. 




