
Zur Freiheit gerufen 421 

wahrer Gott vom wahren Gott, gezeugt, nicht geschaffen, eines Wesens mit 
dem Vater." Da ist der Hintergrund des Glaubens an Gottes Dasein für 
uns in der Person Jesu Christi auf eine Weise ausgeleuchtet, die vielen 
heute den lebendigen Zugang zu dem, was Menschwerdung Gottes und 
Gottsein Jesu Christi heißt, eher erschwert als erleichtert. 

Immerhin konnte hoffentlich diese kurze abschließende Einbeziehung 
der Frage nach der zweiten göttlichen Person und dem Geheimnis der Tri- 
nität doch deutlich machen, daß ein aus unserer Weltsituation und der da- 
mit gegebenen Perspektive unseres Erkennens gewonnenes Christusver- 
ständnis auch an das heranreicht, was der Glaube der Kirche vom ewigen 
Gottessohn und vom dreifaltigen Gott bekennt. Aber immer schon wußte 
der christliche Glaube, daß das ganze Geheimnis nur angerührt und nur 
angenommen werden kann. In dieser Ehrfurcht stimmt dieser Versuch 
völlig mit dem klassischen Dogma überein. Verschoben hat sich nur der 
Ausgangspunkt, von dem her sich unser Verständnis dem Geheimnis des 
Jesus von Nazareth angenähert hat. 

Zur Freiheit gerufen 
Das paulinische Freiheitsverständnis* 

Heinrich Schlier, Bonn 

I. 

Die Absicht unserer Ausführungen geht dahin, den Satz des Apostels Pau- 
lus: •Ihr aber, Brüder, seid zur Freiheit gerufen" (Gal 5, 13) aus dem Kon- 
text der paulinischen Briefe auszulegen und auf diese Weise das, was sie 
unter Freiheit verstehen, in seiner Eigenart deutlich werden zu lassen. Im 
paulinischen Freiheitsbegriff - dem im NT eigentlich nur der johanneische 
zur Seite steht, während die Sache selbst sich auch in der synoptischen 

* Zur neutestamentlichen Vorgeschichte des Begriffes Freiheit, die hier außer acht gelas- 
sen wird, verweise ich auf: M. Pohlenz, Griechische Freiheit. Wesen und Werden eines 
Lebensideals, 1955; H. J. Muller, Freedom in the Ancient World, 1961; D. Nestle, Eleu- 
theria. Teil 1. Die Griechen, 1967. Zum Ganzen siehe H. Schlier, Eleutheria, in: ThWB II 
484-500; K. Niederwimmer, Der Begriff der Freiheit im NT, 1966. 



Heinrich Schlier 422 

Überlieferung findet - ist ohne Zweifel der Durchbruch zum Wesen der 
Freiheit gegeben. Je ursprünglicher und klarer wir dieses erfassen, desto 
gewisser und tatkräftiger können wir die Freiheit gegen einen Geist ver- 
teidigen, der sie verfälschen oder auslöschen will. 

•Ihr seid zur Freiheit gerufen, Brüder ...", schreibt Paulus an die Chri- 
sten der Landschaft Galatien. Er selbst hatte sie an den Ort und in den Be- 
reich der Freiheit durch das Evangelium gerufen. Er wußte also, sie und 
alle Menschen, Juden und Heiden, sind gleich jener Hagar, von der er im 
selben Brief (4, 21 ff.) spricht, in Unfreiheit. Er sah sie eingesperrt in ein 
Gefängnis (Gal 3, 23; Rom 7, 6), noch mehr: er beurteilte sie als •Sklaven" 
und ihr Leben als Sklavendienst (vgl. z. B. Rom 6, 14 ff.; 7, 14; Gal 4, 8 f. 
24; 5, 1), aus dem sie sich nicht selbst befreien können. 

Ursprünglich freilich - und das meint: vom unverlierbaren und jeweils 
gegenwärtigen Ursprung her - ist der Mensch nach des Apostels Über- 
zeugung, die er aber thematisch nie zur Sprache bringt, frei. Sein Leben 
ist ursprünglich in die Freiheit frei-gegeben. Er ist ja Geschöpf Gottes. 
Und das heißt: ihm ist der Freiheitsraum des Lebens auf getan und der Le- 
bensraum der Freiheit zur Verantwortung von Gott frei gewährt. Er emp- 
fängt das Leben und lebt es als empfangenes in der dem Schöpfungswort 
Gottes entsprechenden Ant-wort der Freiheit. Er lebt es im Dank (vgl. 
Rom 1, 21), und darin ist die Freiheit aufgehoben. Er ver-dankt sich Gott 
und das meint, er ver-dankt ihm seinen Freiheitsbereich und die Freiheit, 
ihn frei zu erfahren. In diesen Dank, in dem die Gabe der Freiheit des Le- 
bens und des Lebens der Freiheit gelebt wird, ist auch die verantwortete 
Hin-gabe eingeschlossen. Das Geschöpf ist als solches zur Freiheit hervor- 
gerufen und in sie hineingerufen. Aber es ist das zugleich so, daß es zum 
Schöpfer und zum Geschaffenen hingerufen ist. Es ist angerufen und auf- 
gerufen für den Schöpfer und das Geschaffene. Die ursprüngliche Freiheit, 
die als Gabe des Lebens vollzogen im Danken verantwortet wird, ist zu- 
gleich gebunden und verwiesen an den Schöpfer und das Geschaffene. Sie 
ist eine in diesem Sinn begrenzte und eine für ihre Grenzen offene und be- 
reite Freiheit. Der Dank, in dem die ursprüngliche Freiheit sich auf- und 
offenhält, schließt auch ihre Gebundenheit ein. 

In solcher Freiheit des Geschöpfes kommt der Mensch nach Paulus nicht 
mehr vor. Das ist ein für den Apostel bestürzendes Faktum. Mit dem Aus- 
ruf: •Ich unglückseliger Mensch...!" endet seine Analyse des mensch- 
lichen Daseins in Rom 7, 24. Nicht als ob die ursprüngliche Freiheit total 
vernichtet wäre. Dem widerspricht schon die Tatsache, daß der Mensch, 
wie er in der Geschichte vor-kommt, ein tiefes Verlangen nach der ur- 
sprünglichen Freiheit hat, wie wir noch sehen werden. Dem widerspricht 



Zur Freiheit gerufen 423 

nach Paulus auch der Befund, daß der geschichtliche Mensch formal Ent- 
scheidungsfreiheit hat. Aber die ursprüngliche Freiheit wird durch den 
Menschen in seiner Geschichte nicht mehr als solche realisiert. Denn damit, 
daß der geschichtliche Mensch aus einem rätselhaften und unheimlichen 
Antrieb immer schon sein gesamtes Leben nicht mehr Gott, sondern sich 
selber verdanken will, vollzieht er auch die Freiheit nicht mehr als verant- 
wortete Gabe, sondern als Leistung. So wie der Mensch in der Geschichte 
vorkommt, versteht und praktiziert er aus einem unerklärlichen, aber 
realen Undank die Freiheit als eigenmächtige und eigensüchtige. Der Frei- 
heitsraum, der ihm durch den Ruf des Schöpfers eröffnet ist, ist nun ein 
grundsätzlich von ihm selbst erschlossener, der Freiheitsvollzug aber ist 
nun ein eigen-williger, weil an der Stelle der Freiheitsannahme eine Frei- 
heitsleistung steht. Damit ist aber auch die Ausrichtung der ursprünglichen 
Freiheit auf Gott und seine Schöpfung, das Wofür der Freiheit gestört. Sie 
ist jetzt immer schon Freiheit für mich, sie ist als eigen-mächtige immer 
schon auch eigen-süchtige. So lebt der Mensch, wie er vorkommt, immer 
schon in einem grundlegenden Mißverständnis und Mißbrauch der ur- 
sprünglichen Freiheit. Er lebt in seiner eigenmächtigen und eigensüchtigen 
Freiheit in der Freiheit von der Freiheit, in der Unfreiheit, die als Freiheit 
erscheint. Man kann auch sagen: er lebt in einer sich ver-sagenden Freiheit. 

Daß das keine Theorie ist, sondern eine Aussage über die Wirklichkeit 
des geschichtlichen Menschen, wird an einem Problem deutlich, das wie 
viele fundamentale theologische Probleme selbst in der Theologie weithin 
keine Rolle mehr spielt, weil es angeblich nicht konkret ist, obwohl es jeden 
Menschen und somit alle Gemeinschaft vom innersten her betrifft, nämlich 
am Problem der Sünde und des Gesetzes. Für Paulus ist das Gesetz zu- 
nächst das jüdische als der fixierte und ausgeprägte Anspruch Gottes an 
den Menschen. Von ihm aus kann dann auch das allgemein-menschliche 
Gesetz der Heiden, das sie von ihrem Herzen her durch das Gewissen ken- 
nen (Rom 2, 14 f.), gesehen werden. Wir können also sagen, Paulus läßt 
das Problem der Freiheit sich an dem Ort entfalten, wo das menschliche 
Leben vor die Anforderungen des Gebotes Gottes gestellt wird. Das sind 
nicht immer direkte Anforderungen des ausdrücklichen Gebotes Gottes. 
Es kann auch, und ist es allermeist, jener vielfältige, sich wandelnde, 
aktuelle, dabei oft verdeckte und verfälschte Anspruch sein, den die Men- 
schen, als einzelne oder als Gesellschaft, und den die Verhältnisse und 
Situationen an den Menschen erheben. Es kann sogar der Anspruch sein, 
den die Dinge an mich stellen. Was geschieht nach dem Apostel auf diesen 
Anspruch hin von Seiten des Angerufenen? Was geschieht auf das Gesetz 
hin? Er, der Mensch, ist jedenfalls angerufen und weiß sich auch aller- 



Heinrich Schlier 424 

meist angefordert, mag er sich noch so sehr gegen solchen Anruf verschlie- 
ßen oder gleichgültig und •neutral" verhalten. Er erfährt diesen Anruf 
als einen Appell an die Freiheit seiner Entscheidung und darin an die Frei- 
heit seiner Freiheit. Doch wie beantwortet er nach Paulus diesen Appell? 
So - und das wird Rom 7, 7 ff. dargelegt -, daß seine Epithymia, d. h. sein 
Begehren, genauer: sein Aus-sein-auf-sich-selbst-für-sich-selbst erweckt 
wird. Paulus sagt Rom 7, 7 f.: •Ich hätte die Sünde nicht erfahren, wenn 
nicht durch das Gesetz. Denn ich hätte das Begehren nicht erfahren, wenn 
das Gesetz nicht gesagt hätte: Du sollst nicht begehren. Es nahm aber die 
Sünde die Gelegenheit wahr und verschaffte mir durch das Gebot lauter 
Begehren". Der Anspruch, der an den Menschen ergeht, ruft also eine 
Freiheit hervor, die im Begehren den Menschen auf sich selbst aus-sein 
läßt. Er ruft eine eigen-mächtige und eigen-süchtige Freiheit hervor. Er 
ruft nicht mehr die ursprüngliche Freiheit auf, die die Freiheit als Gabe 
und für Gott und den anderen Menschen realisiert, sondern die immer 
schon durch den Menschen ihm zugute von ihm usurpierte und geleistete 
Freiheit. Und so kann man sagen: indem das Gesetz (in seinem mich an- 
gehenden Anspruch) •an meine Freiheit appelliert, bringt es eine (ur- 
sprüngliche und eigentliche) Freiheit zu Fall" (K. Niederwimmer). Dieses 
Aussein auf mich selbst, das der Anspruch erweckt, ist allgemein. Es er- 
weist sich konkret auf zweierlei Weise. Entweder läßt mich nach Paulus das 
Gesetz den an mich ergehenden Anspruch abweisen und ich erfülle es nicht. 
Oder - und es gibt für den Apostel nur dieses Oder - ich gehe auf den An- 
spruch ein, tue das Gebot, aber zur geheimen oder offenbaren Erfüllung 
meiner selbst in meiner Eigen-leistung. Einfacher gesagt: entweder handle 
ich in der Antwort auf den an mich ergehenden Anspruch ungerecht oder 
ich handle selbstgerecht, entweder erfülle ich den gerechten Anspruch nicht 
oder nur zum Schein. Jedenfalls enthülle ich nur meine eigenmächtige 
Selbstsucht. Dabei ist für den Apostel die selbst-gerechte Erfüllung des 
Gebotes die gefährlichere; denn sie ist die verborgenere Nicht-Gerechtig- 
keit. Sie verdeckt die in ihr sich vollziehende eigenmächtige und eigen- 
süchtige Freiheit viel mehr als die offene Ungerechtigkeit. Doch im Lichte 
Jesu Christi bleibt kein Winkel des menschlichen Herzens undurchleuchtet. 
So sieht Paulus, daß die ursprüngliche Freiheit, die Freiheit für Gott und 
seine Geschöpfe und Freiheit von mir, damit aber gerade Freiheit zu mir 
ist, durch den Menschen, wie er geschichtlich vor-kommt, immer schon nicht 
realisiert wird. Er sieht, wie die geschenkte und als Geschenk im Dank 
vollzogene Freiheit des Geschöpfes unter der Hand des geschichtlichen 
Vor-kommens sich in das Belieben der Un-gerechtigkeit oder Selbst-ge- 
rechtigkeit wandelt. Das schließt nicht aus, daß es unter den Menschen, wie 



Zur Freiheit gerufen 425 

sie vorkommen, nicht auch hie und da selbstloses Handeln gibt und man 
nicht nur weiß, sondern auch tut, •was wahr, was ehrbar, was gerecht, was 
rein, was liebenswert, was anziehend" (Phil 4, 8) ist. Aber das ist im Sinn 
des Apostels nur noch ein gelegentliches Aufleuchten der ursprünglichen 
Freiheit inmitten der allgemeinen Unfreiheit, ein Nachklang der Ge- 
schöpflichkeit inmitten des Lebens, das sie in seinem Vollzug bestreitet. 

Die Unheimlichkeit der usurpierten Freiheit zeigt sich noch in etwas 
anderem. Jener Appell an meine nun immer schon selbstsüchtige Freiheit 
bindet mich nicht nur, ungerecht oder selbstgerecht, im Denken, Wollen 
und Handeln, von innen her, an mich selber, sondern auch an meine Welt 
als eine mir, dem Einzelnen, überlegene und gebietende Macht. So wie ich 
mich selbst in der pervertierten Freiheit der Sünde auf das Gebot hin so 
oder so als eigenmächtige Größe erhebe, so steht in ihr auch die Welt in 
Geschichte und Natur als maßgebende Macht auf (vgl. Gal4,1 ff. 8 ff.). Die 
elementaren Kräfte des Kosmos, denen ich mich etwa wie die Galater als 
Göttern unterwerfe, oder die ich, nachdem sie als Götter entthront sind, zu 
bewältigen und zu beherrschen versuche, zwingen mich gerade dadurch in 
ihren Bann. Der Zeitgeist, der sich vor allem in seiner eigentümlichen 
Grundstimmung äußert, bindet mich, ob ich ihm zu widerstehen versuche 
oder, was meist der Fall ist, mich ihm anpasse und unterwerfe, an seine 
Mächtigkeit und bringt so nicht nur meine ursprüngliche Freiheit, sondern 
oft auch meine formale Freiheit zum Erliegen. 

Aber beachten wir auch dies: es wird nicht nur die eigene Person des 
Menschen durch seine selbst-gefällige Freiheit und ihre eigensüchtigen In- 
tentionen ihrem eigentlichen Wesen entfremdet, es wird auch nicht nur die 
Welt im Zuge der fundamentalen Selbst-herrlichkeit der geschichtlichen 
Freiheit des Menschen zum Gefängnis verfremdet, es wird auch das Ge- 
setz als solches zum Unheil. Es wird ja Antrieb zu eigenmächtiger und 
eigensüchtiger Freiheit und erweist sich als eine dämonische Größe (vgl. 
Gal 3, 19). Das gilt von jeglicher Art von Gesetz, sei es vom religiösen, 
sei es vom moralischen, sei es vom gesellschaftlich-sozialen, sei es vom Ge- 
setz der Entwicklung und des Fortschrittes oder von irgendeinem der vie- 
len Gesetze, an deren Allmacht und Güte der Mensch so bereitwillig 
glaubt, und an dessen Erfüllung er so gern das Heil gebunden sieht. Aber 
jeder Versuch des Menschen, •durch Beugung unter das Weltgesetz, bzw. 
die Ausnützung des erkannten Weltgesetzes die Freiheit aufzurichten, 
scheitert. Der Verfügungsbereich des Menschen wird dadurch erweitert; 
aber Konflikt und Selbstzerstörung werden dadurch nicht paralysiert" (K. 
Niederwimmer), im Gegenteil: sie werden dadurch ausgelöst. 

Sich selber und seiner eigenmächtigen und eigensüchtigen Freiheit über- 



Heinrich Schlier 426 

lassen, seiner fundamental mißverstandenen und mißbrauchten Freiheit 
anheimgegeben, verstärkt der Mensch solche faktische Unfreiheit immer 
von neuem dadurch, daß er die darin liegende Täuschung nicht durch- 
schaut. Der geschichtliche Mensch meint ständig, er könne im Vollzug seiner 
usurpierten Freiheit das Leben verwirklichen. Aber, sagt Paulus: •die 
Sünde" - in welcher sich ja die eigenwillige Freiheit, die eigene Freiheit, 
vollzieht - •... täuschte mich durch das Gebot..." (Rom 7, 11). Wer in der 
Eigenfreiheit auf das Gebot mit Ungerechtigkeit oder Selbstgerechtigkeit 
reagiert - das aber ist die allgemein menschliche Reaktion -, meint, er ge- 
wönne oder bewahre darin das Leben. Wer z. B. sich kritisch über den an- 
deren Menschen erhebt - •jeder, der richtet" (Rom 2, 1) -, sich selber ge- 
genüber aber unkritisch ist, meint, auf solche Weise die Wahrheit zu för- 
dern. In Wirklichkeit zerstört die darin liegende Selbstsucht die mensch- 
liche Gemeinschaft und verdunkelt die Wahrheit. Mit dem fundamentalen 
Undank des Menschen, der Ursprung und Ausweis der Usurpation der 
Freiheit ist, verlor das Herz des Menschen, das die Mitte seines Wesens ist, 
Licht und Einsicht, und wurden •seine Erwägungen eitel". Sein Denken, 
kann man auch sagen, erreichte nicht mehr die offenbare und gültige Wirk- 
lichkeit, sondern nur noch ihren Schein. Es vereitelt sie in seinem Vollzug. 
•Sie sagen, sie seien weise und sind Toren geworden", heißt es in diesem 
Zusammenhang (Rom 1, 22). •Sie vertauschten die Wahrheit Gottes mit 
der Lüge", sagt Paulus (Rom 1, 25). Zur Freiheit des Menschen, wie er ge- 
schichtlich vorkommt, gehört die Täuschung. Die Freiheit vollzieht sich in 
ihrer Eigen-sucht und Eigen-mächtigkeit unter Selbst-täuschung. Alle 
Freiheit, in der der Mensch sich selbst behauptet, selbst rühmt, selbst sichert, 
selbst fördert, kurz: sich selbst erbaut, ist immer mit der Illusion verbun- 
den, sich selber und die Welt darin zu gewinnen und zu erhöhen. Doch 
diese Freiheit macht nicht frei und wahr. Sie ist Freiheit zur Unfreiheit 
und Unwahrheit. 

In ihr bindet sich der Mensch letztlich an den Tod. Im Grunde ist nach 
Paulus die Sünde - und das ist ja die eigenmächtige und eigensüchtige 
Freiheit im Vollzug - auf den Tod aus. Sie hat ihn, die endgültige Zerstö- 
rung des Geschöpfes, im Auge und tendiert zu ihm hin (vgl. z. B. Rom 
6, 21 b; 8, 6). Sie trägt sich auch den Tod ein (Rom 6, 21). Sie bringt ihn und 
erntet ihn als Frucht (Rom 7, 5; Gal 6, 8). Sie treibt ihn an (1 Kor 15, 56). 
Sie kommt ja in ihm zur Herrschaft (Rom 5, 17.21). Ihre Macht erfüllt und 
enthüllt sich im Tod. Die Freiheit, in der der Mensch aus ist auf sich selbst 
für sich selbst, zerstört das für Gott und den Nächsten offene Leben, das 
das Leben schlechthin ist. Sie will es in die eigene Hand nehmen. Damit zer- 
bricht sie es. Solcher Todessinn und solche Todeskraft der vom Menschen 



Zur Freiheit gerufen 427 

angeeigneten Freiheit hat in der Geschichte des Menschen viele Anzeichen, 
z. B. die Entpersonalisierung und Formalisierung, die Nivellierung und 
Sterilisierung des Lebens dort, wo sich die selbstherrliche Freiheit durchsetzt, 
ferner der stete Umschlag der eigenmächtigen und eigensüchtigen, der 
menschlichen Freiheit in die Tyrannis, der eine alte Erfahrung ist und von 
dem man schon bei Piaton (Polit. VIII, 10 ff.; Nomoi III, 14 ff.) nachlesen 
kann. Insgesamt aber mag man an die unaufhörliche und allgemeine phy- 
sische, seelische und geistige Zerstörung denken, die die Geschichte ver- 
west, und gegen die sich die ursprüngliche Schöpfung oft nur mühsam 
durchhält. 

So sehen wir bis jetzt: nach dem Apostel Paulus vollzieht der Mensch als 
Geschöpf die ihm von Gott gewährte Freiheit in der freien Bindung an 
Gott und seine Schöpfung. Er vollzieht sie im Dank. Er ver-dankt sich Gott; 
das ist seine Freiheit. Darin ist er ja von sich weg und zugleich bei sich. So 
wie er in der Geschichte vor-kommt, hat er immer schon die ihm gewährte 
Freiheit als die seine für sich in die Hand genommen. Das erweist sich in 
seiner Antwort auf den ihn ständig direkt oder indirekt angehenden An- 
spruch Gottes. Das Gebot entzündet ihm nur das Aus-sein-auf-sich-selbst- 
für-sich-selbst in der Weise der Ungerechtigkeit oder Selbstgerechtigkeit. 
Freiheit ist für den Menschen, wie er vorkommt, eigen-mächtige und 
eigen-süchtige Freiheit für sich selbst, in der er freilich nie zu sich kommt. 
Sie bringt ihm nie ein, was er erwartet. Sie läßt ihn ja in ihrem Vollzug an 
sich selber, an die Mächte der Welt, an das Gesetz verfallen und letztlich 
an den ent-täuschenden Tod. Es ist klar, daß sich der Mensch aus dieser 
Unfreiheit seiner Freiheit nicht durch den Vollzug dieser seiner Freiheit 
befreien kann. Befreien und d. h. retten kann den Menschen nur die Ent- 
bindung seiner Freiheit zu neuer, ursprünglicher Freiheit. 

II- 

Diese Befreiung oder Rettung ist geschehen. Nach dem Apostel Paulus hat 
Gott seine Freiheit noch einmal und endgültig ausbrechen lassen, und zwar 
mitten in der Unfreiheit und für die Unfreiheit - in Jesus Christus. •Wenn 
euch der Sohn frei macht, werdet ihr wirklich frei sein", sagt Jesus im Jo- 
hannesevangelium (8, 36). •Für die Freiheit hat uns Christus freigemacht", 
ruft Paulus den galatischen Gemeinden zu (Gal 5, 1). Diese Freiheit kommt 
nicht mehr aus der Schöpfung, wiewohl deren Freiheit schon darauf ange- 
legt ist und verweist. Sie kommt von weit her. Sie kommt aus der Ewig- 
keit Gottes selbst her. Sie ist die Erfüllung der ewigen Erkenntnis, Erwäh- 
lung und Bestimmung der Liebe Gottes zur •Sohnschaft" (vgl. Rom 8, 28 f.; 



Heinrich Schlier 428 

Eph 1, 4 f.; 3, 11 u. a.). Sie kommt •durch Jesus Christus" und das heißt sie 
ist •die Gabe der Gnade in dem einen Menschen Jesus Christus" (Rom 
5, 15). Als solche ist sie das reine Gewähren von Gottes Gerechtigkeit, 
Treue und Wahrheit (vgl. Rom 3, 1 ff.21 ff. u. a.). Damit ist sie das Un- 
überbietbare und Unüberholbare, das Abschließende und Endgültige. Der 
Deus Creator, der durch sein Schöpfungswort unverfügbare Freiheit seiner 
Schöpfung verfügt, enthüllt sich jetzt als der Deus Salvator, der inmitten 
des Verhängnisses der Unfreiheit der eigenwilligen Menschengeschichte 
noch einmal und nun für diese Zeit abschließend Freiheit setzt. 

Das geschieht, kann man sagen, in der Freiheit Jesu Christi. Paulus 
kennt diesen Begriff nicht, aber er kennt die Sache. Denn für ihn ist Jesus 
Christus der Freie schlechthin- •der Sohn" inmitten der Sklaven, die durch 
ihn •Söhne" werden können (Rom 8,29; 1 Kor 1, 9; Gal 4, 4 u. a.). Begeg- 
net man ihm, so begegnet man dem Menschen, der immer schon frei ist, 
weil er sich immer schon freigegeben hat und die Freiheit frei hält. In dem 
von Paulus übernommenen Christuslied (Phil 2, 5 ff.) wird Christus dahin 
charakterisiert, daß er sein gottgleiches Sein nicht für sich in Anspruch 
nimmt und gerade so bewahrt. Das aber erweist sich darin, daß er sich im 
Gehorsam gegen Gott den Menschen bis zum Tod hingibt. Auch Rom 
15, 3.7 kommt diese Freiheit des sich Freigebens für Gott und die Menschen 
zur Sprache. •Auch Christus lebte nicht sich zu Gefallen, sondern (es ist) 
wie geschrieben steht: die Schmähungen derer, die Dich (nämlich Gott) 
schmähen, sind auf mich gefallen". •Nehmt einander an, wie auch Christus 
uns angenommen hat zur Ehre Gottes". Jesus Christus lebte also nicht sich 
selbst zu Gefallen, er lebte nicht sich zu Gute. Er suchte nicht sich selbst. Er 
gab sich vielmehr frei für Gott. Seine Freiheit war sein Gehorsam gegen 
ihn und seine Hingabe an ihn bis zu dem, daß er die Lästerungen, die Gott 
galten, aus dem Mund und der Hand der Menschen auf sich nahm und dar- 
unter am Kreuz starb. Er überließ sich und seine Freiheit Gott, er nahm die 
ihm von Gott zugeteilte an. Und so war er frei auch für die Menschen. •Er 
nahm sie an" in ihren •Schmähungen", den tödlichen Auswirkungen ihrer 
selbstsüchtigen Freiheit, die durch das Gesetz entzündet waren. Er hielt 
sie aus, nahm sie ihnen ab und ließ sie in seiner Freiheit in seinem Tod be- 
graben werden. So erwies sich seine Freiheit, die von sich absehende, hin- 
gebende Freiheit oder Offenheit für Gott ist, als Freiheit für die Menschen, 
ihnen zugute. Sie erwies sich m. a. W. als die Freiheit der Liebe. In ihr ge- 
währte Jesus Christus sich den Menschen, um sie in sich zu bergen und ihnen 
die Selbstsucht ihrer Freiheit abzunehmen. In seiner Vergebung - denn 
nichts anderes ist diese Hingabe - gab er ihnen eine neue Freiheit, seine 
Freiheit für sie. Damit ist an diesem Ort der Welt, am Kreuz Christi, die 



Zur Freiheit gerufen 429 

Freiheit als Gabe wieder erstanden. Hier, an diesem Ort, ist für uns in 
einem neuen Lebensraum, in Christus, die Freiheitsdimension aufgetan 
und Freiheit für uns erreichbar geworden. Hier kann nun die Freiheit, in 
der wir uns selbst suchen und meinen, zu Ende sein. Der Sklave ist freige- 
kauft (vgl. 1 Kor 6, 20; 7, 23; Gal 3, 13; 4, 5). Das Diktat des Gesetzes, der 
bloßen Forderung und Leistung, ist zu Ende. Die Illusion des Heils aus 
eigener Freiheit ist erloschen. Die sichere Beute ist dem Tod entrissen. Nun 
erfährt in der Freiheit Christi der Mensch die wirkliche Freiheit, in der er 
nicht mehr an sich fixiert ist, sondern an den Crucifixus und so von ihm her 
die Gabe seiner Freiheit als die seine empfängt. 

Dazu eröffnet sich Jesus Christus im Geist. Dieser ist nach dem Apostel 
die Macht und die Kraft der Selbstvergegenwärtigung Jesu Christi. In der 
Kraft des Geistes hat Gott Jesus Christus von den Toten erweckt (Rom 
8, 11), im Geist herrscht der von den Toten Erweckte (2 Kor 3, 17; 13, 4), 
und zwar so, daß er uns durch ihn in die Herrschaft seiner Freiheit hinein- 
zieht und mit Freiheit begabt. Die •im Geist" sind, sind •in Christus" (Rom 
8, 9:1). Wenn der Geist •in uns" ist, ist Christus •in uns" (Rom 8, 9b 11:10). 
So vermacht der Geist uns auch die Freiheit als die uns bestimmende Le- 
bensdimension und -kraft. Rom 8, 2 kann es heißen: •Denn das Gesetz des 
Geistes und des Lebens in Christus Jesus hat dich freigemacht von dem 
Gesetz der Sünde und des Todes". Sünde und Tod, die Selbstverfallenheit 
des Menschen bis zur letzten Konsequenz, sind das Gesetz, nach dem er in 
der Geschichte immer schon angetreten ist, und dem er treu bleibt im 
Durchsetzen seiner eigenmächtigen und eigensüchtigen Freiheit. Aber •in 
Christus" kann er von neuem antreten im Ergreifen der von Jesus Chri- 
stus am Kreuz erwiesenen und dargebotenen Freiheit, die der Geist über- 
wältigend offenbar macht und nach uns ausgreifen läßt. So kann der Apo- 
stel sagen: •Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit" (2 Kor 3, 17), da 
weht die Freiheit Jesu Christi zu uns heran. 

Der Geist aber läßt sie erfahren durch Wort und Zeichen. Das apostoli- 
sche Wort in aller seiner Mannigfaltigkeit ist des Geistes Wort und des 
Geistes Belehrung (1 Kor 2, 10 ff.), und erweist des Geistes Macht (1 Kor 
2, 4 f.). Des Apostels Dienst ist des Geistes Dienst, der lebendig macht, weil 
er die Freiheit Christi eröffnet (2 Kor 3, 4 ff.). Er steht dem tödlichen Dienst 
des Gesetzes, der bloßen Forderung, das die selbstsüchtige und selbstmäch- 
tige Freiheit im Menschen entzündet, entgegen. Das apostolische Wort bis 
in alle Entfaltungen hinein im Wort der Kirche, ist der konkrete Ruf des 
Geistes, der Anruf und Zuruf und Aufruf der Freiheit Christi zu Freiheit. 
•Ihr aber, Brüder, seid zur Freiheit gerufen ..." (Gal 5, 13). In diesem Ruf 
steht nun die Welt. So oft wir ihn überhören, so bereit wir ihn verfälschen, 



Heinrich Schlier 430 

so leichthin wir ihn mit anderen Rufen vertauschen, er dringt immer wie- 
der durch, und seine Wahrheit, eben die geschenkte Freiheit, bricht immer 
wieder hervor und findet immer wieder Fürsprecher, wie damals in Gala- 
tien der Apostel selbst die Freiheit Christi gegen die Scheinfreiheit eines 
dämonisierten Gesetzes, in dem das Heil liegen sollte, verteidigte. In die- 
sem Ruf steht die Welt heute wie vor fast zweitausend Jahren, in ihm hat 
sie endgültig das immerwährende An-Gebot der Freiheit, die frei macht. 

Der Geist eröffnet uns die Freiheit Christi aber auch in wirksamen 
Zeichen. Davon können wir jetzt nicht ausdrücklich reden. Nur die 
eine Frage müssen wir uns angesichts etwa von Rom 6,1 ff. und 7,1 ff. u. a. 
stellen: wissen wir noch, daß wir in der Taufe durch die Kraft des Geistes 
auf die Gabe der Freiheit Christi versiegelt sind? Wissen wir noch, daß wir 
deshalb als Getaufte schon von der wiedergeschenkten und wiedergewon- 
nenen Freiheit herkommen und also unsere Freiheit, die doch immer nur 
Freiheit zur Unfreiheit ist, dahingehen können und müssen? Wissen wir 
noch, daß bei der Unfreiheit unserer eigenwilligen Freiheit bleiben ein 
Anachronismus ist? 

III. 

Doch lassen wir das! Wir müssen ja noch eines erörtern, nämlich dies, wie 
wir solche nahe Freiheit Jesu Christ ergreifen und auf welche Weise wir 
sie erweisen können, ohne daß auch sie nun wieder eigenmächtige und 
eigensüchtige Freiheit wird. Die Antwort des Apostels auf diese Frage ist 
eindeutig: im Glauben, in der Liebe und in der Hoffnung. 

Der Glaube ist für Paulus, kurz gesagt, ein Hören des Evangeliums, 
unter dem man gehorsam wird. Den Ruf: •Christus hat uns frei gemacht" 
und alles, was er enthält, im glaubenden Gehorsam anerkennen, das ist der 
erste Schritt zur Freiheit (vgl. z. B. Rom 6, 17; 10,16). Aber man kann auch 
sagen - und beides ist eines -: die erste Bewegung in die Freiheit ist das 
sich Hinwenden zum Geist (vgl. 2 Kor 3, 16 f.), das sich auf den Geist Ein- 
lassen und von ihm führen Lassen (Rom 8, 14), den Geist, welcher die von 
Christus uns erworbene und geschenkte Freiheit erschließt, für unser Leben 
maß-gebend sein lassen (Rom 8,4). In solchem anerkennenden Hören des 
Evangeliums und in solcher Hinwendung zum Geist vollzieht der Glau- 
bende die Übergabe seiner selbst im Denken, Wollen und Handeln an den 
Christus, der in seiner Freiheit, in seinem Für-uns-sein, uns die unsere 
gewährt, nämlich die, daß auch wir uns nun Gott und dem Nächsten hin- 
geben. Damit ereignet sich im Glauben die Ablösung von uns selbst und 
der Durchbruch durch  die Befangenheit unserer eigenmächtigen und 



Zur Freiheit gerufen 431 

eigensüchtigen Freiheit. Im Glauben, in dem ich mich frei gebe und Gott 
in Jesus Christus hingebe, gelingt mir der Schritt, nein der Sprung in die 
Freiheit als Gottes Gabe, in die glaub-würdige Freiheit Jesu Christi, die 
sich im Geist aufgetan hat und als offene mich durch das Evangelium ver- 
lockt und bedrängt. Im Glauben ereignet es sich, daß ich nicht nur immer 
mich und das Meine will und so in meiner Freiheit mich und das Meine 
verspiele. Im Glauben wird es Wirklichkeit, daß ich die Freiheit nicht nur 
als die meine gebrauche und so zur Unfreiheit werden lasse, sondern daß 
ich die Freiheit wieder als mir von Gott her kommende liebe und als Frei- 

heit frei lasse. 

In solcher Ablösung von mir selbst durch den Glauben ist es dann mög- 
lich, daß ich inmitten täglicher Sorgen sorg-los bin. Ich weiß ja mein Leben 
allem zuvor in der Freiheit Christi für mich besorgt. Ich weiß ja im Glau- 
ben, daß ich mir nicht mehr selber gehöre (1 Kor 3, 23; 6,19) und nicht 
mehr mir selber lebe, sondern Christus (2 Kor 5, 14 f.), so daß ich selbst 
im Sterben nicht mehr einsam bin und einsam mich behaupten muß (Rom 
14, 7 f.). In solcher innersten Abwendung von mir selbst und vertrauenden 
Zuwendung zum Herrn wird es möglich, inmitten aller Unheimlichkeit 
des Lebens ohne Angst zu sein. •Ihr habt nicht wieder den Geist von Skla- 
ven empfangen, der sich fürchtet, sondern ihr habt den Geist von Söhnen 
empfangen, in dem wir rufen: Abba, Vater" (Rom 8, 15; Gal 4, 6). Im 
Geist, der uns Christi Freiheit zuweht, wissen wir uns adoptiert zum Ver- 
trauen, das sich immer wieder gegen alle möglichen Ängste durchsetzt (vgl. 
Phil 2,12; 2 Kor 7,5 u. a.) und sich im Gebet des Geistes, das doch meines 
ist, ausspricht (Rom 8, 26; vgl. auch Phil 4, 6). 

Vor allem kann ich in der Freiheit des Glaubens, d. h. in der Bindung 
an Christus, der uns die Freiheit in der Vergebung schenkt, auf jeglichen 
Selbstruhm verzichten, der sich auf meine vermeintlichen oder wirklichen 
moralischen oder sonstigen Leistungen und Vorzüge stützt, und sich un- 
fehlbar mit der selbstsüchtigen Freiheit einstellt. Paulus haßt dieses •Rüh- 
men", wie er es nennt, weil in ihm der Mensch vom eigenen Ansehen lebt 
und nicht mehr vom Ansehen Gottes. Der Selbst-ruhm ist jene Selbst- 
erbauung, in der sich die eigensüchtige Freiheit sonnt, und die scheinbar 
das Leben aufbaut, in Wahrheit aber zerstört (vgl. Rom 3, 27; 1 Kor 1, 29; 

3,21 u.a.). 
Aber die im Glauben erfahrene Freiheit Jesu Christi macht mich auch 

frei von der Welt. Die uns nächste Welt sind wir selbst. So ist die Frei- 
heit, in der wir im Glauben stehen, auch Freiheit von jeder Form der 
•Epithymia", d.h. des selbst-süchtigen Ausseins auf uns selbst für uns 
selbst, das z. B. in der geschlechtlichen Unzucht aktuell wird. Es gibt nichts 



Heinrich Schlier 432 

Neues in der Welt. Gerade mit dem ungeordneten sexuellen und perver- 
tierten Begehren war in Korinth, aber auch sonst (vgl. 2 Petr 2,19), die 
Parole der Freiheit verbunden (vgl. 1 Kor 5,1-13; 6,12-20 u. a.). In die- 
sem Zusammenhang prägten die dortigen Enthusiasten das Wort: •Alles 
ist mir erlaubt" (1 Kor 6,12; vgl. 10,23). Aber diese Freiheit ist keine 
Freiheit, sondern ein sklavisches Verfallensein an mich selbst (vgl. 1 Kor 
6,12 b). •Denn wovon einer überwältigt wird, dessen Sklave ist er gewor- 
den", heißt es in solchem Zusammenhang (2 Petr 2,19b). Diese Freiheit 
ist Scheinfreiheit, sie ist Illusion. Sie ist ja eine der vielen, aber sozusagen 
die banalste Aus-schweifung meines Lebens in das - Nichts. 

Unsere Welt sind aber auch die anderen Menschen. Wer zur Freiheit 
gerufen ist, ist auch von ihnen frei, und zwar grundlegend. Die Freiheit, 
die sich in Christus Jesus geborgen weiß, läßt uns auch frei sein von der 
Freiheit, die uns Menschen geben können. Den Sklaven, die ruhig Skla- 
ven bleiben sollen, auch wenn sie frei werden können, ruft Paulus zu: •Ihr 
seid teuer erkauft, werdet nicht Sklaven der Menschen" (1 Kor 7, 23), näm- 
lich dadurch, daß ihr von ihnen Freiheit erwartet und verlangt. Das 
nennt ein katholischer Exeget •kleinbürgerlich". In Wahrheit zeigt es nur, 
wie die Freiheit in Christus alle menschliche Freiheit und Unfreiheit trans- 
zendiert und gerade dadurch wirklich frei macht. Damit ist nicht gesagt, 
daß die Gesellschaft dem Sklaven oder den vielen Sklavenähnlichen in ihr 
die bürgerliche Freiheit verweigern darf, im Gegenteil. Aber es ist gesagt, 
daß die Freiheit in Jesus Christus und also die Freiheit schlechthin nicht 
davon abhängt, ob mir Freiheit von Menschen gewährt wird. Deshalb ist 
auch eine Identifizierung bürgerlicher Freiheit mit christlicher absurd. •In 
Jesus Christus" - und das meint in seinem Herrschaftsbereich - •ist weder 
Sklave noch Freier" (Gal 3,28; Kol 3,11). Aber jedes Durchsetzen der 
Freiheit für mich liefert mich der Unfreiheit aus. In diesem Fall bindet 
es mich an die Menschen. 

Die Welt begegnet endlich auch in ihren Göttern und Mächten (vgl. 
1 Kor 8, 1 ff.; Gal 4, 1 ff; Rom 8, 38f. u. a.). Wer im Glauben die Freiheit 
gewinnt, weiß, daß es keine •Götter" gibt, sondern nur Gott, den Vater. 
Es gibt immer nur, das aber oft in hohem Maß, •sogenannte Götter". Sie 
haben fast unüberwindliche Macht über die Menschen. Aber sie haben sie 
nur, weil man sie ihnen gibt. Sie fällt zusammen, sobald der Glaube ihre 
Nichtigkeit durchschaut und der Glaubende, geborgen in der Freiheit 
Christi, ihrer nicht mehr bedarf und sie nicht mehr verehrt. Die Götter, 
die sozusagen Entfaltungen •des Gottes dieses Äons" (2 Kor 4, 4) sind, 
wandeln sich. Durch den Glauben an Christus wurde die Welt entgöttlicht, 
sie wurde •weltliche Welt". Aber es ist naiv, anzunehmen, daß es nun 



Zur Freiheit gerufen 433 

keine Götter mehr gebe. Gerade die •weltliche Welt" erhebt sich als Ge- 
gengott und zwingt ihre Gläubigen in den Staub. Noch nie gab es so viel 
Glauben an die Welt wie im Zeitalter der •weltlichen Welt". Aber Gott 
spottet auch dieses Gottes der •weltlichen Welt". Und die etwas von der 
Freiheit Christi wissen, erkennen, daß auch der Weltgott zu den •Nichtsen" 
gehört. So sehen wir: die Freiheit des Glaubens, die in Christus gegeben 
und im Geist zugängig wird, hat dieses Kennzeichen: Sie hält Distanz zur 
Welt, die wir selber, die anderen Menschen und die Mächte sind. Diese 
Distanz ist nicht Gleichgültigkeit oder Scheu vor dem Risiko, sondern 
eine solche, die der Realität des Anbruchs einer neuen Weltsituation, weil 
der neuen und radikalen Freiheit in Jesus Christus Rechnung trägt. Mit- 
ten in die Weltzeit hinein, die Freiheit in der mannigfaltigsten Weise 
anbietet oder erkämpft, ist die Freiheit getreten, die als das Ende aller 
menschlichen Freiheit einen neuen Anfang, Gottes Freiheit, setzt. Damit 
ist die Zeit angebrochen, von der der Apostel (1 Kor 7,29-31) spricht: 
•Brüder, die Zeit ist zusammengerafft. Darum seien auch die, die eine Frau 
haben, als hätten sie keine, und die da weinen, als weinten sie nicht, und 
die sich freuen, als freuten sie sich nicht, und die da kaufen, als behielten 
sie es nicht, und die von der Welt Gebrauch machen, als gebrauchten sie sie 
nicht. Denn das Schema dieser Welt ist im Vergehen." Diese Praxis des 
•als ob nicht" ist ein Kennzeichen der Freiheit des Glaubens. 

Aber sie ist nur die eine Seite der Freiheit des Glaubens. Ja sie wäre 
überhaupt kein Freiheitserweis, wenn es bei ihr allein bliebe. Die andere 
Seite ist die: daß die sich von der Welt distanzierende Freiheit, die ja 
nichts von ihr und für sich will, den anderen Menschen Freiheit gewähren 
kann. Allein die Freiheit, in der ich von meinem selbstsüchtigen Begehren, 
von der Gunst der Menschen, von den Drohungen und Versprechungen 
der Götter frei bin, allein die Freiheit, in der ich nicht meine Freiheit 
suche und so mich immer wieder in Unfreiheit verstricke, kann auch dem 
anderen Menschen den Freiheitsraum und Freiheitsvollzug ermöglichen. 
Allein der in Jesus Christus Freie liebt. Allein die Liebe schafft Freiheit. 
Allein die Liebe ist auch der energische Erweis der Freiheit. •Ihr seid zur 
Freiheit gerufen, Brüder, nur laßt die Freiheit nicht zum Antrieb (oder zur 
Gelegenheit) für das Fleisch (das eigene, selbstsüchtige Dasein) werden, 
sondern dient einander in Liebe ..." (Gal 5,13). Die Liebe entspricht der 
Freiheit und man hält sich in der Freiheit auf, wenn man den Nächsten 
liebt. Die Liebe allein, und also die im Glauben erwachte Freiheit von 
mir selbst, sieht überhaupt den anderen Menschen erst unbefangen und in 
seiner eigentlichen Verfassung. Sie allein, die Agape, durchschaut auch die 
Verhältnisse und Situationen ohne Illusionen. Allein sie ist, gemäß der 



Heinrich Schlier 434 

Freiheit, deren Exponent sie ist, offen und bereit für die Wahrheit und 
Gerechtigkeit der Dinge. Allein sie ist sachlich. Sie gebraucht, z. B. den 
anderen Menschen, dem sie helfen will, nicht als Vorwand für den eige- 
nen Nutzen oder Ruhm oder den Glanz der eigenen Theorie, sie beruhigt 
auch mit ihrem Verhalten nicht ihr eigenes Gewissen, sondern ist in Wahr- 
heit um ihn und sonst nichts besorgt, auch nicht um die Durchsetzung 
irgend einer gesellschaftlichen oder politischen Heilsdoktrin. Sie allein, 
die Liebe des Glaubens, gibt ja auch etwas, in ihr nämlich gibt der Lie- 
bende sich selbst. Sie behält nichts zurück, sondern gewährt ungeteilt und 
ganz. Sie allein fordert nicht, ohne zu geben und weist doch auf den rech- 
ten Weg, sie allein richtet nicht, und urteilt doch gerecht. Allein in ihrer 
Freiheit, die ja die im Glauben empfangene und ergriffene Freiheit Jesu 
Christi ist, lebt der Mensch nicht mehr •sich zu Gefallen", sondern dem 
anderen zu Nutzen, •zum Guten", •zur Erbauung" (Rom 15, 2). Sie läßt 
den Menschen zum •Diener aller" werden, soweit es sein Herr erlaubt, und 
weil er es fordert (1 Kor 9, 19 ff.). Sie allein läßt auch die Arbeit und Mühe 
für das öffentliche Wohl zum ungeheuchelten und deshalb gerechten Dienst 
werden. Und so ist sie für die Einrichtung gerechter Wirklichkeit ausschlag- 
gebend und keineswegs nur der persönliche Eifer oder, wie man gern sagt, 
das Engagement. Allein sie dient letztlich der Gemeinschaft auch konkret, 
da sie es mit dem unangenehm Nächsten und nicht nur mit dem angenehm 
Fernen zu tun haben will. Sie allein, die frei ist von dem die Selbst-sucht 
provozierenden Gesetz der bloßen Forderung, erfüllt •das Gesetz Christi" 
(Gal 6, 2), und übernimmt seine Freiheit. Sie allein hat deshalb auch •Par- 
hesia", wie Paulus mit einem alten politischen und dann humanphilosophi- 
schen Wort der Griechen die Freiheit und den Freimut der Freigabe des 
Glaubens in der Liebe nennt. 

Diese Freiheit, die in der Liebe waltet, erweist sich vor allem auch darin, 
daß sie sich aus Liebe begrenzen läßt. In der Freiheit Christi hat nach 
dem Apostel Paulus der Christ das Recht und die Macht, die Exusia, am 
Opfermahl für die Götter teilzunehmen. Die Götter sind ja •Nichtse" 
und •die Erde ist des Herrn und ihre Fülle" (1 Kor 10,25). Nur eine 
Grenze für diese erstaunliche Freiheit gibt es: wenn durch mein freies 
Verhalten das Gewissen - und dazu das falsch orientierte Gewissen! - des 
Bruders beunruhigt oder gar verletzt wird. Dann gebietet die Liebe, in der 
die Freiheit lebt, der Freiheit, auf sich zu verzichten. Die echte Freiheit 
erweist sich zuletzt im Verzicht auf die Freiheit aus Liebe (vgl. 1 Kor 
10.23 f.), wofür auch der Apostel selbst ein Beispiel ist (1 Kor 9). Die fal- 
sche Freiheit der in der korinthischen Gemeinde und dann in der Kirche 
immer wieder auftretenden Doktrinäre und Fanatiker will die Freiheit auf 
alle Fälle durchsetzen, sie will die grenzenlose Freiheit. Sie will sie viel- 



Zur Freiheit gerufen 435 

leicht nicht nur für sich, sondern auch für die anderen. Aber sie verrät 
ihre Unfreiheit darin, daß es ihr nebensächlich ist, ob sie auch •dem 
Schwachen", wie Paulus sagt, gut tut. Mag er fallen für die Freiheit, mei- 
nen die Gnostiker. Die echte Freiheit läßt sich aber auch durch das Ganze 
aus Liebe begrenzen. Der •Leib Christi", die Kirche, wird nach dem Apo- 
stel durch die Charismen erbaut. Diese sind Gaben und Zeichen der Frei- 
heit in Christus, und die Gemeinde soll ihnen Raum geben. Aber die 
Charismen sind nicht für den Charismatiker da, sondern •zum Nutzen", 
d. h. •zur Erbauung" der Kirche (1 Kor 12, 7; 14, 3.5.12.26). Deshalb ge- 
hört es zu ihnen als den Gaben der Freiheit des Geistes, daß sie sich in die 
Ordnung der gottesdienstlichen Versammlung einfügen und die Ordnungs- 
und Entscheidungsautorität des apostolischen Amtes anerkennen (vgl. z. B. 
1 Kor 14, 26-40). Echter Enthusiasmus hat immer die Freiheit, sich begren- 
zen zu lassen durch den Nutzen des Ganzen und um des Ganzen willen 
durch das dafür verantwortliche Amt. Denn auch seine Freiheit ist die 
Freiheit der Liebe. Es gilt in jedem Sinn, was Paulus (1 Kor 10, 3 f.) sagt: 
•Gebt keinen Anstoß, weder den Juden noch den Griechen noch der Ge- 
meinde Gottes, wie auch ich in allen Dingen allen zu Gefallen lebe, indem 
ich nicht meinen Nutzen, sondern den der vielen suche, damit sie gerettet 
werden." So spricht die Freiheit! 

Noch ein Letztes. Die Freiheit lebt auch in der Hoffnung. In der Hoff- 
nung auf sich selber! Die Freiheit ist ein eschatologisches Phänomen, ein 
Phänomen der in Jesus Christus vor ihr Ende gestellten und stehenden 
Zeit. Sie ist in der Selbsthingabe Jesu Christi in die Welt eingebrochen 
und macht sich durch den Geist zugängig. Im Glauben ergreift sie den 
Menschen und ergreift der Mensch sie und in der Liebe gibt sie ihre Zei- 
chen. Aber als solche ist sie - •in den irdischen Gefäßen" (2 Kor 4, 7) und 
•in unserer irdischen Zeltbehausung" (2 Kor 5,1) - erst vorläufig und ver- 
hüllt da, abgesehen davon, daß sie auch stets angefochten ist und wir des- 
halb stets aufgefordert werden müssen, in ihr zu •stehen" (Gal 5,1 b). 
Im Glauben, der in der Liebe am Werk ist, wie Paulus sagt (Gal 5, 6), ist 
ihre Doxa, und das ist der erschreckende und tröstliche Glanz der Macht 
ihrer Wahrheit, noch nicht zu schauen. Aber gerade das läßt uns die Frei- 
heit nun auch erwarten, und läßt den, der in ihr steht, auf sie hoffen und 
nach ihr seufzen. Wir wissen von ihr. Der Geist hat sie uns im Evangelium 
zugerufen. Wir haben ihre Stimme im Glauben vernommen, und ihr Atem 
weht in den Werken der Liebe. Gerade das läßt uns immer wieder nach 
ihr ausschauen. •Auch wir, die wir die Erstlingsgabe, den Geist haben, 
auch wir seufzen, und warten auf die Sohnschaft, die Erlösung des Leibes", 
und damit auf die endgültige und offenbare Freiheit (Rom 8,23). 



Heinrich Schlier 436 

Doch warten nicht nur die auf sie, die den Geist haben. Auf sie, die Frei- 
heit, warten letztlich alle Menschen samt der Kreatur. Die Menschen, wie 
sie in der Geschichte vorkommen, kennen nur die eigensüchtige und eigen- 
mächtige Freiheit, in der die ursprüngliche des Geschöpfes nur verstellt 
erscheint. Aber sie haben das Verlangen nach der ursprünglichen Freiheit 
nicht verloren. Zeugnis dessen ist nicht nur, daß alle jeweilig errungene 
menschliche Freiheit nach immer neu zu erringender ausschaut, sondern 
vor allem auch die von Paulus vermerkte Tatsache, daß die menschliche 
Geschichte, die von Wehen zu Wehen eilt, von Stöhnen und Klagen be- 
gleitet wird. Warum eigentlich? Weil sie ein verborgenes Verlangen nach 
wirklicher Freiheit hat. Es gäbe weder Schmerz noch Leiden, weder Trä- 
nen noch Trauer, wenn die Menschen und die Kreatur nicht ihre Befreiung 
in der wahren Freiheit ersehnten. Aber wird sie je erfahren? Hören wir 
noch die Sätze in Rom 8,18-22: •Denn ich bin der Überzeugung", sagt 
der Apostel, •daß die Leiden dieser Zeit nichts bedeuten gegenüber der 
Herrlichkeit, die sich künftig über uns eröffnen wird. Denn das sehnsüch- 
tige Verlangen der Schöpfung wartet auf die Offenbarung der Söhne Got- 
tes. Denn die Schöpfung ist dem Schein unterworfen worden, nicht aus 
freien Stücken, sondern um deswillen, der sie unterworfen hat, - auf Hoff- 
nung. Denn sie, diese Schöpfung, wird befreit werden aus der Sklaverei 
der Verwesung in die Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes hinein. 
Denn wir wissen, die ganze Schöpfung seufzt einmütig und liegt gemein - 
sam in Wehen bis jetzt." 

Die Freiheit wird von allen ersehnt. Wo ist sie zu finden? Bei •den Kin- 
dern Gottes", ist die Antwort. Und wann? Wenn deren Glorie, der Glanz 
und die Macht ihrer Freiheit, offenbar werden wird. Die Menschen wer- 
den sie nicht finden als Ergebnis eines immanenten Naturprozesses. Sie 
werden sie auch nicht finden als Resultat ihrer geschichtlichen Entwicklung. 
Sie werden sie auch nicht finden als Frucht ihrer psychischen und geistigen 
Eruptionen, ihrer Revolutionen. Diese wie das überständige Beharren 
fressen nicht nur ihre Kinder, sondern auch ihre Freiheit. Aber die Frei- 
heit wird gefunden werden bei der Schar derer, die sie im Geist und Glau- 
ben gehütet haben, in der Liebe zu spüren gaben und in der Hoffnung 
wach hielten. Sie wird gefunden werden bei den •Söhnen". Von ihnen her 
wird sie ausbrechen über alle Kreatur, wann Gott es will. Welche Verant- 
wortung liegt auf den Christen, Hüter der Freiheit für diesen Augenblick 
für alle Kreatur zu sein! Aber wenn für diesen Augenblick, dann doch 
schon für jeden Augenblick, für den nächsten, für den jetzigen Augen- 
blick! 




