
Christliche Meditation 
Josef Sudbrack SJ, München 

Das Thema •Meditation" wird interessant. Psychologische Fachzeitschrif- 
ten berichten von ihr; Kongresse haben sie zum Thema gemacht; die mo- 
dernen Subkulturen der Hippies suchen in Rausch und Ekstase •meditative 
Bewußtseinserweiterung"; Zen und Yoga ziehen weite Kreise in ihren 
Bann. Ob aber damit die •christliche" Meditation aufgewertet wird? Die 
Frage stellen, heißt auch schon: sich persönlich der Frage stellen. Und 
wenn beim Versuch einer Antwort zu harte Worte fallen, dann möge man 
es dieser persönlichen Anteilnahme zuschreiben; und man möge zugute 
halten, daß die harten Konturen das Gemeinte besser in den Blick bringen 
als weiche, ineinander übergehende Farbgebungen.* 

Engagement für die Welt? - Abschied von der Welt? 

Auch im Christentum wird das Verlangen nach Meditation wach. Auf bei- 
den Seiten der traditionellen christlichen Frömmigkeit (die Vokabeln 
rechts-links treffen nicht zu) spricht man von ihr und erhält in allen Be- 
völkerungsschichten Echo. 

An dem einen Flügel wurde Meditation durch die •Politischen Gottes- 
dienste" bekannt. Heinrich Böll schreibt dazu: •Die drei Elemente: Infor- 
mation, Meditation, Diskussion machen das vierte Element: die Aktion zur 
Selbstverständlichkeit." Im Text eines dieser •Gebete" wird die Richtung 
der Gottesdienste bestimmt: •Im Gebet übernimmt der Mensch die Ver- 
antwortung für den Zustand seiner Welt; Verantwortung kann er nur für 
das übernehmen, was er kennt und durchschaut": Kennen-lernen = Infor- 
mation; Durchschauen = Meditation. Und darauf folgt die Auseinander- 
setzung = Diskussion. Man sollte diesen Bemühungen das •meditative" 
Element nicht absprechen; man sollte vielleicht die Frage dort ansetzen, 
wo Kleinert, ein wohlwollender Kritiker zum vierten Element der Aktion, 
überleitet: •wobei der letzte Schritt nicht nur in Köln zu kurz kommt!" Im 
Grunde meint K. Lehmann mit seiner ebenso wohlwollenden Kritik an der 
•Politischen Theologie" dasselbe: Bleibt sie nicht •in einem erstaunlichen 
Maß .abstrakt' (im Hegelschen Sinn) und zu ,fein'-spekulativ für die kon- 

* Vorliegender Beitrag ist ein Vorabdrude aus einem Buch über •Christliche Meditation: 
Theorie und Praxis." Ein Großteil der Zitate stammt aus der schon erschienenen Arbeit: 
Motive - Modelle für ein Leben als Christ; Teil E, Von der Information zur Meditation, 
139-146. Dort sind weitere Beweisgänge, Präzisierungen und Klärungen zu suchen. 



Josef Sudbrack 438 

krete Empirie - auch des konkret-politischen und kirchlichen Lebens? .. . 
Anstatt der radikalen kritischen Distanz sollte sie ... durch konkrete Mit- 
arbeit und realisierbare Vorschläge eine effiziente Reform und Verände- 
rung des gestehenden'versuchen". Günter Grass hat den linken Literatur- 
kreisen einen ähnlichen Vorwurf gemacht: Sie täten große politische Sprü- 
che, seien aber im wirklichen Tun politisch abstinent. Es ist leicht ein Feuer 
zu entfachen; es ist schwer, seine Kraft umzusetzen in Aufbau und Weiter- 
bau; sie nicht verpuffen zu lassen im bengalischen Feuerwerk der Dekla- 
mationen; sie aber auch nicht aus der humanen Verantwortung in das 
Werk der Zerstörung zu entlassen. Es ist leicht, ein Anti-Reich im Traum- 
gefilde von Wort und Ideologie zu meditieren; es ist hart, die Fronarbeit 
auf dem Feld der Wirklichkeit zu übernehmen. 

So schlägt denn auch die Wiederbelebung der •Meditation" auf dem an- 
deren Flügel die entgegengesetzte Richtung ein: •Nicht nur das Abendland, 
die ganze Menschheit ist in Gefahr, ihre Seele an die äußeren Dinge des 
Lebens zu verlieren . . . Die Abkehr von dieser verhängnisvollen Entwick- 
lung zeichnet sich am sichtbarsten ab in den Bemühungen um die Medi- 
tation", schreibt der Arzt W. Bitter; ähnlich heißt es bei dem Theologen 
Fr. Melzer: •Der abendländische Mensch lebt zu sehr aktiv - aktivistisch 
- nach außen gewandt, er ist auf der Flucht vor sich selbst." Meditation als 
Rückkehr ins Innere, ins •Ich", wird als Heilmittel für die moderne Unrast 
angepriesen. Man sehnt sich nach der Selbstgenügsamkeit des Wüstenein- 
siedlers und buddhistischen Mönches. Was gibt es denn eigentlich wichti- 
geres, als daß der Mensch sich selbst finde? Identität hat der Psychologe E. 
Erikson dies genannt. Es sollte zu denken geben, daß D. Solle, mit deren 
Namen die Aktivität der •politischen Gottesdienste" verbunden ist, fast 
ein Weltabgeschiedenheits-Ideal anpreist, wenn sie auf diese Glücksiden- 
tität des Menschen pocht: •Je stärker aber die wirkliche Identität eines 
Menschen mit sich selber, oder das, was wir vorhin sein Subjektsein ge- 
nannt haben, ist, um so leichter sind Teilverzichte möglich ... Je glück- 
licher einer ist, um so leichter kann er loslassen." 

•Fast" - wurde gesagt. In dieser Einschränkung liegt ein Mehr an 
•Sinnsuche" und •Sinndeutung", das allen Individualismus, der diese 
Art von Innenmeditation überschattet, sprengen muß; den modernen In- 
dividualismus einer Verantwortungslosigkeit für den nahen und fernen 
Mitmenschen und den vermeintlich alten einer christlichen Flucht vor der 
Welt in die Einsamkeit mit Gott. Das Anliegen dieser •Meditation nach 
innen" ist und bleibt genuin christlich. Die Botschaft der Freude, also der 
Identität, ist die Mitte des Evangeliums. Paulus spricht von •Freuet euch, 
und wiederum sage ich: Freuet euch". Das Johannesevangelium sieht sei- 



Christliche Meditation 439 

nen Höhepunkt im Friedensgruß des Auferstandenen an die Jünger und 
an die Kirche: •Friede sei mit euch!" Und der Herr deutet seine eigene 
Sendung als Freiwerden von irdischer Not und Bedrängnis, von Unfreude: 
•Meldet, was ihr hört und seht: Blinde sehen, Lahme gehen, Aussätzige 
werden gereinigt und Taube hören, Tote stehen auf und den Armen wird 
die Heilsbotschaft verkündet." Daß in der großen christlichen Tradition - 
auch dort, wo sie sich selbst als • Weltflucht" reflektierte - die andere 
Seite, das Hineingebundensein des christlichen Lebens in die Gemeinschaft 
der Menschen und die Verantwortung für den Nächsten, niemals verges- 
sen wurde, zeigt die Geschichte. Aber immer ging es um den Menschen, 
das Individuum, das •Ich" - vor aller Betriebsamkeit und Aktivität. 

Mit Entweder-Oder, mit arrogantem Abtun der •anderen" Einstellung 
war es noch niemals im Leben getan - am allerwenigsten dort, wo es um 
den Menschen ging, am allerwenigsten in der christlichen Geistesgeschichte. 
Das muß auch uns gelten, die wir über Meditation zwischen den beiden 
Positionen - und auch gegen sie nachsinnen. 

Christliche Meditation als anonymer Buddhismus 

Seine sympathische, wissende Darstellung indischer Geistigkeit beginnt 
der Dominikaner Le Saux folgendermaßen: •Man hört in Indien oft das 
Wort, das Christentum sei Advaita, das sich selbst nicht kennt." (•Advaita 
ist der grundlegende Ausdruck der Veden, der wörtlich Nicht-Dualität be- 
deutet.") •. .. Alle wahren Mystiker seien Schüler der Vedanta, wie immer 
der religiöse Rahmen ist, in dem sie auftreten." Christentum also und 
christliche Gotteserfahrung als anonymer Buddhismus! 

Ähnliches liest man in dem instruktiven Buch des Zen-Meisters Ph. 
Kapleau über •Lehre - Übung - Erleuchtung" im japanischen Zen. Diese 
•Drei Pfeiler des Zen" übersteigen deshalb den von E. Benz so benannten 
europäischen •Zen-Snobismus", weil Erfahrung berichtet und Erfahrung 
wiedergegeben, und nicht, wie es meist geschieht, nur über Methode und 
Systematik reflektiert oder eine Deutung versucht wird. Der Autor be- 
schreibt aus der Sicht der japanischen Spiritualität die christliche Meditation 
als ein noch nicht ganz zu sich gekommenes Zen, also wiederum als an- 
onymen Buddhismus: •Alle großen Religionen haben gewisse Züge mit 
Zen gemeinsam." Christliche Kontemplation gehöre auf die zweitunterste 
Stufe der fünf Arten: •Hier haben wir es mit einem Zen zu tun, der zwar 
in einer Beziehung zu Philosophie und Religion steht, jedoch kein buddhi- 
stisches Zen ist. Hindu-Yoga, das quietistische Sitzen im Konfuzianismus 
und christliche Kontemplationsübungen könnte man auch zur Kategorie 



Josef Sudbrack 440 

des gedo-Zen zählen." Höchstens noch auf der dritten Stufe des shöjö 
(hinayäna, Kleines Fahrzeug) ist das Christentum anzusiedeln: •Es ist. .. 
ein Notbehelf für jene, die die tiefste Bedeutung von Buddhas Erleuch- 
tung nicht erfassen können, die nicht zu erkennen vermögen, daß alles 
Seiende ein untrennbares Ganzes ist und daß ein jeder von uns das Welt- 
all in seiner Ganzheit umschließt." Christentum also eine untere Stufe zum 
erhabenen Ziel des Buddha, als Mini-Buddhismus. 

Wer sich heute um das •anonyme Christentum" tiefsinnige Gedanken 
macht, sollte doch nicht vergessen, daß jede Weltanschauung, die ihrer 
selber gewiß ist, die Werte und Einsichten anderer Religionen als ihr - 
•anonymes" natürlich - Geistesgut deklarieren muß und in der Tat auch 
deklariert hat. Toleranz besteht nicht in Selbstaufgabe, sondern in selbst- 
gewisser Achtung vor der Freiheit und der Einsicht des anderen. 

Es sollte also nicht verwundern, daß auch die buddhistische Auseinander- 
setzung mit dem Christentum dieses als anonyme Selbstheit vereinnahmt. 
Nur wäre es für uns Christen gut, auf diese buddhistische Interpretation 
des Christentums hinzuhorchen - nicht um zu polemisieren, sondern um 
kennen zu lernen, um zu verstehen. Erst aus einer wissenden und gegen- 
einander abschätzenden Sicht kann der Eigenbesitz des Christentums recht 
verstanden werden; und erst aus diesem Verständnis dürfen die buddhi- 
stischen Methoden eingeordnet und für das das christliche Beten fruchtbar 
gemacht werden. Jede Begegnung, die auf Auseinandersetzung verzichtet, 
ist Rückschritt und nicht Fortschritt. 

Der japanische Philosoph Shizuteru Ueda soll mit seinem Meister-Eck- 
hart-Buch den Stoff zu diesem Nachdenken liefern. Er nennt es: Die Got- 
tesgeburt in der Seele und der Durchbruch zur Gottheit; die mystische An- 
thropologie Meister Eckharts und ihre Konfrontation mit der Mystik des 
Zen-Buddhismus. Als Schüler von Kitaro Nishida auf der einen und F. 
Heiler mit E. Benz auf der anderen Seite, als Stipendiat von Marburg und 
als Professor von Kyoto bringt er die besten Voraussetzungen mit zur Kon- 
frontation des Zen-Buddhismus mit der •Deutschen Mystik" Meister Eck- 
harts. Bewußt versucht er die Diskussionen weiterzuführen, die bei R. Otto 
und E. Herriegel auf deutscher und Daisez Suzuki auf japanischer Seite ein 
beachtliches Niveau erreicht haben. Sein Werk wird auch von katholischen 
Kennern (H. M. Enomiya-Lasalle, H. Waidenfels) vorzüglich beurteilt. 

Auch Meister Eckhart ging es um •Meditation". Der Mensch muß sich 
leer-machen für die •Gottesgeburt in der Seele": •Je nackter, desto fähi- 
ger" wird er für die göttliche Begegnung. Bei diesem Frei-machen von al- 
len Phantasiebildern, von allen Begriffen und Willensanstrengungen, zu- 
letzt sogar von •sich selbst", setzt Ueda an; also bei einer Innenmeditation, 



Christliche Meditation 441 

die in letzter Radikalität jede Vorstellung verbannt; auch Zen-Meditation 
hat nach Enomiya-Lasalle kein •Objekt", während christliche Meditation, 
nach ihm •wenigstens anfänglich mittels Objekten, besonders Christus und 
das Evangelium", geschieht. •Du sollst ganz still in einem reinen Nichts 
verharren," schreibt Meister Eckhart, •ewiglich versinken von Nichts zu 
Nichts". In diesem leeren Grund trifft die Seele Gott in der Ungeteiltheit, 
die sie selbst von Ewigkeit in Gott und mit Gott hat; denn auch •Gott ist 
in seinem Grunde ,ein Nichtgott', ,ein Nicht'". •Die Seele will in den ein- 
faltigen Grund Gottes, wo Gott in sich eins und lauter ist, eindringen, weil 
die Seele selbst in ihrem Grunde eins und einfaltig, lauter ohne Bild ist." 
•Rein, lauter, nackt" beschreiben denselben Prozeß wie das •Nichts"; in 
seinem gestaltlosen Endpunkt findet die Seele ihre Identität mit Gott: •Es 
gibt in der Seele etwas Ungeschaffenes und Göttliches", lautet einer der 
verurteilten Sätze Meister Eckharts. Dieses •Göttliche" wiederzufinden, ist 
Aufgabe der Meditation, der Einkehr des Menschen ins eigene Innere. 

Mit der •Gottesgeburt" lehrt Meister Eckhart ähnliches. Wenn der 
Mensch durch Entäußerung von allem und jedem in den grundlosen 
Grund seines Selbst fällt, gebiert Gott in ihm Gottes Sohn; er wird in die- 
ser seiner eigentlichen Tiefe identisch mit Gottes Sohn: •So wird die Seele 
mit Gott vereint und (von ihm) umschlossen, und dort entgleitet ihr die 
Gnade, so daß sie nun nicht weiter mit der Gnade wirkt, sondern göttlich in 
Gott." •. . . und Gott kennt keinen Unterschied zwischen sich und diesem 
Menschen"; denn - so lautet ein anderer Satz aus der Verurteilungsbulle: 
•Der ,gute Mensch' ist der eingeborene Sohn Gottes". Je radikaler er also 
sich selbst, sein Verhaftetsein an die Welt und an den eigenen Stolz mit 
allen Bildern, Begriffen und Willensakten aufgibt - Abgeschiedenheit 
nennt dies die Mystik -, desto näher kommt er der Wirklichkeitsmitte, wo 
der Mensch von Gott nicht mehr zu unterscheiden ist. •Gott gebiert seinen 
eingeborenen Sohn in der Seele wie in sich selbst." Versinken in diese 
Seelentiefe heißt: Gottesgeburt der Seele, heißt in der Sprache des Zen- 
Buddhismus: Meditieren. 

In solchen Gedankengängen, wie wir sie mit Worten Meister Eckharts 
darstellten, erkennt Ueda mit Recht die Weltanschauung des Buddhismus 
wieder. Sein Aufsatz über •Meister-Eckharts: Gott muß ..." verdeutlicht 
es noch einmal. Der biblische Ansatzpunkt für den christlichen Mystiker 
sei zwar der freie Gott, der sich des Menschen in unverdienter Gnade 
annehme. Einer vertieften Meditation bei Eckhart aber öffne sich diese 
•Freiheit Gottes" zu einem umfassenderen Gesetz der Notwendigkeit. Die 
Freiheit, •die Güte (Gottes) ist (nur) ein Kleid, darunter Gott verborgen 
ist". In seiner eigentlichen Wirklichkeit, die •weder gut noch schlecht" zu 



Josef Sudbrack 442 

nennen ist, stehe er über solchen unterscheidenden Merkmalen; Medita- 
tion, Sich-Versenken in das eigene Selbst, soll unter der Oberfläche der 
Freiheit die Tiefe der Notwendigkeit erreichen. Ueda geht dieser Bewe- 
gung nach, und demonstriert, daß die •theistische-personale Auffassung 
Gottes" zum •apophatischen", d. h. verneinenden und dann sogar zum 
•impersonalen Verständnis des Wesens Gottes" überschritten wird. 

Buddhistisches Meditieren, das bei Meister Eckhart, aber auch bei Jo- 
hannes vom Kreuz, bei Angela de Foligno, bei der Englischen Mystik wie- 
derzufinden ist, meint genau dieses Bemühen des Menschen, die Oberfläche 
der Welt, die Vielzahl, die Dualität von Gott und Mensch, die Isolierung 
in der Freiheitstat zu durchstoßen, um das eigentliche Sein zu erreichen. 
Dort werden alle Aussagen und alle Personalität nicht nur negiert, sondern 
sie haben ihren Sinn verloren. •Das .Nichts' ist vollkommen der Zweiheit 
entäußert", schreibt Ueda. •Es ist ein vollkommenes indivisum (Unge- 
teiltes), eine große Feuerkugel, wie es im Zen heißt." Gott und Mensch 
und Welt haben das •Kleid" ihrer Unterschiedenheit verloren, haben die 
•Nacktheit des ungeteilten Seins", die Einheit, wiedergefunden. 

Nach Ueda blieb Meister Eckhart vor dieser letzten Stufe stehen; er 
kenne zwar •Unendlichkeitsmystik", aber nur •mit theistischem Unter- 
bau", von welchem •Erdgeschoß" er sich nicht radikal zu trennen vermöge. 
Christliches Meditieren, mit dieser nach Innen gerichteten Sinnspitze, die 
sich freimachen will von aller Behinderung der Bilder und Begriffe, ist für 
Ueda eine halbe Sache, ein buddhistisches Versinkenwollen in die •Feuer- 
kugel" des Nichts, das aber - aufgrund des christlichen Erbes - vor dem 
Ziel abgestoppt wird: •So ist", schreibt er, •bei Eckhart die Steigerung von 
theistischem Unterbau mit dem Trinitätsbegriff zum Oberbau der apopha- 
tischen Unendlichkeit. .. Dynamik der Seele zu Gott hin ... Rückkehr der 
Seele in Gott.. . und durch Gott hindurch zum Grund Gottes, zum ,unum' 
(zum EINEN) selbst, und in eins damit zu ihrem eigenen Grund." 

Wir brauchen an dieser Stelle nicht Meister Eckhart zu rechtfertigen. 
Aber die Frage Uedas an die christliche Meditation wird damit nicht weni- 
ger drängend. Wir kennen ja deren heute üblichen Definitionen und Me- 
thoden: •Meditation", heißt es im Lexikon für Theologie und Kirche, •ge- 
winnt im Unterschied zur spezifisch christlichen Betrachtung und Beschau- 
ung heute die Bedeutung einer an sich vor-religiösen Entspannung . ..: 
Loslösung von einer zweckgebundenen Absichtlichkeit, Verzicht auf Medi- 
tationsgegenstände von außen, Erweckung unbefangener . .. Offenheit, 
Vorkommenlassen der tieferen Seelenschichten und des Eigentlichen der 
Person bis zu einer natural en Erfahrung der reinen Transzendenz." 
Beim Altmeister der modernen psychologischen Meditation, C. Happich, 



Christliche Meditation 443 

klingt es ebenso: •Gang in das Innere des Menschen, und zwar in sein 
seelisches Zentrum"; und W. Bitter beschreibt dasselbe: •Innere Versen- 
kung, die zur Voraussetzung die totale Ruhigstellung im Sinne einer Ab- 
wendung von Außenreizen hat." Man kann die Definitionen beliebig ver- 
mehren; kann auch das •christliche Zen" miteinbeziehen, mit seinen drei 
Grundelementen: Ruhig-konzentrierte Körperhaltung, die der Ur-Form 
des Sitzens möglichst nahekommt; rhythmisches Atmen, worin der Körper 
das Bewußtsein seiner Vollzüge und das Ausruhen im Eigenrhythmus er- 
reichen soll; geistige Haltung, die dies in die Mitte des Menschen umsetzt, 
alle verstandliche und willentliche Tätigkeit überschreitet - in ein gegen- 
standloses, bild- und begriffloses inneres Wachsein hinein; Meditation ge- 
langt so auf die Innenseite des menschlichen Tuns. 

Kennzeichnen solche Beschreibungen nicht genau die Dynamik, an deren 
Richtungssinn Ueda den anonymen Buddhismus abliest? Zuerst soll der 
Mensch frei werden von der Bindung an irdische Güter; dann muß er 
Phantasiebilder, Denkbewegungen und auch Willensäußerungen ablegen, 
ganz still werden; und zuletzt vergißt er auch sein eigenes Selbst und - so 
würde Ueda fortfahren - geht auf im gestaltlosen, ewigen Buddhalächeln. 
Christlich muß die Fortsetzung anders lauten: ... und begegnet der per- 
sönlichen Liebe Gottes. Welche Interpretation hat recht? Auf christlicher 
Seite werden die Anliegen der •Innen-Meditation" normalerweise als 
Vorübung der Gottesbegegnung aufgefaßt: Sich-Befreien von Zerstreu- 
ung, Sich-Sammeln in die eigene Mitte, sind nur Vorübungen für christ- 
liches Gebet. Der Buddhismus hingegen glaubt, wie Ueda und viele 
andere deutlich machen, daß diese Meditations-Übungen schon inte- 
grierender Bestandteil der buddhistischen Weltsicht sind; für sie ist die 
christliche Interpretation eine Fehldeutung der buddhistischen Meditation. 
Eine dritte Deutungsmöglichkeit begegnet bei Le Saux und auch bei Eno- 
miya-Lasalle: Buddhistische Meditation als Durchgangsstadium für die 
vollchristliche trinitarische Mystik. Das All-eins-Erleben des Zen-Mönches 
sei christliche Teil-Wahrheit von dem Gott, •in dem wir leben und uns 
bewegen". Die Offenbarung lehre nichts anderes, sondern mehr und Tiefe- 
res: Das Gegenüberstehen von Vater, Sohn und Geist in dieser All-Ein- 
heit Gottes - und deshalb auch das Gegenüberstehen von Welt und Gott. 
Christliches Meditieren könne also mit Fug und Recht sich auf die •unteil- 
bare Feuerkugel des Zen" einlassen; denn in ihr, in ihrer noch grundsätz- 
licheren Substantialität, verberge sich die göttliche Personalität. 

Welche der drei Deutungen ist die richtige? Dreht und wendet nicht ein 
jeder die Methoden der Innenmeditation solange, bis er ihr das entnimmt, 
was in sein Weltbild paßt? Die Skepsis aber ist unberechtigt. Es gibt ge- 



Josef Sudbrack 444 

nügend Kriterien und Antworten für Uedas Interpretation der Zen-Me- 
thoden. Zuerst natürlich sind es die buddhistischen Meister selbst, die man 
nicht übergehen darf; und ihre Auskunft scheint eindeutig zu sein: Innen- 
Meditation als Weg zum Buddhismus. H. Dumoulin hat dies gezeigt. Auch 
die beiden großen christlichen Deutungen von Lasalle und Le Saux treten 
von außen, vom festgeprägten christlichen Weltbild an die Meditations- 
übungen des Zen heran. Sie entwickeln dessen Dynamik nicht von innen, 
sondern tragen ihr eindeutiges christliches Weltbild an das Zen heran; sie 
stoppen irgendwo die Eigendynamik der Versenkung ins Ich und funktio- 
nieren sie christlich um. Mit gutem christlichem Recht, wie mir scheint; aber 
man sollte es auch so nennen, wie es ist. Lasalle spricht z. B. ausdrücklich 
von der Zazen-Meditation •in Verbindung mit dem religiösen Glauben. 
Ob dieser Glaube ein buddhistischer oder christlicher ist, ändert an dem 
Charakter der Meditation nichts; in einem Fall ist das Zazen dann eben 
buddhistisch und im anderen christlich." Und ohne christliche Korrek- 
tur? ... oder ohne christlichen Unterbau? ... wenn nur die Eigendynamik 
trägt? Ueda hat es nicht notwendig, Zazen-Meditation mit seinem buddhi- 
stischen Glauben in Verbindung zu bringen. Für ihn, den Buddhisten, ist 
das Zazen schon das Ganze. Le Saux hat sogar sein Buch so aufgebaut, daß 
er die indische Erfahrung nimmt und christlich weiterdeutet, daß er - wie 
es die Kirchenväter mit Piaton und Plotinos und das Mittelalter mit Ari- 
stoteles machen - die indische Weisheit nimmt und tauft. 

All das ist berechtigt und befruchtend für das christliche Beten. Aber 
man sollte sich vor Verwischung und Verharmlosung hüten. Man muß hart 
fragen: Wann und wo muß die christliche Korrektur, die christliche 
•Taufe" ansetzen, damit die Eigendynamik der Innenmeditation nicht 
dort endet, wo Ueda ihre Anonymität im reinen Buddhismus auslaufen 
sieht? Man sollte doch erst einmal die Selbstinterpretation ernstnehmen, 
die gar keinen Zweifel aufkommen läßt, daß christliche Meditation nur 
steckengebliebene, verkrüppelte buddhistische Versenkung, nur anonymes 
Zen ist. Erst wer diese jahrtausendealte, östliche Erfahrung zur Kenntnis 
nimmt, darf die christliche Stellungnahme versuchen. Er wird vielleicht 
sogar entdecken, daß mancher christliche Meditations-Weg tatsächlich dort 
endete, wo er nicht enden wollte, in einer Art buddhistischer All-Einheit. 

Die altchristliche Entwicklung von den Wüstenmönchen überEvagriusPon- 
tikus bis Bar Sudaili, die mittelalterliche Verwandtschaft der •rheinischen 
Mystik" mit den •Brüdern vom freien Geist", die noch kürzlich R. Guar- 
nieri beschrieben hat, die Weiterentwicklung über die Spanische Mystik, 
über die mystischen Querelen des 17. Jahrhunderts bis zum Quietismus, 
sind Warnschilder der Geschichte. Es geht dabei nicht um Ablehnung - 



Christliche Meditation 445 

auch hiervor warnen uns große Namen in den eben angedeuteten Ent- 
wicklungen -, sondern um die rechte Einordnung. 

Intentionale Meditation 

Auch die eigene christliche Tradition ist, recht besehen, keineswegs ein 
Argument für die Identität von christlicher und buddhistischer Meditation. 
In einem bemerkenswerten Aufsatz hat K. Ledergerber vor kurzem eine 
•Meditation für den Westen" gefordert, •östliche Meditation" beruhe auf 
einem dualistischen, mythischen Weltbild; der Bereich des •Eigentlichen", 
des •Sakralen", des •Unsichtbaren", des •Inneren" sei streng von dem 
Scheinbereich des •Profanen", des •Sichtbaren", des •Äußeren", des •Ma- 
teriellen" getrennt. Meditation heiße in diesem Weltbild: Abwendung 
von den oberflächlichen Dingen und Hinwendung zu dem einzig wichtigen 
(•unum necessarium", Luk 10) Bereich der Innerlichkeit. Westliche Medi- 
tation aber solle geschehen im •Durchkosten der Welt - nicht (in der) Ab- 
teilung der Welt - (als) Medium, um den göttlichen Grund zu erreichen". 
In einem Punkte nur möchte ich diese Interpretation korrigieren: in der 
Beurteilung der christlichen Tradition. Es stimmt nämlich nicht, daß •das 
Christentum nach einer unmythischen Frühzeit selber wieder,... in eine 
mythische Phase eingetreten (sei), die im Mittelalter kulminierte", und im 
Grunde zwei Jahrtausende buddhistisch statt christlich meditiert habe. 

Gewiß gibt es imponierende Zeugnisse aus der christlichen Geistesge- 
schichte, in denen die •Innerlichkeit", der Weg in die Seelentiefe gepriesen 
werden als Höhe des christlichen Lebens. Wir haben Meister Eckhart zu 
Wort kommen lassen, einen der größeren Vertreter. Tausend Jahre vor- 
her schrieb Augustinus: •Alles liegt in dir! Was suchst du außerhalb dei- 
ner selbst?" Ein Wort und eine Gedankenwelt, die bis heute dem christ- 
lichen Geistesleben ihren Stempel aufprägten. Von dem vielleicht ersten 
großen Modernen (im Sinne Ledergerbers), John Henry Newman, stammt 
noch ein Gebetbuch: •Gott und die Seele". Die östliche wie westliche Mah- 
nung, in der Abkehr von der Welt, von den äußeren Dingen •Gott und 
das Heil der Seele" zu suchen, wurde von den Kirchenlehrern vor Augu- 
stinus ebenso gelehrt, wie von den mittelalterlichen Mystikern; sie hat auch 
ihre nicht wegzudiskutierende Grundlage in der Schrift, in der Lehre Jesu 
vom •Alles Verlassen" und •Kreuztragen um seinetwillen". Nur eine - 
allerdings entscheidende - Differenz markiert den Unterschied zwischen 
dem von Ledergerber beschworenen mythischen Weltbild, das zwischen 
Sakral und Profan eine Trennwand errichtet, und der christlichen Tradi- 
tion: Im Christentum war und ist die Sammlung nach innen keine in sich 
stehende Bewegung, sondern Moment der umfassenderen Hinwendung 



Josef Sudbrack 446 

zur Welt Gottes. In den Worten der Schrift heißt dies: Die •Selbstver- 
leugnung" ist •Nachfolge Jesu Christi", •Nachfolge in seiner Reich-Got- 
tes-Predigt", Nachfolge in seinem Auftrag und seinem Werk: •Blinde 
sehen, Lahme gehen, Aussätzige werden gereinigt und Taube hören, Tote 
stehen auf und den Armen wird die Heilsbotschaft verkündet." Diese 
•Außenorientierung" der christlichen Meditation hat soeben der französi- 
sche Literaturkritiker und Strukturalist Roland Barthes für Ignatius her- 
ausgearbeitet: Seine Exerzitien tendieren nicht dahin, •in der Methode 
selbst. .. eine innerliche Theophamie, ein Einssein mit Gott zu errei- 
chen . . . (Für Ignatius) handelt es sich darum, die Technik eines Gesprächs 
herauszuarbeiten, also um eine neue ,Sprachstruktur', die sich zwischen 
Gott und dem Exerzitanten ausspannt." 

Niemals in der großen christlichen Tradition wurde diese Grundorien- 
tierung vergessen. Was geschah und was man heute allzu leicht falsch 
interpretiert, war etwas anders. Der selbstverständliche Besitz dieser 
Welt machte es notwendig, die Unzufriedenheit mit der gegenwärtigen 
Welt immer wieder von neuem scharf zu akzentuieren; und deshalb wurde 
die •Innenseite" des Meditierens hervorgehoben. Die Kirche, die sich allzu 
oft als unkontestierbare Gegenwart des Reiches Gottes in dieser Welt vor- 
kam, brauchte einen gesellschafts- und kirchen-kritischen Gegenpol in den 
Weltflucht-Bewegungen der Mönche. Die Diesseitsfreude des Christen 
brauchte als Korrektur eine Diesseitsverachtung. Während aber der welt- 
zugewandte erste Pol der Spannung wie selbstverständlich das Leben der 
Kirche bestimmte - man denke nur an die Einheit von Kirche und Reich 
von Christentum und Kultur im frühen Mittelalter - mußte der zweite 
ständig neu freigekämpft werden - man denke an die cluniazensische oder 
damianische Mönchsbewegung. Wir heute aber begehen den Fehler, 
die spektakuläre Freilegung des zweiten Pols als das Ganze anzusehen. In 
Wirklichkeit war es nur Akzentsetzung in einer größeren Weltsicht, aber 
keine •Weltanschauung" für sich. Die christliche Weltflucht der Vergan- 
genheit war sogar - so meint Hannah Arendt - diesseitsfreudiger als die 
technologische Verbissenheit und das zügellose Genießenwollen unseres 
Jahrhunderts. Was sich einer oberflächlichen Schau als Weltflucht darbie- 
tet, zeigt sich einem tieferen, ideologiekritischen Verständnis deutlich als 
•Flucht mit der Welt nach vorne" - wie die politische Theologie von J. B. 
Metz christliche Askese verstehen möchte. 

Für die Meditation hat Robert Javelet in seinem Werk über die anthro- 
pologischen Voraussetzungen der frühmittelalterlichen Meditation den 
Terminus •intentional" geprägt: Also nicht Versinken ins gestaltlose 
Selbst, ins •Subjekt", was Goethe als Hypochondrie bezeichnete; sondern 



Christliche Meditation 447 

Ausgerichtetsein auf Gottes Offenbarung und Gottes Botschaft für die 
Menschen. Natürlich war diese Art zu •Meditieren" geprägt von einem 
vergangenen naturwissenschaftlichen Weltbild - sie war eben nicht zeit- 
und weltlos, sondern ganz und gar eingebettet in das Selbstverständnis 
und die Umwelt des damaligen Menschen und der damaligen Gesellschaft. 
Der Bruch, der dem Christentum den Beigeschmack des Weltflüchtigen 
gab, trat erst ein, als dieses alte Weltbild überwunden wurde und sich die 
naturwissenschaftliche Weltsicht unserer Zeit durchsetzte. Der christlichen 
Spiritualität gelang es damals - und das reicht bis heute - nicht, das große 
Erbe der Vergangenheit einzubringen in die beginnende Neuzeit; was 
man hinüberrettete - das Bild vom Schiffbruch paßt leider zu genau -, war 
nur der eine Akzent der Innenausrichtung, der •Weltflucht"-Askese. Ohne 
die selbstverständliche Verankerung in den Aufgaben der Welt und der 
menschlichen Gesellschaft, und sogar zur normgebenden Alleingeltung er- 
hoben, wurde dieser Pol nicht nur einseitig, sondern einfachhin falsch und 
unchristlich; die christliche Vergangenheit aber wurde fehl-interpretiert. 

Über die wirkliche intentionale Meditation der Vergangenheit haben 
uns Fachleute wie E. v. Severus, I. Hausherr oder J. Leclercq zur Genüge 
Auskunft gegeben. In den •Sprüchen" des Mönchsvaters Hyperechios heißt 
es: •Die Askese der Mönche liegt in der Beschäftigung mit der Schrift"; 
•die Kontemplation des Mönchs muß sich abspielen in der Hl. Schrift". 
Diese Beschäftigung mit etwas anderem und nicht mit der eigenen Inner- 
lichkeit hebt ein mittelalterliches Volksbuch, das man Albert dem Großen 
zuschrieb, noch klarer hervor: Meditieren ist •wiederholtes Nachdenken in 
der Absicht, Ursache und Ursprung, Funktionieren und Nutzen einer Sache 
klug zu erforschen". An dieser Definition kann man sowohl den Unter- 
schied des damaligen Weltbilds zu unserer heutigen Lebensauffassung wie 
auch die gemeinsame Christlichkeit ablesen. In unserer Sprache wortwört- 
lich übersetzt, hätte ein solches •wiederholtes Nachdenken" nichts mit 
Christentum, nichts mit Religion zu tun. Es wäre einfachhin ein sachge- 
rechtes Verhalten gegenüber der Wirklichkeit ausgesagt. Es wäre Stu- 
dium, das sich von selbst umsetzt in Aktivität und Engagement. Für den 
mittelalterlichen Menschen aber war die Wirklichkeit der Welt durch und 
durch religiös bestimmt; •Funktionieren und Nutzen einer Sache klug zu 
erforschen" war dasselbe wie Einordnen dieser Sache in den göttlichen 
Kosmos, in den Heilsplan Gottes, der überall dem •klug" Schauenden, dem 
Meditierenden offen vor Augen lag. Einer Angelegenheit auf den Grund 
gehen, heißt für den modernen Menschen: Wissenschaft und Technik, 
Atomphysik und Konstruktion eines Kraftwerks; für den Christen des 
Mittelalters aber heißt dies: Der Sache auf den Grund Gottes gehen. Hier 



Josef Sudbrack 448 

liegt das Mittelalterliche, nicht aber in der Ausrichtung der Meditation 
nach Innen. Und die Aktivität erfließt in beiden Weltbildern wie von 
selbst aus der Meditation. 

Übereinkommen also muß die alte und neue Weltsicht des Christen in 
der Intentionalität, in dem Ausgang nach außen, auf die Sache, auf die 
Aufgabe und auf die Botschaft Jesu Christi. Über alte christliche Medita- 
tionsanweisungen gebeugt, ist man erstaunt, wieviel Intellektualität, In- 
formation und verstandliches Bemühen gefordert wird. •Gegenstände" 
zur Meditation werden vorgelegt, untergliedert in verschiedene Sichten; 
Zusammenhänge und Beziehungen werden aufgezeigt, und als Anweisung 
gilt eigentlich nur: Schaue diesen •Gegenstand" (dieses Wunder des 
Herrn, diese göttliche Fügung in der Geschichte, diese weise Gesetzlich- 
keit in der Natur) gründlich an; versuche seine Harmonie zu begreifen; 
gewinne Freude an den inneren und äußeren Zusammenhängen. Je mehr 
du an Rationalität und ästhetischem Genuß (Sapientia meint genießend 
verstehen) gewinnst, desto tiefer dringst du in die •Meditation" ein; desto 
runder wird dein Bild von der gottgewollten Wirklichkeit und desto leuch- 
tender wird die Mitte dieser Rundung - das ist Gott in Jesus Christus. 

Ungebrochen kann die alte Art zu meditieren nicht aufleben. Für uns 
ist die Welt kein göttlicher Garten mehr, auf dessen Wegen man nur offe- 
nen Auges wandeln muß, um zu seiner Mitte, d. h. zu Gott, zu gelangen. 
Für uns ist der Mensch kein Bild, das man nur •klug anzuschauen" hat, um 
in ihm das Ebenbild Gottes zu entdecken. Es ist übrigens aufschlußreich 
zu sehen, wie schon am Beginn der Neuzeit, im Spätmittelalter, die Lehre 
vom Menschen als Ebenbild Gottes für die geistlichen Lehrer nichtssagend 
wird. Weder das •Goldene Buch von der Nachfolge Christi" noch Ignatius 
von Loyola nehmen dieses geistliche Erbgut auf. Das •symbolische" Welt- 
bild der Antike und des Mittelalters ist vergangen. 

Aber die formale Struktur der Meditation bleibt sich gleich und muß 
deshalb neu in unsere Weltsicht integriert werden: Die Intentionalität, 
der Ausgang nach •Außen", die Beschäftigung mit der •Sache", die doch 
gerade für den modernen Christen als •Sache des Menschen" immer schon 
•Sache Gottes" ist. Wer die Mitte des Glaubens in Jesus Christus hat, kann 
Gott nicht anders finden als dort, wo Jesus von Nazareth lebte. Von ihm 
heißt es in einer prägnanten Formulierung, die als These vor den Bericht 
über sein öffentliches Wirken und Predigen steht: •Er durchzog ganz Ga- 
liläa und lehrte in ihren Synagogen. Er verkündete die Frohe Botschaft vom 
Reich und heilte jederlei Krankheit und Gebrechen im Volke." Eine Me- 
ditation, die sich grundsätzlich von dieser Sinnrichtung abwenden will in 
den Innenraum der eigenen Seele, wendet sich vom Christentum ab. 



Christliche Meditation 449 

Begreifende Ekstase 

Urs von Balthasar hat die Gesetzlichkeit dieser Meditation mit •Erblik- 
kung" und •Entrückung" umschrieben. Mit •Begreifender Ekstase" ver- 
suchte ich das gleiche auszudrücken. Das Bedenken dieser weiteren Pola- 
rität kann die Einseitigkeit der Frontstellung abmildern, aus der heraus 
wir bisher argumentierten. 

Begreifen, Verstehen, Einsehen ist das erste, was zur Meditation gehört. 
•Wie sollte man zum Glauben kommen, ohne von ihm gehört zu haben", 
schreibt Paulus an die Römer. In moderner Sprache auf unsere Frage über- 
tragen lautet das: •Wie sollte man zur Meditation kommen, ohne infor- 
miert zu sein?" Die radikale Kehrtwendung, die seit einigen Jahren von 
der evangelischen Theologie gerade in dieser Hinsicht vollzogen wird, ist 
recht aufschlußreich. Noch vor wenigen Jahrzehnten lehnten es ihre Prot- 
agonisten ab, irgendeine rationale Rückversicherung des Glaubens anzu- 
erkennen, sei es in der Geschichte, sei es in der Philosophie. Glaube stehe 
•in der Luft", sei •ein Sprung", sei •unendlich-qualitativ" verschieden 
von allem anderen. Die Progressiven unserer Tage aber sind genau wie 
ihre konservativen Kollegen auf entgegengesetzem Weg. Sie suchen alle 
gemeinsam - im Soziologenjargon ausgedrückt - die •Verifikation" des 
Christentums. Sie suchen in der Landschaft des Menschlichen Orte, wo der 
christliche Glaube ansetzen kann: Hoffnung auf eine bessere Zukunft; un- 
versiegbarer Impuls zum menschlichen Einsatz; optimistisches Vertrauen 
in die Wirklichkeit, wie es Teilhard de Chardin ausstrahlte; das •Mehr" 
des historischen Jesus von Nazareth, das in keiner geschichtlichen Inter- 
pretation völlig aufgeht; den grundlegenden Imperativ zur Humanität, 
den jeder Mensch erfährt und auf dem Zusammenleben und Ordnung der 
Menschheit beruhen usw. 

Wer sich - engagiert natürlich - auf solche Verifikationen, auf solche 
Rückbindungen des christlichen Glaubens an menschliche Erfahrungen ein- 
läßt, der meditiert. Hier lassen sich keine allgemeinen Methoden mehr an- 
preisen. Denn diese •engagierten Verifikationen" der eigenen Christlich- 
keit wird gerade dort schlüssig, wo der Mensch seine persönliche Situation 
einbringt in die Vergewisserung; wenn er sich und seinen Glauben dem 
persönlichen Schmerz, der eigenen Trauer, dem Leid stellt und fragt: 
Trägt mein Christentum diese Erfahrung? Wird durch dieses Leid nicht 
ein ganzes Gebäude von Christlichkeit und Religion umgestoßen - und 
werden nicht oder müssen nicht andere Glaubensgrundlagen gelegt wer- 
den? Tiefer, menschlicher, christlicher?... Wer sich christlich diesen 
Nachtseiten des Lebens stellt, der meditiert als Christ. 



Josef Sudbrack 450 

Dasselbe gilt für die Lichtseiten des Lebens. Der amerikanische Sozio- 
loge P. L. Berger beschreibt in seinem letzten Buch, Auf den Spuren der 
Engel, •Zeichen der Transzendenz": das Vertrauen z. B., das die Mutter 
im Kinde weckt und wecken muß, damit dieses Kind das Leben bestehen 
kann: •Alles ist in Ordnung; alles ist wieder gut • das ist die Grundformel 
mütterlichen, elterlichen Trostes. Nicht nur diese eine Angst, dieser eine 
Schmerz - nein, alles ist in Ordnung. Man kann die Formel, ohne sie in 
irgendeiner Weise anzutasten, in eine kosmische Aussage übersetzen: 
,Vertraue dem Sein' ... Anders ausgedrückt: im Mittelpunkt der Mensch- 
werdung, im innersten Kern der Humanitas steckt ein Erlebnis des Ver- 
trauens in ... die Ordnung der Wirklichkeit. Wenn Wirklichkeit sich völ- 
lig mit der natürlichen' Wirklichkeit, die unsere praktische Vernunft fassen 
kann, deckt, dann ist dieses Erlebnis eine Täuschung ... Die Welt, der zu 
trauen dem Kinde anempfohlen wird, ist eben die Welt, in der es sterben 
wird. Wenn es keine andere Welt geben sollte, so ist die letzte Wahrheit 
dieser Welt, daß sie Mutter und Kind tötet ... (Aber) Elterlicher Liebe 
liegt nicht Lüge aus Liebe zugrunde. Sie legt im Gegenteil Zeugnis von der 
wahren Position des Menschen in seiner Wirklichkeit ab ... Was sich da 
aber abspielt, ist selbst ein Zurückgestrahltes, eine Imitatio der absoluten 
Wirklichkeit. Religion ist demnach nicht nur eine Projektion menschlicher 
Ordnung ... sondern auch ... die absolut wahre Bestätigung menschlicher 
Ordnung." 

Dieses lange Zitat, das in seiner simplen, fast naiven Direktheit wohl 
kein moderner Theologe zu schreiben wagt, stammt wie gesagt aus der 
Feder eines der führenden amerikanischen Soziologen. Was es von den 
traditionellen Gottesbeweisen und Glaubenssicherheiten unterscheidet, ist 
nur der anthropologische Ansatz; - mit anderen Worten, der Ansatz im 
konkreten Erleben und in der Situation des Menschen; - mit wieder ande- 
ren Worten: die durch und durch meditative Sicht, in der •die Zeichen der 
Transzendenz" aufscheinen. Wenn wir einmal hochtrabende Interpreta- 
tionen beiseite lassen, dann wird in den Sätzen Bergers ein Mensch be- 
schrieben, der seine Lebenssituation ernst nimmt; der die Dinge und Er- 
eignisse, die rechts und links und mitten in ihm begegnen, so völlig ernst 
nimmt, daß sie ihn zur religiösen Entscheidung führen. Das genau ist Medi- 
tation! Und es gibt so viele Wege zu ihr, wie es menschliche und zwischen- 
menschliche Situationen gibt. 

Natürlich kann man sich der beschriebenen Tiefführung widersetzen; 
man kann solche Gedankengänge als tragische Selbsttäuschung entlarven. 
Und der Christ sollte diese •Entlarvungen" überaus ernst nehmen. Denn 
sie errichten Warnzeichen am Weg seines Meditierens: es sich nicht leicht 



Christliche Meditation 451 

zu machen, nicht bei irgendwelchem vordergründigen religiösen Trost 
stehenzubleiben; sie zwingen ihn, stets von neuem anzusetzen und das 
eigene Leben mit seinen Hoch- und Tief-Punkten christlich zu hinter- 
fragen. Gerade die Anfechtung von außen, die bange Frage, daß es doch 
anders sein könnte, muß den Anlaß bilden, von neuem sich der Glau- 
benswirklichkeit zu vergewissern. 

Die informative, verstandliche Erkenntnis und Beurteilung der mensch- 
lichen Situation, die •Erblickung", ist nämlich nur die eine Komponente 
der christlichen Meditation. Im Grunde haben wir diese •vormenschliche" 
Kenntnisnahme auch bisher schon überschritten und im •Menschlichen" 
selbst •Vergewisserung" gesucht. Nur Kenntnisnahme und Einordnen 
der Umwelt und Innenwelt des Menschen wäre reine Wissensvermittlung. 
Es wäre jene Art von Informationsanhäufung, die man für ein Konver- 
sationslexikon anstellt. Unter irgendeinem Stichwort, unter Freude oder 
unter Tod wird das ganze Material aus Medizin, Biologie, Psychologie, 
Ethnologie, Soziologie usw. eingesammelt und dargestellt. In einer Lexi- 
konspalte bekommt der Leser erschöpfende Auskunft über das, was 
Freude und was Tod sind. Aber bitte, wer schlägt dort nach, wenn sich in 
seinem Leben wirkliche Freude oder wirklicher Tod ereignen? Und wenn 
einer nachschlägt, was bringt ihm das ein? Und wenn jemand wirklich mit 
diesen Informationen weiterkommt - das letzte und wichtigste an Bewälti- 
gung der Situation bleibt ihm zu tun, ihm ganz persönlich. 

Genau das, was mit •ihm persönlich" anklingt, und was noch besser •du 
persönlich" hieße, meint der klassische Terminus Ekstase. Die kuriosen 
oder dubiosen Vorkommnisse, die man normalerweise mit diesem Wort 
verbindet, traten erst in den Vordergrund, als die ursprüngliche Kraft des 
Erlebens zurücktrat. Ekstase besagte nämlich ein •Ergriffensein" von et- 
was Größerem, von der Macht des Todes, oder ein Überwältigtsein von 
der Freude; oder wie Berger schreibt: •Wissen kann um seiner selbst 
gewußt werden. Es kann aber auch existentielle Folgen haben. Wissen, 
das für wahr gehalten wird, kann existentiell (d. h. für das Sein des In- 
dividuums in der Welt) zur Ek-Stasis - im wortwörtlichen Sinne - füh- 
ren, dazu also, daß man sich außerhalb der Routinegewißheit der Alltags- 
welt stellt. Wissensvorräte und Wissensweisen unterscheiden sich sowohl 
nach dem Wesen der Ekstase, die sie erzeugen, als auch nach dem Maß, 
in dem sie einer solchen förderlich sind." 

Meditation, die nur beim ersten Element stehen bleibt, beim •Begrei- 
fen", beim •Erblicken", beim •Verstehen", unterscheidet sich kaum von 
dem, was ein Computer, ein Elektronengehirn, eine kybernetische Ma- 
schine leistet: Aufgreifen der Dinge und ihrer Bezüge, Ordnen und In- 



Josef Sudbrack 452 

beziehungsetzen der vielfältigen Anregungen von außen. Als Letztideal 
dem Menschen vorgestellt wäre es Perversion. Hiergegen wendet sich der 
informationsfeindliche Trend der modernen Meditationsbemühungen mit 
vollem Recht. Es geschähe nur dasjenige, was am Ausgang des Mittel- 
alters Nikolaus aus Kues mit seinem •Globusspiel" beschrieben hat und 
was in Hermann Hesses •Glasperlenspiel" schon einen deutlichen welt- 
überlegenen, wenn nicht gar weltverachtenden Zug bekommt: •Bei den 
Mathematikern wurde das Spiel zu einer hohen Beweglichkeit und Sub- 
limierungsfähigkeit gebracht und gewann schon etwas wie ein Bewußt- 
sein seiner selbst und seiner Möglichkeiten ... Und nun entdeckte man 
zwischen den auf diesem Weg gewonnenen abstrakten Formeln immer 
neue Beziehungen, Analogien und Entsprechungen. Jede Wissenschaft, 
die sich des Spiels bemächtigte, schuf sich zu diesem Zweck eine Spiel- 
sprache von Formeln, Abbreviaturen und Kombinationsmöglichkeiten. 
Überall unter der Elite der geistigen Jugend waren Spiele mit den For- 
melfolgen und Formeldialogen beliebt ..." Die Neuentdeckung Hesses 
durch die gesellschaftsverachtenden amerikanischen Subkulturen der Hip- 
pies ist gewiß kein Zufall. 

Aber weit über die spielerische Vorausahnung bei Nikolaus von Kues 
und die Ästhetik Hermann Hesses greift die heutige Wirklichkeit hinaus. 
Der Mensch selbst, mit seinen Fähigkeiten und Absichten, scheint in das 
Brettspiel von Kybernetik und Zukunftsplanung einbezogen zu werden. 
Aber damit wird aus dem Spiel bitterer Ernst; dem Menschen selbst wird 
Entscheidung und Einsatz genommen und er wird zur Schachfigur. Immer 
näher glaubt man doch (oder glaubte man - der Optimismus der Zu- 
kunftsplaner gehört in die Vergangenheit!) Formeln und Begriffssystemen 
zu kommen, mittels deren Mensch und Freiheit, Freude und Schmerz auf- 
gehen sollen in Programmierung von Rechenmaschinen und Gehirntrusts. 
Das •Verstehen" und •Begreifen", nicht nur der Natur und der Technik, 
sondern des Menschen selbst schien so weit zu gedeihen, daß nichts •Un- 
verständliches", •Unbegreifliches", •Unprogrammierbares" zurückblieb. 
Die Vision des •total" begriffenen Menschen heraufbeschwören, heißt sie 
ebenso •total" zu desavouieren; sie brächte den Tod des Menschen. Aldous 
Huxley hat in seiner •Schöne(n) neue(n) Welt" die Unmenschlichkeit die- 
ser Menschheit gezeigt, wo in der Geburtsretorte schon das Schicksal des 
zukünftigen Menschen vorherdosiert wird. 

Über die Gefahren des totalen •Verstehens" und •Begreifens", des rei- 
nen •Erblickens" erschrickt man immer mehr. Die Proteste der Studenten 
gegen die bürokratische Technik der Macht, die Flucht der Hippie-Subkul- 
turen aus der perfekten Bürokratie bäumen sich auf gegen dieses totale 



Christliche Meditation 453 

•Verstehenwollen", gegen diese totale •Rationalisierung". Hierhinein 
ist die Mahnung des buddhistischen Meditierens einzuordnen. Der Mensch 
ist •mehr" als rationales Begreifen und Begriffenwerden. Planung, Zweck- 
mäßigkeit und Einsicht sind Kategorien, die in den Vorhöfen des wirk- 
lichen Menschseins stehen bleiben. Wer den Menschen in ihnen aufgehen 
läßt, tötet ihn, ersetzt das •Humanum" durch das •Technicum". Wo die 
Grenze zwischen Planbarem und Unplanbarem liegen soll, darüber kann 
man sich Gedanken machen; aber darüber, daß eine solche Grenze da ist, 
und daß nur durch eine solche Grenze der Mensch Mensch bleibt, läßt sich 
nicht streiten - möglich, daß die Grenze niemals festzulegen ist, sondern 
genau dort entsteht, wo der Mensch in der Situation von neuem aufgeru- 
fen wird, über sein Wesen nachzusinnen, Stellung zu nehmen zum Huma- 
num, sich zu entscheiden für den Menschen und gegen die Manipulation, 
verantwortlich zu sein. 

Wir sind beim Thema, bei der Meditation: genau das will die christ- 
liche Meditation. Begreifen, Verstehen, Einordnen der Zusammenhänge 
und Überblicken der Beziehungen zwar; aber darüber hinaus Stellung- 
nahme, Entscheidung, Offenstehen für das Größere, was nicht aufgeht im 
rationalen Durchdringen; Hinaustreten aus dem Gebäude des eigenen 
egoistischen Weltbegreifens in ein Gespräch mit der größeren Wirklich- 
keit. Diese Offenheit der Meditation, die hinter allem Wissen und hinter 
allem Verstehen sich auf tut, ist wesentlich für jede Meditation und auch 
für jede Stellungnahme zur Wirklichkeit. Sogar der kommunistische 
Sprachanalytiker G. Klaus weiß es: •Um Wissenschaft zu treiben, muß 
man nicht nur logisch denken, sondern man muß auch an dieses Denken 
glauben." Wissenschaft hat also Glauben zur Voraussetzung; ein Heraus- 
treten in •Ekstase" aus dem technischen Gebäude des Durchschautha- 
bens. Beim Bestseller-Autor K. Steinbuch klingt das gleich so: •Gemes- 
sen an der Zahl der Fragen, die man stellen kann, ist die Zahl derjenigen, 
die man mit sinnvoller Zuverlässigkeit beantworten kann, außerordent- 
lich gering." Sich diesen •unbeantworteten" Fragen, diesem •nichtbewie- 
senen" Glauben stellen, heißt aber präzise: Meditation; vorchristliche Me- 
ditation zwar - denn der Christ weiß, daß diese letzte Offenheit Gott 
heißt -, aber dennoch Meditation in dem humanen Sinn, der auf den 
christlichen Glauben sich öffnet. 

Das Gemeinte läßt sich am Bild eines Kreises verdeutlichen: an ihm hat 
schon Nikolaus von Kues - aus uralter Tradition kommend - sein Denken 
erläutert. Eine Meditation bewegt sich vom Kreisbogen des Lebens in die 
Mitte der Sinngebung hinein. Es ist Aufgabe des Meditierenden, den 
Richtungssinn zur Mitte möglichst genau zu •verstehen"; Schritt für Schritt 



Josef Sudbrack 454 

sich dem Sinn-Zentrum zu nähern, von dem her umgekehrt der •Kreis- 
bogen" in seiner Rundung festliegt; die Segmente des Bogens zu ordnen 
und zu bestimmen, damit sie sich auf diese Mitte hin ausspannen. Völlig 
durchrationalisieren kann der Mensch diese Beziehungen niemals; wem 
es vermeintlich gelänge, der hätte den Lebensnerv des Menschen zer- 
schnitten. Die Sinnmitte ist in letzter Genauigkeit zu glauben, anzuneh- 
men, in freier Entscheidung zu bejahen. Sie fällt zusammen mit dem Ur- 
vertrauen, das nach E. Erikson die kindliche Grundlage des runden 
Menschtums ist, und fällt zusammen mit dem Optimismus, aus dem her- 
aus Teilhard de Chardin auf den Punkt Omega zugeht. Nähern zwar 
muß sich der Mensch ständig von neuem und in möglichster Rationalität 
dieser Mitte; aber dieses Näherkommen gelingt nur dem, der im vorn- 
herein dieser Mitte den Vorschuß an Vertrauen und Glauben zubilligt, 
der durch kein Computer- und Gelehrten-wissen eingeholt werden kann. 
Rationalität und Glauben, Begreifen und Ekstase, Erblicken und Ent- 
rücken durchdringen sich. 

Der Christ aber weiß überdies, daß die •Ekstase" im •Begreifen", die 
•Entrückung" im •Erblicken" nur gelingt, weil ihre sinngebende Mitte 
Gott heißt, der sich in Jesus Christus für das Humanum verbürgte. Mensch, 
Gewissen, Verantwortung, Aufgabe, Lebenssinn und wie man es immer 
umschreiben mag, stehen und werden immer in der Gefahr stehen, •ein- 
gefüttert" zu werden in die Rationalisierung eines Großcomputers und 
damit zu sterben. Aber derjenige, dem wir Christen den Namen Gott 
geben, steht in Freiheit außerhalb dieser Durchrationalisierung, ist Ga- 
rant dafür, daß die freie Mitte des Menschen niemals verloren geht in 
begreifender Anthropologie und Soziologie. Gott der Garant menschlicher 
Freiheit und Würde bildet die Grundlage des christlichen Glaubens. 

... Bildet auch die Grundlage der christlichen Meditation. Beides trifft 
sich in ihr und darf nicht getrennt werden: Begreifen - und Übersteigen 
in den Glauben hinein; Verstehenwollen - und Sich-Beugen unter das 
Wort Gottes. Beide Elemente können niemals in eine statische, ein für alle- 
mal festgelegte Einheit hineingebannt werden. Beide müssen immer von 
neuem aufeinander bezogen werden; wobei das •Erblicken", das •Verste- 
hen", den Weg des Meditierenden bildet; dieser aber ist gerichtet auf die 
sinngebende Mitte, die der Christ vom Wort Gottes empfängt und nicht 
sich selbsttätig geben kann. Sich in diesen Prozeß hineinzubegeben, in 
den Prozeß des Verstehens und Deutens der eigenen Situation, und glau- 
ben, daß die •erlösende Deutung" empfangen wird von Gott in Jesus 
Christus, heißt: Christliche Meditation! 




