Christliche Meditation
Josef Sudbrack SJ, Minchen

Das Thema ,Meditation“ wird interessant. Psychologische Fachzeitschrif-
ten berichten von ihr; Kongresse haben sie zum Thema gemacht; die mo-
dernen Subkulturen der Hippies suchen in Rausch und Ekstase ,meditative
Bewufitseinserweiterung“; Zen und Yoga ziehen weite Kreise in ihren
Bann. Ob aber damit die ,christliche“ Meditation aufgewertet wird? Die
Frage stellen, heifit auch schon: sich personlich der Frage stellen. Und
wenn beim Versuch einer Antwort zu harte Worte fallen, dann mége man
es dieser personlichen Anteilnahme zuschreiben; und man mége zugute
halten, daf} die harten Konturen das Gemeinte besser in den Blick bringen
als weiche, ineinander iibergehende Farbgebungen.*

Engagement fiir die Welt? — Abschied von der Welt?

Auch im Christentum wird das Verlangen nach Meditation wach. Auf bei-
den Seiten der traditionellen christlichen Frommigkeit (die Vokabeln
rechts-links treffen nicht zu) spricht man von ihr und erhilt in allen Be-
volkerungsschichten Echo.

An dem einen Fligel wurde Meditation durch die ,Politischen Gottes-
dienste“ bekannt. Heinrich Boll schreibt dazu: ,Die drei Elemente: Infor-
mation, Meditation, Diskussion machen das vierte Element: die Aktion zur
Selbstverstindlichkeit.“ Im Text eines dieser ,Gebete* wird die Richtung
der Gottesdienste bestimmt: ,Im Gebet (ibernimmt der Mensch die Ver-
antwortung fir den Zustand seiner Welt; Verantwortung kann er nur fiir
das tibernehmen, was er kennt und durchschaut®: Kennen-lernen = Infor-
mation; Durchschauen = Meditation. Und darauf folgt die Auseinander-
setzung = Diskussion. Man sollte diesen Bemithungen das ,meditative“
Element nicht absprechen; man sollte vielleicht die Frage dort ansetzen,
wo Kleinert, ein wohlwollender Kritiker zum vierten Element der Aktion,
uberleitet: ,wobei der letzte Schritt nicht nur in Ko6ln zu kurz komimt!“ Im
Grunde meint K. Lehmann mit seiner ebenso wohlwollenden Kritik an der
»Politischen Theologie“ dasselbe: Bleibt sie nicht ,in einem erstaunlichen
Maf ,abstrakt’ (im Hegelschen Sinn) und zu ,fein‘-spekulativ fiir die kon-

* Vorliegender Beitrag ist ein Vorabdruck aus einem Buch iiber ,Christliche Meditation:
Theorie und Praxis.“ Ein Grofiteil der Zitate stammt aus der schon erschienenen Arbeit:
Motive — Modelle fiir ein Leben als Christ; Teil E, Von der Information zur Meditation,
189-146. Dort sind weitere Beweisginge, Prizisierungen und Klarungen zu suchen,



Josef Sudbrack 438

krete Empirie — auch des konkret-politischen und kirchlichen Lebens? . . .
Anstatt der radikalen kritischen Distanz sollte sie . . . durch konkrete Mit-
arbeit und realisierbare Vorschlige eine effiziente Reform und Verinde-
rung des,Bestehenden’ versuchen®. Giinter Grass hat den linken Literatur-
kreisen einen dhnlichen Vorwurf gemacht: Sie titen grofle politische Sprii-
che, seien aber im wirklichen Tun politisch abstinent. Es ist leicht ein Feuer
zu entfachen; es ist schwer, seine Kraft umzusetzen in Aufbau und Weiter-
bau; sie nicht verpuffen zu lassen im bengalischen Feuerwerk der Dekla-
mationen; sie aber auch nicht aus der humanen Verantwortung in das
Werk der Zerstérung zu entlassen. Es ist leicht, ein Anti-Reich im Traum-
gefilde von Wort und Ideologie zu meditieren; es ist hart, die Fronarbeit
auf dem Feld der Wirklichkeit zu iibernchmen.

So schldgt denn auch die Wiederbelebung der ,Meditation“ auf dem an-
deren Fliigel die entgegengesetzte Richtung ein: , Nicht nur das Abendland,
die ganze Menschheit ist in Gefahr, ihre Seele an die dufieren Dinge des
Lebens zu verlieren . . . Die Abkehr von dieser verhingnisvollen Entwick-
lung zeichnet sich am sichtbarsten ab in den Bemithungen um die Medi-
tation®, schreibt der Arzt W. Bitter; dhnlich heifit es bei dem Theologen
Fr. Melzer: ,Der abendlandische Mensch lebt zu sehr aktiv — aktivistisch
—nach auflen gewandt, er ist auf der Flucht vor sich selbst.“ Meditation als
Ruckkehr ins Innere, ins ,,Ich“, wird als Heilmittel fiir die moderne Unrast
angepriesen. Man sehnt sich nach der Selbstgeniigsamkeit des Wiistenein-
siedlers und buddhistischen Monches. Was gibt es denn eigentlich wichti-
geres, als dafl der Mensch sich selbst finde? Identitét hat der Psychologe E.
Erikson dies genannt. Es sollte zu denken geben, dafl D. Sélle, mit deren
Namen die Aktivitdt der ,politischen Gottesdienste“ verbunden ist, fast
ein Weltabgeschiedenheits-1deal anpreist, wenn sie auf diese Glicksiden-
titdit des Menschen pocht: , Je stirker aber die wirkliche Identitit eines
Menschen mit sich selber, oder das, was wir vorhin sein Subjektsein ge-
nannt haben, ist, um so leichter sind Teilverzichte moglich... Je glick-
licher einer ist, um so leichter kann er loslassen.”

»Fast’ — wurde gesagt. In dieser Einschrinkung liegt ein Mehr an
»oinnsuche“ und ,Sinndeutung®, das allen Individualismus, der diese
Art von Innenmeditation tiberschattet, sprengen mufl; den modernen In-
dividualismus einer Verantwortungslosigkeit fiir den nahen und fernen
Mitmenschen und den vermeintlich alten einer christlichen Flucht vor der
Welt in die Einsamkeit mit Gott. Das Anliegen dieser ,Meditation nach
innen® ist und bleibt genuin christlich. Die Botschaft der Freude, also der
Identitit, ist die Mitte des Evangeliums. Paulus spricht von ,Freuet euch,
und wiederum sage ich: Freuet euch“. Das Johannesevangelium sieht sei-



Christliche Meditation 439

nen Hohepunkt im Friedensgrufl des Auferstandenen an die Jiinger und
an die Kirche: ,Friede sei mit euch! Und der Herr deutet seine eigene
Sendung als Freiwerden von irdischer Not und Bedréngnis, von Unfreude:
~Meldet, was ihr hort und seht: Blinde sehen, Lahme gehen, Aussitzige
werden gereinigt und Taube horen, Tote stehen auf und den Armen wird
die Heilsbotschaft verkiindet.“ Daf} in der grofen christlichen Tradition —
auch dort, wo sie sich selbst als , Weltflucht® reflektierte — die andere
Seite, das Hineingebundensein des christlichen Lebens in die Gemeinschaft
der Menschen und die Verantwortung fiir den Néachsten, niemals verges-
sen wurde, zeigt die Geschichte. Aber immer ging es um den Menschen,
das Individuum, das ,Ich“ — vor aller Betriebsamkeit und Aktivitat.

Mit Entweder-Oder, mit arrogantem Abtun der ,anderen“ Einstellung
war es noch niemals im Leben getan — am allerwenigsten dort, wo es um
den Menschen ging, am allerwenigsten in der christlichen Geistesgeschichte.
Das muf} auch uns gelten, die wir iber Meditation zwischen den beiden
Positionen — und auch gegen sie nachsinnen.

Christliche Meditation als anonymer Buddhismus

Seine sympathische, wissende Darstellung indischer Geistigkeit beginnt
der Dominikaner Le Saux folgendermafien: ,Man hort in Indien oft das
Wort, das Christentum sei Advaita, das sich selbst nicht kennt.“ (, Advaita
ist der grundlegende Ausdruck der Veden, der wortlich Nicht-Dualitit be-
deutet.“) ,. .. Alle wahren Mystiker seien Schiiler der Vedanta, wie immer
der religiose Rahmen ist, in dem sie auftreten.“ Christentum also und
christliche Gotteserfahrung als anonymer Buddhismus!

Ahnliches liest man in dem instruktiven Buch des Zen-Meisters Ph.
Kapleau iber ,Lehre — Ubung — Erleuchtung® im japanischen Zen. Diese
»Drei Pfeiler des Zen“ iibersteigen deshalb den von E. Benz so benannten
europdischen ,Zen-Snobismus®, weil Erfahrung berichtet und Erfahrung
wiedergegeben, und nicht, wie es meist geschieht, nur tiber Methode und
Systematik reflektiert oder eine Deutung versucht wird. Der Autor be-
schreibt aus der Sicht der japanischen Spiritualitit die christliche Meditation
als ein noch nicht ganz zu sich gekommenes Zen, also wiederum als an-
onymen Buddhismus: ,,Alle groflen Religionen haben gewisse Ziige mit
Zen gemeinsam.“ Christliche Kontemplation gehore auf die zweitunterste
Stufe der funf Arten: ,Hier haben wir es mit einem Zen zu tun, der zwar
in einer Beziehung zu Philosophie und Religion steht, jedoch kein buddhi-
stisches Zen ist. Hindu—Yoga, das quietistische Sitzen im Konfuzianismus
und christliche Kontemplationsiibungen kénnte man auch zur Kategorie



Josef Sudbrack 440

des ged6-Zen zihlen.“ Hochstens noch auf der dritten Stufe des sh6jo
(hinayana, Kleines Fahrzeug) ist das Christentum anzusiedeln: ,Es ist . . .
ein Notbehelf fiir jene, die die tiefste Bedeutung von Buddhas Erleuch-
tung nicht erfassen konnen, die nicht zu erkennen vermégen, dafl alles
Seiende ein untrennbares Ganzes ist und daf ein jeder von uns das Welt-

all in seiner Ganzheit umschliefit.“ Christentum also eine untere Stufe zum
erhabenen Ziel des Buddha, als Mini-Buddhismus.

Wer sich heute um das ,anonyme Christentum® tiefsinnige Gedanken
macht, sollte doch nicht vergessen, dafl jede Weltanschauung, die ihrer
selber gewifl ist, die Werte und Einsichten anderer Religionen als ihr —
»anonymes“ natiirlich — Geistesgut deklarieren mufl und in der Tat auch
deklariert hat. Toleranz besteht nicht in Selbstaufgabe, sondern in selbst-
gewisser Achtung vor der Freiheit und der Einsicht des anderen.

Es sollte also nicht verwundern, dafl auch die buddhistische Auseinander-
setzung mit dem Christentum dieses als anonyme Selbstheit vereinnahmt.
Nur wire es fiir uns Christen gut, auf diese buddhistische Interpretation
des Christentums hinzuhorchen — nicht um zu polemisieren, sondern um
kennen zu lernen, um zu verstehen. Erst aus einer wissenden und gegen-
einander abschitzenden Sicht kann der Eigenbesitz des Christentums recht
verstanden werden; und erst aus diesem Verstindnis diirfen die buddhi-
stischen Methoden eingeordnet und fiir das das christliche Beten fruchtbar
gemacht werden. Jede Begegnung, die auf Auseinandersetzung verzichtet,
ist Riickschritt und nicht Fortschritt.

Der japanische Philosoph Shizuteru Ueda soll mit seinem Meister-Eck-
hart-Buch den Stoff zu diesem Nachdenken liefern. Er nennt es: Die Got-
tesgeburt in der Seele und der Durchbruch zur Gottheit; die mystische An-
thropologie Meister Eckharts und ihre Konfrontation mit der Mystik des
Zen-Buddhismus. Als Schiiler von Kitaro Nishida auf der einen und F.
Heiler mit E. Benz auf der anderen Seite, als Stipendiat von Marburg und
als Professor von Kyoto bringt er die besten Voraussetzungen mit zur Kon-
frontation des Zen-Buddhismus mit der ,Deutschen Mystik“ Meister Eck-
harts. Bewufit versucht er die Diskussionen weiterzufithren, die bei R. Otto
und E. Herriegel auf deutscher und Daisez Suzuki auf japanischer Seite ein
beachtliches Niveau erreicht haben. Sein Werk wird auch von katholischen
Kennern (H. M. Enomiya-Lasalle, H. Waldenfels) vorziiglich beurteilt.

Auch Meister Eckhart ging es um ,Meditation*. Der Mensch muf sich
leer-machen fiir die ,Gottesgeburt in der Seele: ,Je nackter, desto fihi-
ger® wird er fiir die gottliche Begegnung. Bei diesem Frei-machen von al-
len Phantasiebildern, von allen Begriffen und Willensanstrengungen, zu-
letzt sogar von ,sich selbst, setzt Ueda an; also bei einer Innenmeditation,



Christliche Meditation 441

die in letzter Radikalitit jede Vorstellung verbannt; auch Zen-Meditation
hat nach Enomiya-Lasalle kein ,Objekt“, wahrend christliche Meditation,
nach ihm ,wenigstens anfanglich mittels Objekten, besonders Christus und
das Evangelium*“, geschieht. ,Du sollst ganz still in einem reinen Nichts
verharren,“ schreibt Meister Eckhart, ,ewiglich versinken von Nichts zu
Nichts“. In diesem leeren Grund trifft die Seele Gott in der Ungeteiltheit,
die sie selbst von Ewigkeit in Gott und mit Gott hat; denn auch ,Gott ist
in seinem Grunde ,ein Nichtgott', ,ein Nicht*“. ,Die Seele will in den ein-
faltigen Grund Gottes, wo Gott in sich eins und lauter ist, eindringen, weil
die Seele selbst in ihrem Grunde eins und einfaltig, lauter ohne Bild ist.*
»Rein, lauter, nackt beschreiben denselben Prozefl wie das ,Nichts“; in
seinem gestaltlosen Endpunkt findet die Seele ihre Identitit mit Gott: ,Es
gibt in der Seele etwas Ungeschaffenes und Géttliches”, lautet einer der
verurteilten Sitze Meister Eckharts. Dieses ,Gottliche“ wiederzufinden, ist
Aufgabe der Meditation, der Einkehr des Menschen ins eigene Innere.

Mit der ,Gottesgeburt“ lehrt Meister Eckhart dhnliches. Wenn der
Mensch durch Entiuflerung von allem und jedem in den grundlosen
Grund seines Selbst fallt, gebiert Gott in ithm Gottes Sohn; er wird in die-
ser seiner eigentlichen Tiefe identisch mit Gottes Sohn: ,So wird die Seele
mit Gott vereint und (von ihm) umschlossen, und dort entgleitet ihr die
Gnade, so dafl sie nun nicht weiter mit der Gnade wirkt, sondern géttlich in
Gott.“ ,...und Gott kennt keinen Unterschied zwischen sich und diesem
Menschen“; denn — so lautet ein anderer Satz aus der Verurteilungsbulle:
»Der ,gute Mensch' ist der eingeborene Sohn Gottes“. Je radikaler er also
sich selbst, sein Verhaftetsein an die Welt und an den eigenen Stolz mit
allen Bildern, Begriffen und Willensakten aufgibt — Abgeschiedenheit
nennt dies die Mystik —, desto ndher kommt er der Wirklichkeitsmitte, wo
der Mensch von Gott nicht mehr zu unterscheiden ist. ,Gott gebiert seinen
eingeborenen Sohn in der Seele wie in sich selbst.“ Versinken in diese
Seelentiefe heifit: Gottesgeburt der Seele, heifit in der Sprache des Zen-
Buddhismus: Meditieren.

In solchen Gedankengédngen, wie wir sie mit Worten Meister Eckharts
darstellten, erkennt Ueda mit Recht die Weltanschauung des Buddhismus
wieder. Sein Aufsatz tber ,Meister-Eckharts: Gott mufl . . .“ verdeutlicht
es noch einmal. Der biblische Ansatzpunkt fir den christlichen Mystiker
sei zwar der freie Gott, der sich des Menschen in unverdienter Gnade
annehme. Einer vertieften Meditation bei Eckhart aber 6ffne sich diese
»Freiheit Gottes“ zu einem umfassenderen Gesetz der Notwendigkeit. Die
Freiheit, ,die Giite (Gottes) ist (nur) ein Kleid, darunter Gott verborgen
ist“. In seiner eigentlichen Wirklichkeit, die ,weder gut noch schlecht* zu



Josef Sudbrack 442

nennen 1st, stehe er liber solchen unterscheidenden Merkmalen; Medita-
tion, Sich-Versenken in das eigene Selbst, soll unter der Oberfliche der
Freiheit die Tiefe der Notwendigkeit erreichen. Ueda geht dieser Bewe-
gung nach, und demonstriert, dafl die ,theistische-personale Auffassung
Gottes“ zum ,apophatischen, d. h. verneinenden und dann sogar zum
»impersonalen Verstindnis des Wesens Gottes® iiberschritten wird.

Buddhistisches Meditieren, das bei Meister Eckhart, aber auch bei Jo-
hannes vom Kreuz, bei Angela de Foligno, bei der Englischen Mystik wie-
derzufinden ist, meint genau dieses Bemithen des Menschen, die Oberflache
der Welt, die Vielzahl, die Dualitit von Gott und Mensch, die Isolierung
in der Freiheitstat zu durchstoflen, um das eigentliche Sein zu erreichen.
Dort werden alle Aussagen und alle Personalitat nicht nur negiert, sondern
sie haben ihren Sinn verloren. ,Das ,Nichts‘ ist vollkommen der Zweiheit
entauflert”, schreibt Ueda. ,Es ist ein vollkommenes indivisum (Unge-
teiltes), eine grofle Feuerkugel, wie es im Zen heifit.“ Gott und Mensch
und Welt haben das ,Kleid“ ihrer Unterschiedenheit verloren, haben die
»Nadktheit des ungeteilten Seins“, die Einheit, wiedergefunden.

Nach Ueda blieb Meister Eckhart vor dieser letzten Stufe stehen; er
kenne zwar ,Unendlichkeitsmystik“, aber nur ,mit theistischem Unter-
bau®, von welchem ,Erdgeschof“ er sich nicht radikal zu trennen vermoge.
Christliches Meditieren, mit dieser nach Innen gerichteten Sinnspitze, die
sich freimachen will von aller Behinderung der Bilder und Begriffe, ist fir
Ueda eine halbe Sache, ein buddhistisches Versinkenwollen in die , Feuer-
kugel“ des Nichts, das aber — aufgrund des christlichen Erbes — vor dem
Ziel abgestoppt wird: ,So ist“, schreibt er, ,bei Eckhart die Steigerung von
theistischem Unterbau mit dem Trinititsbegriff zum Oberbau der apopha-
tischen Unendlichkeit . . . Dynamik der Seele zu Gott hin . . . Riickkehr der
Seele in Gott . . . und durch Gott hindurch zum Grund Gottes, zum ,unum’
(zum EINEN) selbst, und in eins damit zu ihrem eigenen Grund.“

Wir brauchen an dieser Stelle nicht Meister Eckhart zu rechtfertigen.
Aber die Frage Uedas an die christliche Meditation wird damit nicht weni-
ger drangend. Wir kennen ja deren heute iiblichen Definitionen und Me-
thoden: ,Meditation®, heifit es im Lexikon fiir Theologie und Kirche, ,ge-
winnt im Unterschied zur spezifisch christlichen Betrachtung und Beschau-
ung heute die Bedeutung einer an sich vor-religiésen Entspannung .. .:
Loslésung von einer zweckgebundenen Absichtlichkeit, Verzicht auf Medi-
tationsgegenstinde von auflen, Exrweckung unbefangener ... Offenheit,
Vorkommenlassen der tieferen Seelenschichten und des Eigentlichen der
Person bis zu einer naturalen Erfahrung der reinen Transzendenz.”
Beim Altmeister der modernen psychologischen Meditation, C. Happich,



Christliche Meditation 443

klingt es ebenso: ,Gang in das Innere des Menschen, und zwar in sein
seelisches Zentrum®; und W. Bitter beschreibt dasselbe: ,Innere Versen-
kung, die zur Voraussetzung die totale Ruhigstellung im Sinne einer Ab-
wendung von Auflenreizen hat.“ Man kann die Definitionen beliebig ver-
mehren; kann auch das , christliche Zen® miteinbeziechen, mit seinen drei
Grundelementen: Ruhig-konzentrierte Kérperhaltung, die der Ur-Form
des Sitzens moglichst nahekommt; rhythmisches Atmen, worin der Kérper
das BewuBtsein seiner Vollziige und das Ausruhen im Eigenrhythmus er-
reichen soll; geistige Haltung, die dies in die Mitte des Menschen umsetzt,
alle verstandliche und willentliche Tatigkeit tiberschreitet — in ein gegen-
standloses, bild- und begriffloses inneres Wachsein hinein; Meditation ge-
langt so auf die Innenseite des menschlichen Tuns.

Kennzeichnen solche Beschreibungen nicht genau die Dynamik, an deren
Richtungssinn Ueda den anonymen Buddhismus abliest? Zuerst soll der
Mensch frei werden von der Bindung an irdische Giiter; dann mufl er
Phantasiebilder, Denkbewegungen und auch Willensduflerungen ablegen,
ganz still werden; und zuletzt vergifit er auch sein eigenes Selbst und — so
wiirde Ueda fortfahren — geht auf im gestaltlosen, ewigen Buddhalacheln.
Christlich mufl die Fortsetzung anders lauten: ... und begegnet der per-
sonlichen Liebe Gottes. Welche Interpretation hat recht? Auf christlicher
Seite werden die Anliegen der ,Innen-Meditation® normalerweise als
Voriibung der Gottesbegegnung aufgefafit: Sich-Befreien von Zerstreu-
ung, Sich-Sammeln in die eigene Mitte, sind nur Voriibungen fiir christ-
liches Gebet. Der Buddhismus hingegen glaubt, wie Ueda und viele
andere deutlich machen, dafl diese Meditations-Ubungen schon inte-
grierender Bestandteil der buddhistischen Weltsicht sind; fiir sie ist die
christliche Interpretation eine Fehldeutung der buddhistischen Meditation.
Eine dritte Deutungsmdglichkeit begegnet bei Le Saux und auch bei Eno-
miya-Lasalle: Buddhistische Meditation als Durchgangsstadium fiir die
vollchristliche trinitarische Mystik. Das All-eins-Erleben des Zen-Monches
sei christliche Teil-Wahrheit von dem Gott, ,in dem wir leben und uns
bewegen®. Die Offenbarung lehre nichts anderes, sondern mehr und Tiefe-
res: Das Gegeniiberstehen von Vater, Sohn und Geist in dieser All-Ein-
heit Gottes — und deshalb auch das Gegeniiberstehen von Welt und Gott.
Christliches Meditieren konne also mit Fug und Recht sich auf die ,unteil-
bare Feuerkugel des Zen“ einlassen; denn in ihr, in ihrer noch grundsatz-
licheren Substantialitit, verberge sich die gottliche Personalitat.

Weldche der drei Deutungen ist die richtige? Dreht und wendet nicht ein
jeder die Methoden der Innenmeditation solange, bis er ihr das entnimmt,
was in sein Weltbild pafit? Die Skepsis aber ist unberechtigt. Es gibt ge-



Josef Sudbrack 444

niigend Kriterien und Antworten fiir Uedas Interpretation der Zen-Me-
thoden. Zuerst natiirlich sind es die buddhistischen Meister selbst, die man
nicht iibergehen darf; und ihre Auskunft scheint eindeutig zu sein: Innen-
Meditation als Weg zum Buddhismus. H. Dumoulin hat dies gezeigt. Auch
die beiden grofien christlichen Deutungen von Lasalle und Le Saux treten
von aufien, vom festgeprigten christlichen Weltbild an die Meditations-
ibungen des Zen heran. Sie entwickeln dessen Dynamik nicht von innen,
sondern tragen ihr eindeutiges christliches Weltbild an das Zen heran; sie
stoppen irgendwo die Eigendynamik der Versenkung ins Ich und funktio-
nieren sie christlich um. Mit gutem christlichem Recht, wie mir scheint; aber
man sollte es auch so nennen, wie es ist. Lasalle spricht z. B. ausdriicklich
von der Zazen-Meditation ,in Verbindung mit dem religiosen Glauben.
Ob dieser Glaube ein buddhistischer oder christlicher ist, indert an dem
Charakter der Meditation nichts: in einem Fall ist das Zazen dann eben
buddhistisch und im anderen christlich.“ Und ohne christliche Korrek-
tur? . .. oder ohne christlichen Unterbau? . . . wenn nur die Eigendynamik
tragt? Ueda hat es nicht notwendig, Zazen-Meditation mit seinem buddhi-
stischen Glauben in Verbindung zu bringen. Fiir ihn, den Buddhisten, ist
das Zazen schon das Ganze. Le Saux hat sogar sein Buch so aufgebaut, daf§
er die indische Erfahrung nimmt und christlich weiterdeutet, daf er — wie
es die Kirchenviter mit Platon und Plotinos und das Mittelalter mit Ari-
stoteles machen - die indische Weisheit nimmt und tauft.

All das ist berechtigt und befruchtend fiir das christliche Beten. Aber
man sollte sich vor Verwischung und Verharmlosung hiiten. Man muf hart
fragen: Wann und wo mufl die christliche Korrektur, die christliche
» laufe* ansetzen, damit die Eigendynamik der Innenmeditation nicht
dort endet, wo Ueda ihre Anonymitét im reinen Buddhismus auslaufen
sieht? Man sollte doch erst einmal die Selbstinterpretation ernstnehmen,
die gar keinen Zweifel aufkommen lif}t, dafl christliche Meditation nur
steckengebliebene, verkriippelte buddhistische Versenkung, nur anonymes
Zen ist. Erst wer diese jahrtausendealte, dstliche Erfahrung zur Kenntnis
nimmt, darf die christliche Stellungnahme versuchen. Er wird vielleicht
sogar entdecken, dafl mancher dhristliche Meditations-Weg tatsichlich dort
endete, wo er nicht enden wollte, in einer Art buddhistischer All-Einheit.
Die altchristliche Entwicklung von den Wiistenméonchen iiber Evagrius Pon-
tikus bis Bar Sudaili, die mittelalterliche Verwandtschaft der ,rheinischen
Mystik“ mit den ,Briidern vom freien Geist“, die noch kiirzlich R. Guar-
nieri beschrieben hat, die Weiterentwicklung iiber die Spanische Mystik,
iiber die mystischen Querelen des 17. Jahrhunderts bis zum Quietismus,
sind Warnschilder der Geschichte. Es gelit dabei nicht um Ablehnung —



Christliche Meditation 445

auch hiervor warnen uns grofle Namen in den eben angedeuteten Ent-
wicklungen —, sondern um die rechte Einordnung.

Intentionale Meditation

Audh die eigene christliche Tradition ist, recht besehen, keineswegs ein
Argument fiir die Identitat von christlicher und buddhistischer Meditation.
In einem bemerkenswerten Aufsatz hat K. Ledergerber vor kurzem eine
»Meditation fiir den Westen“ gefordert. ,Ustliche Meditation“ beruhe auf
einem dualistischen, mythischen Weltbild; der Bereich des ,Eigentlichen®,
des ,Sakralen“, des ,Unsichtbaren®, des ,Inneren“ sei streng von dem
Scheinbereich des ,Profanen®, des ,,Sichtbaren®, des , Auleren®, des ,Ma-
teriellen getrennt. Meditation heifle in diesem Weltbild: Abwendung
von den oberflichlichen Dingen und Hinwendung zu dem einzig wichtigen
(,unum necessarium®, Luk 10) Bereich der Innerlichkeit. Westliche Medi-
tation aber solle geschehen im ,Durchkosten der Welt — nicht (in der) Ab-
totung der Welt — (als) Medium, um den gottlichen Grund zu erreichen®.
In einem Punkte nur mochte ich diese Interpretation korrigieren: in der
Beurteilung der christlichen Tradition. Es stimmt ndmlich nicht, daf} ,das
Christentum nach einer unmythischen Friihzeit selber wieder, ... in eine
mythische Phase eingetreten (sei), die im Mittelalter kulminierte, und im
Grunde zwei Jahrtausende buddhistisch statt christlich meditiert habe.
Gewif} gibt es imponierende Zeugnisse aus der christlichen Geistesge-
schichte, in denen die , Innerlichkeit®, der Weg in die Seelentiefe gepriesen
werden als Hohe des christlichen Lebens. Wir haben Meister Eckhart zu
Wort kommen lassen, einen der grofleren Vertreter. Tausend Jahre vor-
her schrieb Augustinus: ,Alles liegt in dir! Was suchst du auferhalb dei-
ner selbst?“ Ein Wort und eine Gedankenwelt, die bis heute dem christ-
lichen Geistesleben ihren Stempel aufprigten. Von dem vielleicht ersten
groflen Modernen (im Sinne Ledergerbers), John Henry Newman, stammt
noch ein Gebetbuch: , Gott und die Seele”. Die ostliche wie westliche Mah-
nung, in der Abkehr von der Welt, von den dufleren Dingen ,,Gott und
das Heil der Seele“ zu suchen, wurde von den Kirchenlehrern vor Augu-
stinus ebenso gelehrt, wie von den mittelalterlichen Mystikern; sie hat auch
ihre nicht wegzudiskutierende Grundlage in der Schrift, in der Lehre Jesu
vom ,Alles Verlassen“ und ,Kreuztragen um seinetwillen“. Nur eine —
allerdings entscheidende — Differenz markiert den Unterschied zwischen
dem von Ledergerber beschworenen mythischen Weltbild, das zwischen
Sakral und Profan eine Trennwand errichtet, und der christlichen Tradi-
tion: Im Christentum war und ist die Sammlung nach innen keine in sich
stehende Bewegung, sondern Moment der umfassenderen Hinwendung



Josef Sudbrack 446

zur Welt Gottes. In den Worten der Schrift heifit dies: Die ,Selbstver-
leugnung* ist ,Nachfolge Jesu Christi“, ,Nachfolge in seiner Reich-Got-
tes-Predigt“, Nachfolge in seinem Auftrag und seinem Werk: ,Blinde
sehen, Lahme gehen, Aussitzige werden gereinigt und Taube héren, Tote
stehen auf und den Armen wird die Heilsbotschaft verkiindet.“ Diese
»~Auflenorientierung“ der christlichen Meditation hat soeben der franzosi-
sche Literaturkritiker und Strukturalist Roland Barthes fiir Ignatius her-
ausgearbeitet: Seine Exerzitien tendieren nicht dahin, ,in der Methode
selbst . .. eine innerliche Theophamie, ein Einssein mit Gott zu errei-
chen . .. (Fir Ignatius) handelt es sich darum, die Technik eines Gesprichs
herauszuarbeiten, also um eine neue ,Sprachstruktur’, die sich zwischen
Gott und dem Exerzitanten ausspannt.”

Niemals in der grofien christlichen Tradition wurde diese Grundorien-
tierung vergessen. Was geschah und was man heute allzu leicht falsch
interpretiert, war etwas anders. Der selbstverstindliche Besitz dieser
Welt machte es notwendig, die Unzufriedenheit mit der gegenwirtigen
Welt immer wieder von neuem scharf zu akzentuieren; und deshalb wurde
die ,Innenseite“ des Meditierens hervorgehoben. Die Kirche, die sich allzu
oft als unkontestierbare Gegenwart des Reiches Gottes in dieser Welt vor-
kam, brauchte einen gesellschafts- und kirchen-kritischen Gegenpol in den
Weltflucht-Bewegungen der Monche. Die Diesseitsfreude des Christen
brauchte als Korrektur eine Diesseitsverachtung. Wahrend aber der welt-
zugewandte erste Pol der Spannung wie selbstverstindlich das Leben der
Kirche bestimmte ~ man denke nur an die Einheit von Kirche und Reich
von Christentum und Kultur im frithen Mittelalter — mufite der zweite
stdndig neu freigekdmpft werden — man denke an die cluniazensische oder
damianische Monchsbewegung. Wir heute aber begehen den Fehler,
die spektakuldre Freilegung des zweiten Pols als das Ganze anzusehen. In
Wirklichkeit war es nur Akzentsetzung in einer grofleren Weltsicht, aber
keine ,Weltanschauung“ fur sich. Die christliche Weltflucht der Vergan-
genheit war sogar — so meint Hannah Arendt — diesseitsfreudiger als die
technologische Verbissenheit und das ziigellose Geniefenwollen unseres
Jahrhunderts. Was sich einer oberfldchlichen Schau als Weltflucht darbie-
tet, zeigt sich einem tieferen, ideologiekritischen Verstindnis deutlich als
»Flucht mit der Welt nach vorne“ — wie die politische Theologie von J. B.
Metz christliche Askese verstehen mochte.

Fur die Meditation hat Robert Javelet in seinem Werk tiber die anthro-
pologischen Voraussetzungen der frithmittelalterlichen Meditation den
Terminus ,intentional“ geprigt: Also nicht Versinken ins gestaltlose
Selbst, ins ,Subjekt“, was Goethe als Hypochondrie bezeichnete; sondern



Christliche Meditation 447

Ausgerichtetsein auf Gottes Offenbarung und Gottes Botschaft fir die
Menschen. Natiirlich war diese Art zu ,Meditieren“ geprdgt von einem
vergangenen naturwissenschaftlichen Weltbild — sie war eben nicht zeit-
und weltlos, sondern ganz und gar eingebettet in das Selbstverstindnis
und die Umwelt des damaligen Menschen und der damaligen Gesellschaft.
Der Bruch, der dem Christentum den Beigeschmack des Weltfliichtigen
gab, trat erst ein, als dieses alte Weltbild iiberwunden wurde und sich die
naturwissenschaftliche Weltsicht unserer Zeit durchsetzte. Der christlichen
Spiritualitit gelang es damals — und das reicht bis heute — nicht, das grofle
Erbe der Vergangenheit einzubringen in die beginnende Neuzeit; was
man hiniberrettete — das Bild vom Schiffbruch pafit leider zu genau —, war
nur der eine Akzent der Innenausrichtung, der , Weltflucht“-Askese. Ohne
die selbstverstindliche Verankerung in den Aufgaben der Welt und der
menschlichen Gesellschaft, und sogar zur normgebenden Alleingeltung er-
hoben, wurde dieser Pol nicht nur einseitig, sondern einfachhin falsch und
unchristlich; die christliche Vergangenheit aber wurde fehl-interpretiert.

Uber die wirkliche intentionale Meditation der Vergangenheit haben
uns Fachleute wie E. v. Severus, I. Hausherr oder J. Leclercq zur Geniige
Auskunft gegeben. In den ,Spriichen® des Monchsvaters Hyperechios heifit
es: ,Die Askese der Monche liegt in der Beschiftigung mit der Schrift;
»die Kontemplation des Monchs muf} sich abspielen in der HI. Schrift“.
Diese Beschiftigung mit etwas anderem und nicht mit der eigenen Inner-
lichkeit hebt ein mittelalterliches Volksbuch, das man Albert dem Groflen
zuschrieb, noch klarer hervor: Meditieren ist , wiederholtes Nachdenken in
der Absicht, Ursache und Ursprung, Funktionieren und Nutzen einer Sache
klug zu erforschen“. An dieser Definition kann man sowohl den Unter-
schied des damaligen Weltbilds zu unserer heutigen Lebensauffassung wie
auch die gemeinsame Christlichkeit ablesen. In unserer Sprache wortwort-
lich tibersetzt, hatte ein solches ,wiederholtes Nachdenken® nichts mit
Christentum, nichts mit Religion zu tun. Es wire einfachhin ein sachge-
rechtes Verhalten gegeniiber der Wirklichkeit ausgesagt. Es wire Stu-
dium, das sich von selbst umsetzt in Aktivitdt und Engagement. Fiir den
mittelalterlichen Menschen aber war die Wirklichkeit der Welt durch und
durch religios bestimmt; ,Funktionieren und Nutzen einer Sache klug zu
erforschen® war dasselbe wie Einordnen dieser Sache in den géttlichen
Kosmos, in den Heilsplan Gottes, der iiberall dem ,klug“ Schauenden, dem
Meditierenden offen vor Augen lag. Einer Angelegenheit auf den Grund
gehen, heifdt fir den modernen Menschen: Wissenschaft und Technik,
Atomphysik und Konstruktion eines Kraftwerks; fir den Christen des
Mittelalters aber heifit dies: Der Sache auf den Grund Gottes gehen. Hier



Josef Sudbrack 448

liegt das Mittelalterliche, nicht aber in der Ausrichtung der Meditation
nach Innen. Und die Aktivitdt erfliefit in beiden Welthildern wie von
selbst aus der Meditation.

Ubereinkommen also muf} die alte und neue Weltsicht des Christen in
der Intentionalitdt, in dem Ausgang nach auflen, auf die Sache, auf die
Aufgabe und auf die Botschaft Jesu Christi. Uber alte christliche Medita-
tionsanweisungen gebeugt, ist man erstaunt, wieviel Intellektualitit, In-
formation und verstandliches Bemihen gefordert wird. ,Gegenstinde“
zur Meditation werden vorgelegt, untergliedert in verschiedene Sichten;
Zusammenhinge und Beziehungen werden aufgezeigt, und als Anweisung
gilt eigentlich nur: Schaue diesen ,Gegenstand“ (dieses Wunder des
Herrn, diese gottliche Fiigung in der Geschichte, diese weise Gesetzlich-
keit in der Natur) griindlich an; versuche seine Harmonie zu begreifen;
gewinne Freude an den inneren und dufleren Zusammenhéngen. Je mehr
du an Rationalitit und asthetischem Genufl (Sapientia meint genieflend
verstehen) gewinnst, desto tiefer dringst du in die ,Meditation® ein; desto
runder wird dein Bild von der gottgewollten Wirklichkeit und desto leuch-
tender wird die Mitte dieser Rundung - das ist Gott in Jesus Christus.

Ungebrochen kann die alte Art zu meditieren nicht aufleben. Fiir uns
ist die Welt kein gottlicher Garten mehr, auf dessen Wegen man nur offe-
nen Auges wandeln muf}, um zu seiner Mitte, d. h. zu Gott, zu gelangen.
Fiir uns ist der Mensch kein Bild, das man nur ,klug anzuschauen“ hat, um
in ihm das Ebenbild Gottes zu entdecken. Es ist Gibrigens aufschlufireich
zu sehen, wie schon am Beginn der Neuzeit, im Spatmittelalter, die Lehre
vom Menschen als Ebenbild Gottes fir die geistlichen Lehrer nichtssagend
wird. Weder das ,Goldene Buch von der Nachfolge Christi“ noch Ignatius
von Loyola nehmen dieses geistliche Erbgut auf. Das ,,symbolische“ Welt-
bild der Antike und des Mittelalters ist vergangen.

Aber die formale Struktur der Meditation bleibt sich gleich und muf}
deshalb neu in unsere Weltsicht integriert werden: Die Intentionalitat,
der Ausgang nach ,Auflen”, die Beschiftigung mit der ,Sache“, die doch
gerade fir den modernen Christen als ,,Sache des Menschen® immer schon
»Sache Gottes“ ist. Wer die Mitte des Glaubens in Jesus Christus hat, kann
Gott nicht anders finden als dort, wo Jesus von Nazareth lebte. Von ihm
heif}t es in einer pragnanten Formulierung, die als These vor den Bericht
iiber sein o6ffentliches Wirken und Predigen steht: ,Er durchzog ganz Ga-
lilda und lehrte in ihren Synagogen. Er verkiindete die Frohe Botschaft vom
Reich und heilte jederlei Krankheit und Gebrechen im Volke.“ Eine Me-
ditation, die sich grundsitzlich von dieser Sinnrichtung abwenden will in
den Innenraum der eigenen Seele, wendet sich vom Christentum ab.



Christliche Meditation 449

Begreifende Ekstase

Urs von Balthasar hat die Gesetzlichkeit dieser Meditation mit ,Erblik-
kung“ und ,Entrickung® umschrieben. Mit ,Begreifender Ekstase“ ver-
suchte ich das gleiche auszudriicken. Das Bedenken dieser weiteren Pola-
ritit kann die Einseitigkeit der Frontstellung abmildern, aus der heraus
wir bisher argumentierten.

Begreifen, Verstehen, Einsehen ist das erste, was zur Meditation gehart.
» Wie sollte man zum Glauben kommen, ohne von ihm gehort zu haben®,
schreibt Paulus an die Rémer. In moderner Sprache auf unsere Frage tiber-
tragen lautet das: , Wie sollte man zur Meditation kommen, ohne infor-
miert zu sein?“ Die radikale Kehrtwendung, die seit einigen Jahren von
der evangelischen Theologie gerade in dieser Hinsicht vollzogen wird, ist
recht aufschluireich. Noch vor wenigen Jahrzehnten lehnten es ihre Prot-
agonisten ab, irgendeine rationale Riickversicherung des Glaubens anzu-
erkennen, sei es in der Geschichte, sei es in der Philosophie. Glaube stehe
»in der Luft“, sei ,ein Sprung®, sei ,unendlich-qualitativ® verschieden
von allem anderen. Die Progressiven unserer Tage aber sind genau wie
ihre konservativen Kollegen auf entgegengesetzem Weg. Sie suchen alle
gemeinsam — im Soziologenjargon ausgedriickt — die , Verifikation“ des
Christentums. Sie suchen in der Landschaft des Menschlichen Orte, wo der
christliche Glaube ansetzen kann: Hoffnung auf eine bessere Zukunft; un-
versiegbarer Impuls zum menschlichen Einsatz; optimistisches Vertrauen
in die Wirklichkeit, wie es Teilhard de Chardin ausstrahlte; das ,Mehr*
des historischen Jesus von Nazareth, das in keiner geschichtlichen Inter-
pretation vollig aufgeht; den grundlegenden Imperativ zur Humanitat,
den jeder Mensch erfihrt und auf dem Zusammenleben und Ordnung der
Menschheit beruhen usw.

Wer sich — engagiert natiirlich — auf solche Verifikationen, auf solche
Rickbindungen des christlichen Glaubens an menschliche Erfahrungen ein-
1aft, der meditiert. Hier lassen sich keine allgemeinen Methoden niehr an-
preisen. Denn diese ,engagierten Verifikationen® der eigenen Christlich-
keit wird gerade dort schliissig, wo der Mensch seine personliche Situation
einbringt in die Vergewisserung; wenn er sich und seinen Glauben dem
personlichen Schmerz, der eigenen Trauer, dem Leid stellt und fragt:
Trigt mein Christentum diese Erfahrung? Wird durch dieses Leid nicht
ein ganzes Gebaude von Christlichkeit und Religion umgestofien — und
werden nicht oder miissen nicht andere Glaubensgrundlagen gelegt wer-
den? Tiefer, menschlicher, christlicher? ... Wer sich christlich diesen
Nachtseiten des Lebens stellt, der meditiert als Christ.



Josef Sudbrack 450

Dasselbe gilt fiir die Lichtseiten des Lebens. Der amerikanische Sozio-
loge P. L. Berger beschreibt in seinem letzten Buch, Auf den Spuren der
Engel, ,Zeichen der Transzendenz“: das Vertrauen z. B., das die Mutter
im Kinde weckt und wecken muff, damit dieses Kind das Leben bestehen
kann: , Alles ist in Ordnung; alles ist wieder gut — das ist die Grundformel
miitterlichen, elterlichen Trostes. Nicht nur diese eine Angst, dieser eine
Schmerz — nein, alles ist in Ordnung. Man kann die Formel, ohne sie in
irgendeiner Weise anzutasten, in eine kosmische Aussage iibersetzen:
,Vertraue dem Sein‘ . .. Anders ausgedriickt: im Mittelpunkt der Mensch-
werdung, im innersten Kern der Humanitas steckt ein Erlebnis des Ver-
trauens in . .. die Ordnung der Wirklichkeit. Wenn Wirklichkeit sich v6l-
lig mit der ,natiirlichen® Wirklichkeit, die unsere praktische Vernunft fassen
kann, deckt, dann st dieses Erlebnis eine Tauschung . .. Die Welt, der zu
trauen dem Kinde anempfohlen wird, ist eben die Welt, in der es sterben
wird. Wenn es keine andere Welt geben sollte, so ist die letzte Wahrheit
dieser Welt, dafl sie Mutter und Kind tétet ... (Aber) Elterlicher Liebe
liegt nicht Liige aus Liebe zugrunde. Sie legt im Gegenteil Zeugnis von der
wahren Position des Menschen in seiner Wirklichkeit ab ... Was sich da
aber abspielt, ist selbst ein Zuriickgestrahltes, eine Imitatio der absoluten
Wirklichkeit. Religion ist demnach nicht nur eine Projektion menschlicher
Ordnung . .. sondern auch . . . die absolut wahre Bestatigung menschlicher
Ordnung.®

Dieses lange Zitat, das in seiner simplen, fast naiven Direktheit wohl
kein moderner Theologe zu schreiben wagt, stammt wie gesagt aus der
Feder eines der fiihrenden amerikanischen Soziologen. Was es von den
traditionellen Gottesbeweisen und Glaubenssicherheiten unterscheidet, ist
nur der anthropologische Ansatz; — mit anderen Worten, der Ansatz im
konkreten Erleben und in der Situation des Menschen; — mit wieder ande-
ren Worten: die durch und durch meditative Sicht, in der ,,die Zeichen der
Transzendenz® aufscheinen. Wenn wir einmal hochtrabende Interpreta-
tionen beiseite lassen, dann wird in den Sétzen Bergers ein Mensch be-
schrieben, der seine Lebenssituation ernst nimmt; der die Dinge und Er-
eignisse, die rechts und links und mitten in ihm begegnen, so vollig ernst
nimmt, dafl sie ihn zur religiosen Entscheidung fithren. Das genau ist Medi-
tation! Und es gibt so viele Wege zu ihr, wie es menschliche und zwischen-
menschliche Situationen gibt.

Natiirlich kann man sich der beschriebenen Tieffilhrung widersetzen;
man kann solche Gedankenginge als tragische Selbsttauschung entlarven.
Und der Christ sollte diese ,Entlarvungen® iiberaus ernst nehmen. Denn
sie errichten Warnzeichen am Weg seines Meditierens: es sich nicht leicht



Christliche Meditation 451

zu machen, nicht bei irgendwelchem vordergriindigen religiosen Trost
stehenzubleiben; sie zwingen ihn, stets von neuem anzusetzen und das
eigene Leben mit seinen Hoch- und Tief-Punkten christlich zu hinter-
fragen. Gerade die Anfechtung von aufien, die bange Frage, dafl es doch
anders sein konnte, muff den Anlafl bilden, von neuem sich der Glau-
benswirklichkeit zu vergewissern.

Die informative, verstandliche Erkenntnis und Beurteilung der mensch-
lichen Situation, die ,Erblickung, ist nimlich nur die eine Komponente
der christlichen Meditation. Im Grunde haben wir diese , vormenschliche“
Kenntnisnahme auch bisher schon tberschritten und im ,Menschlichen®
selbst ,Vergewisserung® gesucht. Nur Kenntnisnahme und Einordnen
der Umwelt und Innenwelt des Menschen wére reine Wissensvermittlung.
Es wire jene Art von Informationsanhiufung, die man fiir ein Konver-
sationslexikon anstellt. Unter irgendeinem Stichwort, unter Freude oder
unter Tod wird das ganze Material aus Medizin, Biologie, Psychologie,
Ethnologie, Soziologie usw. eingesammelt und dargestellt. In einer Lexi-
konspalte bekommt der Leser erschopfende Auskunft iber das, was
Freude und was Tod sind. Aber bitte, wer schlégt dort nach, wenn sich in
seinem Leben wirkliche Freude oder wirklicher Tod ereignen? Und wenn
einer nachschlégt, was bringt ihm das ein? Und wenn jemand wirklich mit
diesen Informationen weiterkommt — das letzte und wichtigste an Bewalti-
gung der Situation bleibt ihm zu tun, ihm ganz persénlich.

Genau das, was mit ,ihm personlich“ anklingt, und was noch besser ,,du
personlich® hiefle, meint der klassische Terminus Ekstase. Die kuriosen
oder dubiosen Vorkommnisse, die man normalerweise mit diesem Wort
verbindet, traten erst in den Vordergrund, als die urspriingliche Kraft des
Erlebens zuriicktrat. Ekstase besagte ndmlich ein ,Ergriffensein® von et-
was Groflerem, von der Macht des Todes, oder ein Uberwaltigtsein von
der Freude; oder wie Berger schreibt: ,Wissen kann um seiner selbst
gewuflt werden. Es kann aber auch existentielle Folgen haben. Wissen,
das firr wahr gehalten wird, kann existentiell (d. h. fiir das Sein des In-
dividuums in der Welt) zur Ek-Stasis — im wortwortlichen Sinne — fith-
ren, dazu also, dafl man sich auflerhalb der Routinegewif$heit der Alltags-
welt stellt. Wissensvorrite und Wissensweisen unterscheiden sich sowohl
nach dem Wesen der Ekstase, die sie erzeugen, als auch nach dem Maf,
in dem sie einer solchen forderlich sind.“

Meditation, die nur beim ersten Element stehen bleibt, beim ,Begrei-
fen“, beim ,Erblicken®, beim ,Verstehen“, unterscheidet sich kaum von
dem, was ein Computer, ein Elektronengehirn, eine kybernetische Ma-
schine leistet: Aufgreifen der Dinge und ihrer Beziige, Ordnen und In-



Josef Sudbrack 452

beziehungsetzen der vielfiltigen Anregungen von aufien. Als Letztideal
dem Menschen vorgestellt wére es Perversion. Hiergegen wendet sich der
informationsfeindliche Trend der modernen Meditationsbemiihungen mit
vollem Recht. Es geschihe nur dasjenige, was am Ausgang des Mittel-
alters Nikolaus aus Kues mit seinem ,Globusspiel“ beschrieben hat und
was in Hermann Hesses ,Glasperlenspiel“ schon einen deutlichen welt-
iiberlegenen, wenn nicht gar weltverachtenden Zug bekommt: ,Bei den
Mathematikern wurde das Spiel zu einer hohen Beweglichkeit und Sub-
limierungsfahigkeit gebracht und gewann schon etwas wie ein Bewuf}t-
sein seiner selbst und seiner Moglichkeiten ... Und nun entdeckte man
zwischen den auf diesem Weg gewonnenen abstrakten Formeln immer
neue Beziehungen, Analogien und Entsprechungen. Jede Wissenschaft,
die sich des Spiels bemichtigte, schuf sich zu diesem Zweck eine Spiel-
sprache von Formeln, Abbreviaturen und Kombinationsmoglichkeiten.
Uberall unter der Elite der geistigen Jugend waren Spiele mit den For-
melfolgen und Formeldialogen beliebt ...“ Die Neuentdeckung Hesses
durch die gesellschaftsverachtenden amerikanischen Subkulturen der Hip-
pies ist gewifl kein Zufall.

Aber weit iiber die spielerische Vorausahnung bei Nikolaus von Kues
und die Asthetik Hermann Hesses greift die heutige Wirklichkeit hinaus.
Der Mensch selbst, mit seinen Fahigkeiten und Absichten, scheint in das
Brettspiel von Kybernetik und Zukunftsplanung einbezogen zu werden.
Aber damit wird aus dem Spiel bitterer Ernst; dem Menschen selbst wird
Entscheidung und Einsatz genommen und er wird zur Schachfigur. Immer
ndher glaubt man doch (oder glaubte man — der Optimismus der Zu-
kunftsplaner gehort in die Vergangenheit!) Formeln und Begriffssystemen
zu kommen, mittcls deren Mensch und Freiheit, Freude und Schmerz auf-
gehen sollen in Programmierung von Rechenmaschinen und Gehirntrusts.
Das , Verstehen® und ,Begreifen, nicht nur der Natur und der Technik,
sondern des Menschen selbst schien so weit zu gedeihen, dafl nichts ,,Un-
verstandliches“, ,Unbegreifliches“, ,Unprogrammierbares® zuriickblieb.
Die Vision des ,total“ begriffenen Menschen heraufbeschwéren, heifit sie
ebenso ,total® zu desavouieren; sie brachte den Tod des Menschen. Aldous
Huxley hat in seiner ,Schone(n) neue(n) Welt* die Unmenschlichkeit die-
ser Menschheit gezeigt, wo in der Geburtsretorte schon das Schicksal des
zukiinftigen Menschen vorherdosiert wird.

Uber die Gefahren des totalen , Verstehens® und , Begreifens®, des rei-
nen , Erblickens“ erschrickt man immer mehr. Die Proteste der Studenten
gegen die biirokratische Technik der Macht, die Flucht der Hippie-Subkul-
turen aus der perfekten Biirokratie biumen sich auf gegen diescs totale



Christliche Meditation 453

» Verstehenwollen®, gegen diese totale ,Rationalisierung®. Hierhinein
ist die Mahnung des buddhistischen Meditierens einzuordnen. Der Mensch
ist ,mehr“ als rationales Begreifen und Begriffenwerden. Planung, Zweck-
mifigkeit und Einsicht sind Kategorien, die in den Vorhofen des wirk-
lichen Menschseins stehen bleiben. Wer den Menschen in ihnen aufgehen
1aflt, totet ihn, ersetzt das ,Humanum® durch das ,Technicum®. Wo die
Grenze zwischen Planbarem und Unplanbarem liegen soll, dariiber kann
man sich Gedanken machen; aber dariiber, dafl cine solche Grenze da ist,
und daf nur durch eine solche Grenze der Mensch Mensch bleibt, 14t sich
nicht streiten — moglich, dafl die Grenze niemals festzulegen ist, sondern
genau dort entsteht, wo der Mensch in der Situation von neuem aufgeru-
fen wird, iiber sein Wesen nachzusinnen, Stellung zu nehmen zum Huma-
num, sich zu entscheiden fiir den Menschen und gegen die Manipulation,
verantwortlich zu sein.

Wir sind beim Thema, bei der Meditation: genau das will die christ-
liche Meditation. Begreifen, Verstehen, Einordnen der Zusammenhinge
und Uberblicken der Beziehungen zwar; aber dariiber hinaus Stellung-
nahme, Entscheidung, Offenstehen fiir das Groflere, was nicht aufgeht im
rationalen Durchdringen; Hinaustreten aus dem Gebdude des eigenen
egoistischen Weltbegreifens in ein Gesprach mit der grofleren Wirklich-
keit. Diese Offenheit der Meditation, die hinter allem Wissen und hinter
allem Verstehen sich auftut, ist wesentlich fiir jede Meditation und auch
fir jede Stellungnahme zur Wirklichkeit. Sogar der kommunistische
Sprachanalytiker G. Klaus weiff es: ,Um Wissenschaft zu treiben, mull
man nicht nur logisch denken, sondern man muf} auch an dieses Denken
glauben.“ Wissenschaft hat also Glauben zur Voraussetzung; ein Heraus-
treten in ,Ekstase“ aus dem technischen Gebidude des Durchschautha-
bens. Beim Bestseller-Autor K. Steinbuch klingt das gleich so: ,Gemes-
sen an der Zahl der Fragen, die man stellen kann, ist die Zahl derjenigen,
die man mit sinnvoller Zuverlissigkeit beantworten kann, auflerordent-
lich gering.“ Sich diesen ,unbeantworteten“ Fragen, dicsem ,nichtbewie-
senen® Glauben stellen, heifit aber prazise: Meditation; vorchristliche Me-
ditation zwar — denn der Christ weiff, daf} diese letzte Offenheit Gott
heiflit —, aber dennoch Meditation in dem humanen Sinn, der auf den
christlichen Glauben sich 6ffnet.

Das Gemeinte 14}t sich am Bild eines Kreises verdeutlichen: an ihm hat
schon Nikolaus von Kues — aus uralter Tradition kommend - sein Denken
erliutert. Eine Meditation bewegt sich vom Kreisbogen des Lebens in die
Mitte der Sinngebung hinein. Es ist Aufgabe des Meditierenden, den
Richtungssinn zur Mitte moglichst genau zu ,verstehen®; Schritt fiir Schritt



Josef Sudbrack 454

sich dem Sinn-Zentrum zu nihern, von dem her umgekehrt der ,Kreis-
bogen® in seiner Rundung festliegt; die Segmente des Bogens zu ordnen
und zu bestimmen, damit sie sich auf diese Mitte hin ausspannen. Vollig
durchrationalisieren kann der Mensch diese Bezichungen niemals; wem
es vermeintlich gelidnge, der hitte den Lebensnerv des Menschen zer-
schnitten. Die Sinnmitte ist in letzter Genauigkeit zu glauben, anzuneh-
men, in freier Entscheidung zu bejahen. Sie fillt zusammen mit dem Ur-
vertrauen, das nach E.Erikson die kindliche Grundlage des runden
Menschtums ist, und féllt zusammen mit dem Optimismus, aus dem her-
aus Teilhard de Chardin auf den Punkt Omega zugeht. Nihern zwar
muf sich der Mensch stindig von neuem und in méglichster Rationalitit
dieser Mitte; aber dieses Naherkommen gelingt nur dem, der im vorn-
herein dieser Mitte den Vorschufl an Vertrauen und Glauben zubilligt,
der durch kein Computer- und Gelehrten-wissen eingeholt werden kann.
Rationalitdt und Glauben, Begreifen und Ekstase, Erblicken und Ent-
riicken durchdringen sich.

Der Christ aber weif} iiberdies, dafi die ,Ekstase“ im ,Begreifen®, die
»Entriickung® im ,Erblicken nur gelingt, weil ihre sinngebende Mitte
Gott heifit, der sich in Jesus Christus fiir das Humanum verbiirgte. Mensch,
Gewissen, Verantwortung, Aufgabe, Lebenssinn und wie man es immer
umschreiben mag, stehen und werden immer in der Gefahr stehen, ,ein-
gefittert“ zu werden in die Rationalisierung eines Grofcomputers und
damit zu sterben. Aber derjenige, dem wir Christen den Namen Gott
geben, steht in Freiheit auflerhalb dieser Durchrationalisierung, ist Ga-
rant dafiir, dafl die freie Mitte des Menschen niemals verloren geht in
begreifender Anthropologie und Soziologie. Gott der Garant menschlicher
Freiheit und Wiirde bildet die Grundlage des christlichen Glaubens.

... Bildet auch die Grundlage der christlichen Meditation. Beides trifft
sich in ihr und darf nicht getrennt werden: Begreifen — und Ubersteigen
in den Glauben hinein; Verstehenwollen - und Sich-Beugen unter das
Wort Gottes. Beide Elemente konnen niemals in eine statische, ein fiir alle-
mal festgelegte Einheit hineingebannt werden. Beide miissen immer von
neuem aufeinander bezogen werden; wobei das ,Erblicken®, das , Verste-
hen®, den Weg des Meditierenden bildet; dieser aber ist gerichtet auf die
sinngebende Mitte, die der Christ vom Wort Gottes empfiangt und nicht
sich selbsttitig geben kann. Sich in diesen Prozef hineinzubegeben, in
den Prozef des Verstehens und Deutens der eigenen Situation, und glau-

ben, dafl die ,erlésende Deutung® empfangen wird von Gott in Jesus
Christus, heifit: Christliche Meditation!





