
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Geboren aus Maria der Jungfrau 

Das bevorstehende Weihnachtsfest veranlaßt mich, einige Überlegungen zu einer 
Frage vorzutragen, die in letzter Zeit zwar schon von verschiedenen Seiten auf- 
gegriffen wurde, aber bisher - manche werden sagen •leider", andere hingegen 
•Gott sei Dank" - noch keine definitive Antwort gefunden hat, weil sie uns mehr 
als andere mit der Vieldeutigkeit der Sprache konfrontiert. Es geht um die genaue 
Auslegung des apostolischen Bekenntnisses, daß Jesus, unser Heiland, •vom Hei- 
ligen Geiste empfangen" und •aus Maria der Jungfrau geboren wurde". Jeder- 
mann weiß, daß diese Formulierungen traditioneller und ehrwürdiger Ausdruck 
christlichen Glaubens sind, daß sie mit großer Ehrfurcht von der Theologie be- 
handelt und von den Gläubigen meditiert wurden und in den verschiedenen 
Epochen der Geschichte des Christentums zu den konstanten Motiven künstleri- 
schen Schaffens gehörten. Viele sind darum in unserer Zeit überrascht, daß über 
die präzise Bedeutung dieser Motive diskutiert wird und die Experten der Theo- 
logie sich offenbar in diesem Punkte keineswegs so einig sind, wie man allgemein 
vorauszusetzen schien. Die Tatsache der verbreiteten Diskussion mag nicht allen 
unseren Lesern geläufig sein, sie ist aber gegeben und bedarf keiner weiteren 
Dokumentation. Das Problem ist vielmehr, daß diese Diskussion eine Frage 
betrifft, die nicht nur dogmatisch relevant zu sein scheint, sondern offenbar auch 
eine spirituelle Bedeutung hat, die es uns auf die Dauer nicht erlaubt, sie einfach 
stillschweigend zu übergehen. Verständnislose Resignation scheint mir in diesem 
Falle so wenig angebracht wie nervöse und voreilige Verurteilung der um das 
Glaubensbekenntnis ringenden Theologen. Wagen wir also den Versuch einer 
kritischen Information. Wieso und warum ist das altehrwürdige Bekenntnis der 
Geburt Jesu aus der Jungfrau Maria frag-würdig (einer Frage würdig!) gewor- 
den? 

Pastorale Beobachtungen 

Fragen wir zunächst den Mann auf der Straße (nicht irgendeinen, sondern durch- 
aus einen christlich erzogenen Menschen, der sich zum Evangelium und zur Kirche 
bekennt, aber nicht eigentlich spezialisierter und distinguierender Theologe ist), 
was er eigentlich meine, wenn er bekenne, Jesus sei aus der Jungfrau Maria ge- 
boren. Was wird er antworten? In den allermeisten Fällen wird er der Meinung 
sein (eine wissenschaftliche Statistik gibt es darüber freilich noch nicht), der Satz 
bedeute vor allem, daß Jesus, auch in biologischer Hinsicht, keinen irdischen Vater 
gehabt habe. Der heilige Josef sei vielmehr lediglich sein Nähr- oder Pflegevater 
gewesen, da Jesu menschliches Leben durch ein ganz ungewöhnliches, wunder- 
bares Eingreifen der göttlichen Allmacht in den weiblichen Organismus einer 



Im Spiegel der Zeit 456 

Jungfrau entstanden sei. Die ganze Geschichte sei zwar äußerst ungewöhnlich, 
aber sie sei ein Dogma des christlichen Glaubens, und als gläubiger Mensch habe 
man der göttlichen Allmacht solche Eingriffe zuzutrauen und dürfe sie wenigstens 
nicht von vornherein bestreiten. Zunächst jedenfalls - und ich betone das •zu- 
nächst" - ist der Horizont des Glaubens in sehr vielen Fällen auf diese Vorstel- 
lung beschränkt, d. h. die Geburt Jesu aus der Jungfrau wird vor allem als 
Parthenogenese1, also als Jungfrauengeburt im biologischen Sinne des Wortes 
verstanden. Erst wenn man ausdrücklich fragt, worin denn die religiöse Bedeu- 
tung dieses Wunders bestehe, ob die ganze Geschichte nicht auch als Rückfall aus 
der Höhe menschlicher Bisexualität auf primitivere Stufen animalischer Fortpflan- 
zung gedeutet werden könne (der asexuelle Fortpflanzungsmodus hält sich poten- 
tiell durch die ganze animalische Welt durch), erst dann rückt bei vielen der mit 
der Jungfrauengeburt korrespondierende Satz des Glaubensbekenntnisses ins 
Bewußtsein, Jesus sei •vom heiligen Geist empfangen worden". Da aber die ganze 
Vorstellung von vornherein auf eine vorherrschend biologische Sicht des Ereig- 
nisses eingeengt wurde, gewinnt auch dieser Satz von der Empfängnis aus dem 
Geiste eine primär biologische Note: eben vor allem der •Leib" Jesu und nicht 
so sehr sein die Menschen erlösendes •Leben" sei durch Überschattung des Heili- 
gen Geistes entstanden. Wer jemals in der praktischen Seelsorge tätig war, wird 
mir bestätigen, daß diese Vorstellung der Jungfrauengeburt keine phantasievolle 
Karikatur, sondern ein allzu verbreitetes Phänomen ist. 

Mirakel oder Wunder? 

Bleibt ein Mensch auf eine solche Vorstellung fixiert, so trifft ihn ohne Zweifel die 
Kritik, die K. Rahner in seinen rDogmatischen Bemerkungen zur Jungfrauen- 
geburt" unter dem Stichwort •Differenz zwischen Wunder und Mirakel" vorträgt.2 

Gewiß ist es so, daß die Tat Gottes am Menschen den ganzen Menschen betrifft, 
also auch zeichenhaft in seiner geschichtlich-empirischen Dimension erscheinen 
kann, •sonst wäre Gott eben nicht der Gott des Heils des einen konkreten, leib- 
haftigen, geschichtlichen Menschen, sondern irgendwie ein mysteriöser ideologi- 
scher Gott, dem nur eine ganz bestimmte Dimension des Menschen, seine Inner- 
lichkeit, sein Gewissen usw. offenstünde" ... •Wunder meint daher die zeichen- 
hafte Erscheinung und Auswirkung des Heilshandelns Gottes in der Dimension 
seiner leibhaftigen Geschichtlichkeit, die Erscheinung, die vom Glauben gedeutet 
und ergriffen wird in einem gegenseitigen Bedingungsverhältnis zwischen der 
durch den Glauben gedeuteten Erscheinung des Heilshandelns Gottes und dem 
durch das Zeichen ermächtigten Glauben." Das Mirakel hingegen •wird vom 
Glauben verworfen und abgelehnt als das Gott und dem Glauben Widerspre- 
chende, d. h. als eine angebliche Manifestation der Macht Gottes in der Dimen- 
sion der Natur und der empirischen Geschichte des Menschen, die unabhängig von 
Glaubensbereitschaft und Glaube sich der bloß profanen Empirie des Menschen 

1 Vgl. den Artikel •Parthenogenese" im LThK VIII, sp. 118. 
2 In: Zum Thema Jungfrauengeburt, KBW Stuttgart, 1970, 121-158. 



Im Spiegel der Zeit 457 

aufdrängen und so eigentlich die Glaubensentscheidung in einem echten und 
personalen Sinne unmöglich machen und verdrängen würde". Diese theoretische 
Unterscheidung zwischen Mirakel und Wunder mag in der Praxis nicht immer 
leicht zu verwenden sein, sie ist aber jedenfalls im Hinblick auf das traditionelle 
Bekenntnis der Geburt Jesu aus der Jungfrau grundsätzlich zu bedenken, denn es 
ist eben nicht von vornherein klar, •ob eine .massiv' in ganz bestimmter Weise 
verstandene Jungfrauengeburt ein geglaubtes, wenn auch nicht glaubenbegrün- 
dendes Wunder und als solches glaubbar oder ein abzulehnendes Mirakel ist". Das 
hat mit literar-historischer oder rationalistischer Skepsis nichts zu tun. •Diese 
Frage kommt nicht von außen, nicht von irgendeinem äußeren rationalistischen 
oder historizistischen Skeptizismus, sondern kommt aus dem eigenen Wesen des 
Glaubens selbst, so daß wir - unabhängig von literar-historischen oder histori- 
schen Fragen - durchaus die Frage nach der Jungfrauengeburt ... als eine echte 
theologische Frage zu betrachten haben, die nicht einfach und schlechthin immer 
schon unter jeder Hinsicht von der Antwort überholt ist". 

Das ganzheitliche Verständnis 

Nun wird man mit Recht einwenden, daß der Glaube des Volkes in mancher Hin- 
sicht immer mangelhaft reflektiert sei und ständiger Korrekturen und Ergänzun- 
gen bedürfe. Die offizielle Lehre der Kirche bzw. der wissenschaftlichen Theologie 
habe hingegen die Geburt Jesu aus der Jungfrau kaum irgendwo als abzulehnen- 
des Mirakel mißdeutet. Im Gegenteil, sie habe wenigstens durch ihre modernen 
Vertreter die Jungfräulichkeit Mariens im ganzheitlichen Sinne ausgelegt und 
verstanden. Als Beispiele dienen zwei Arbeiten aus jüngerer Zeit: 

So erklärte M. Schmaus in seinem Vortrag •Dogmatik und Exegese zur Jung- 
frauengeburt"3, die jungfräuliche Empfängnis Jesu sei •ein Zeichen für die Gna- 
denhaftigkeit der Erlösung. Diese ist nicht Fleischeswillen, nicht Manneswillen, 
nicht dem Wogen des Blutes, sondern der gnädigen Initiative Gottes zu verdan- 
ken. Sie kann nicht durch menschliche Mühen, sondern nur durch Gottes Schöpfer- 
kraft gewirkt werden. Die göttliche Gnadeninitiative beherrscht das Leben und 
das Tun des Retters Jesus vom ersten Aufkeimen seines Lebens bis zur Voll- 
endung. Die jungfräuliche Empfängnis setzte ein Zeichen für die Gnadenhaftig- 
keit des ganzen Christusereignisses. Im Glauben an die jungfräuliche Empfäng- 
nis drückt sich daher der Glaube an die freie Gnädigkeit Gottes aus." Diese Er- 
klärung, die Schm. dogmengeschichtlich zu fundieren sucht, faßt er abschließend 
noch einmal präzise zusammen: •Die Jungfräulichkeit darf weder einseitig spiri- 
tualistisch noch einseitig biologistisch verstanden werden. Sie enthält die biologi- 
sche und die geistige Komponente und ist erst in dieser Einheit wahre Jungfräu- 
lichkeit. Wenn man in dieser Einheit eine Rangordnung sucht, so kommt natur- 
gemäß der menschlich-personalen Selbstüberantwortung an Gott der erste Rang 
zu. Das Biologische ist nicht an sich heilsmächtig, sondern als Medium und Aus- 

3 In: Jungfrauengeburt gestern und heute (Hrsg. v. H. J. Brosch und J. Hasenfuß). Mario- 
logisdie Studien IV. Band. Verlag Hans Driewer, Essen 1969, 215-233. 



Im Spiegel der Zeit 458 

druck, als Anzeige und Realsymbol der Liebe". Mit Nachdruck wendet sich daher 
Schm. auch gegen die Annahme, •daß eine Menschwerdung des ewigen Logos auf 
dem Wege der Ehe Gottes unwürdig gewesen wäre". 

Auf der gleichen Ebene des Gedankens bewegt sich J. Ratzinger, der die The- 
matik in seiner •Einführung in das Christentum" ausdrücklich aufgreift4. Er 
meint: •Die Jungfrauengeburt bedeutet weder ein Kapitel Askese noch gehört sie 
unmittelbar der Lehre von der Gottessohnschaft Jesu zu; sie ist zuerst und zuletzt 
Gnadentheologie, Botschaft davon, wie uns das Heil zukommt: in der Einfalt des 
Empfangens, als unerzwingbares Geschenk der Liebe, die die Welt erlöst". Im 
Buch Jesaja sei dieser Gedanke des Heils allein aus Gottes Macht großartig for- 
muliert, wenn es heiße: •Frohlocke, Unfruchtbare, die nicht gebar; brich los und 
juble, die keinen Geburtsschmerz kannte! Denn zahlreicher werden sein der Ver- 
einsamten Kinder als die der Vermählten, spricht der Herr" (Jes 54, 1; vgl. Gal 
4, 27; Rom 4, 17-22). Die biologische Komponente des Geschehens wird danach 
von R. noch einmal hervorgehoben, wenn er besorgt hinzufügt: •Es sollte eigent- 
lich keiner eigenen Erwähnung bedürfen, daß all diese Aussagen Bedeutung nur 
haben unter der Voraussetzung, daß das Geschehnis sich wirklich zugetragen hat, 
dessen Sinn ans Licht zu heben sie sich mühen. Sie sind Deutung eines Ereignis- 
ses; nimmt man dies weg, so werden sie zu leerem Gerede, das man dann nicht 
nur als unernst, sondern auch als unehrlich bezeichnen müßte"5. 

Offene Fragen 

Mit diesen zweifellos verantwortungsbewußten und tiefsinnigen Erklärungen ist 
die Problematik jedoch noch keineswegs abgeschlossen und überwunden. Denn 
die Frage bleibt offen, ob hier nicht unter der Hand eine Verengung des Begrif- 
fes •Wirklichkeit" und •Geschehnis" stattfindet; ob denn der gläubige Christ 
diese Auslegung der Geburt Jesu aus der Jungfrau unbedingt akzeptieren muß; 
ob es nicht eine andere durchaus theologische Interpretationsmöglichkeit des tra- 
ditionellen Bekenntnisses gäbe, die vielleicht ebensoviele gute Gründe für sich 
beanspruchen könne oder wenigstens eine wissenschaftliche Alternative erlaube. 
Um diese Alternative zu sehen, sind einige weitere Informationen nötig. 

Diejenigen, die der Ansicht sind, daß der kirchliche Glaube an die Jungfräu- 
lichkeit Marias dabei das biologische Moment nicht auslassen dürfe, geben im 
allgemeinen durchaus zu, •daß es bezüglich der jungfräulichen Empfängnis 
Marias zwar zahlreiche Glaubensaussagen gibt, daß aber keine Definition im tech- 
nischen Sinne vorliegt"6. Dieser Meinung scheint im Grunde auch Ratzinger zu 
sein, aber gegen P. Schoonenberg, der die Zurückhaltung des Holländischen Ka- 
techismus in dieser Sache zu rechtfertigen suchte (vgl. Dokumentation des Hollän- 

4 Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das Apostolische Glaubensbekenntnis. 
Kösel-Verlag, München 1968, 222-230. 
5 Man fragt sich, ob die biblischen Stellen, die Ratzinger zur weiteren Illustration der 
Jungfrauengeburt anführt (Jes, Gal, Rom) nicht eher eine pneumatisch-heilsgeschichtliche 
Auslegung der evangelischen Berichte als eine biologisch-wunderbare nahe legen. 
• Vgl. M. Schmaus, a. a. 0. 229. 



Im Spiegel der Zeit 459 

dischen Katediismus, Freiburg 1967, XXXVII-XXXVIII) behauptet er: •Die 
Urform, wie die Kirche ihren Glauben verbindlich aussagt, ist das Symbolum; 
das seinem Sinn nach völlig eindeutige Bekenntnis zur Geburt Jesu aus der Jung- 
frau gehört von Anfang an fest zu allen Symbola und ist damit Bestandteil des 
kirchlichen Urdogmas ... der Versuch, etwa auch die Symbola auf eine bloß 
,geistige' Auslegung abzudrängen, wäre dogmengeschichtliche Nebelwerferei"7. 
Was diesen Punkt anbetrifft, so ist K. Rahner in seinen •Dogmatischen Erwägun- 
gen zur Jungfrauengeburt" bei aller Vorsicht und Umsicht weit offener, denn er 
erlaubt die Frage8: •Will dieses kirchenlehramtliche Bekenntnis der Jungfrauen- 
geburt ... einfach die Schriftaussage wiederholen mit einem bloßen Verweis auf 
diese Aussage, was die letzte Autorität und vor allem den genaueren Inhalt an- 
geht? Ist es also eine Glaubensaussage einfach in dem Sinn und Umfang, die von 
der Exegese näher zu bestimmen sind, oder ist in der kirchenlehramtlichen Aus- 
sage über die formale Autorität des Lehramtes hinaus ein bestimmter Sinn der 
Aussage mitgelehrt ...?" Bei allem Respekt, den Rahner gegenüber dem •klas- 
sisch-orthodoxen" Verständnis der Jungfrauengeburt hat (und seine Überlegun- 
gen sind weit davon entfernt, diesen Respekt einfach zu desavouieren) meint er 
darauf u. a. vermutlich sagen zu dürfen9, •daß man bis zu einem gewissen Grad 
offenlassen könne, was an dieser Aussage Aussage- oder Verstehensmodell und 
was Inhalt der Aussage ist" ... •weil hinsichtlich der kirchlichen Lehre noch 
gewisse Fragen nicht schlechthin sicher beantwortet zu sein scheinen". Dabei ist es 
jedoch für Rahner selbstverständlich, daß wir kein Recht haben, das •ex Maria 
Virgine" oder das •Virgine" aus dem apostolischen Glaubensbekenntnis zu ent- 
fernen, wie es hier und da schon vorgekommen sein soll. Es geht nicht um Elimi- 
nierung eines Dogmas, wie H. Döring in einem Beitrag auf der Tagung der 
•Deutschen Arbeitsgemeinschaft für Mariologie" schon 1968 in Beuron erklärte10, 
sondern es steht zur Debatte, •ob dieses Interpretationswort der Kirche nicht selbst 
wieder mehrschichtig ist und deshalb nicht in unserer Zeit einer erneuten Inter- 
pretation bedarf". 

Religionsgeschichtliche Unsicherheit 

Diese Frage wird um so dringlicher, weil eine historisch-kritische Exegese der ein- 
schlägigen biblischen Texte es kaum zuläßt, dieselben eindeutig im Sinne eines 
historischen Ereignisses, das eine biologische Komponente einschließen würde, zu 
interpretieren. 

Was zunächst die klassische alttestamentliche Stelle (nach M. Buber wohl die 
umstrittenste Stelle des AT), nämlich die Immanuelweissagung von Jes 7, 14 
anbetrifft (•Siehe die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären"), so 
wird dort nach Ansicht wohl der meisten heutigen Exegeten die Jungfräulichkeit 

7 A. a. 0. 229 Anm. 52. 
8 A. a. 0. 134-139. 
9 A. a. O. 143. 
10 Jungfrauengeburt in neuer Sicht? in: Jungfrauengeburt gestern und heute. Essen 1969, 
89-108. 



Im Spiegel der Zeit 460 

der Mutter des Immanuel nicht eindeutig ausgesagt11. Der umstrittene Begriff 
älmä schließt als solcher die Jungfräulichkeit weder aus noch fordert er sie. Vom 
Kontext her aber handelt es sich höchstwahrscheinlich um ein Drohorakel, dessen 
Sinnspitze nicht in dem vielzitierten Vers 14, sondern in den folgenden Versen 
15-17 liegt, d. h. in der Zukunft des Knaben, dessen Geburt angekündigt wird: 
•Er wird in seinen Kindes jähren die Verwüstung des judäischen Landes erleben. 
Das wird das Zeichen sein ..." - •Die Überbewertung von Vs. 14 in der christ- 
lichen Auslegung ist der Zitierung des Verses in Mt 1, 22 f. zuzuschreiben"12. Es 
scheint verwunderlich, daß ein alttestamentlicher Satz vom NT in einem Sinne 
zitiert wird, den er in seinem ursprünglichen Kontext nicht ohne weiteres hatte, 
aber es handelt sich keineswegs um ein singuläres oder absolut unverständliches 
Phänomen, wenn auch die Zitationsweise des Mt ganz allgemein keine leichten 
Fragen zu lösen aufgibt. 

Die Frage, die uns hier bewegt, heißt jedoch einfach: Was wollen Mt und Lk 
mit ihren bekannten Berichten über die jungfräuliche Empfängnis Jesu eigentlich 
sagen? Die Antwort würde dem Exegeten verhältnismäßig leicht fallen, wenn es 
ganz sichere und eindeutige religionsgeschichtliche Parallelen zu diesen Berichten 
gäbe13. Unter der zusätzlichen Voraussetzung, daß ein Einfluß von der Gedanken- 
welt dieser Parallelen auf die Evangelien wenigstens nicht auszuschließen wäre, 
bestünde die Möglichkeit, auch die Aussageabsicht der Evangelisten in diesem 
Punkt durch umsichtige Analogieschlüsse näher zu bestimmen, also etwa in der 
Richtung, daß die evangelischen Berichte über die Geistempfängnis Jesu und 
seine jungfräuliche Geburt einzig die göttliche Herkunft seines welterlösenden 
Lebens unterstreichen und erklären wollen, daß dieses Leben nicht aus irdischer 
oder menschlicher Kraft entstanden ist. Es sollte nicht schwer sein, zu begreifen, 
daß es dabei nicht darum geht, ein •Faktum" oder •Ereignis" gegen ein •Phan- 
tom" einzutauschen, sondern das ausgesagte •Faktum" genauer zu bestimmen. 
Maria würde bei dieser Auslegung nicht aufhören, Jungfrau zu sein und zu blei- 
ben, sondern allein der Begriff •Jungfrau" würde als eigentlich theologischer Be- 
griff einen tieferen Inhalt gewinnen, nämlich eben die Bedeutung •Gott-allein- 
zugehörig", •einzig-von-Gott-her-lebend-und-empfangend" usw. Und Jesus 
hätte keineswegs einfach einen irdischen Vater, wie jeder von uns, sondern das, 
was ihn zum Erlöser und Retter macht, sein •göttliches" Leben, das eben stammt 
nicht aus der Kraft eines Menschen, sondern vom Heiligen Geist. Allerdings wür- 
den die einschlägigen evangelischen Berichte dann in keiner Weise mehr als Aus- 
sagen über die biologische Entstehung oder Herkunft des •Leibes" Jesu verstan- 
den. 

Leider ist sich die Forschung über die Frage, ob es in den heidnischen Religionen 

11 Vgl. R. Kilian, Die Verheißung Immanuels, Jes 7,14 (SBS 35) Stuttgart 1968. Ders., 
Die Geburt des Immanuel aus der Jungfrau, in: Zum Thema Jungfrauengeburt. Stuttgart 
1970, 9-35. Anderer Ansicht ist J. Schildenberger, Die jungfräuliche Mutter Maria im 
Alten Testament, in: Jungfrauengeburt gestern und heute. Essen 1969, 109-136. 
12 H. Haag, Is 7,14 als alttestamentliche Grundstelle der Lehre von der Virginitas Mariae, 
in: Jungfrauengeburt gestern und heute, 137-144. 
13 Vgl. zu dieser Frage den Exkurs •Jungfrauengeburt - ein Theologumenon?" bei E. Nel- 
lessen, Das Kind und seine Mutter (SBS 39) Stuttgart 1969, 97-109. 



Im Spiegel der Zeit 461 

sichere Beispiele für die Vorstellung einer Jungfrauengeburt gibt und wie diese 
zu verstellen seien, bis heute nicht einig14. Ich erinnere nur an den bekannten 
Widerspruch, der zu diesem Problem zwischen dem RGG (Der Gedanke der 
Jungfrauengeburt ist außerhalb des Christentums überraschend weit verbreitet) 
und dem LThK (Beispiele für eine Jungfrauengeburt im eigentlichen Sinne feh- 
len vollständig) besteht. Hier ist nicht der Ort, um in diese äußerst verwickelte 
und komplizierte Kontroverse zusätzlich einzugreifen. Das Gleiche ist zu der Be- 
hauptung zu sagen, wonach der Gedanke einer Jungfrauengeburt aufgrund gött- 
licher Zeugung jüdischem Denken absolut fremd sei. Mir scheint letztere Behaup- 
tung jedenfalls weit übertrieben. Es gibt eine ganze Reihe von Argumenten, die 
es keineswegs unwahrscheinlich sein lassen, •daß in der Vorgeschichte des Mt- 
und Lk-Evangeliums alttestamentliche Geburtsgeschichten in überbietender 
Weise verarbeitet und mit der im jüdisch-hellenistischen Raum bekannten Vor- 
stellung der Zeugung aus göttlichem Pneuma und einer menschlichen Jungfrau 
im Sinne einer christologischen Aussage verbunden worden ist"15. 

Der neutestamentliche Befund 

Läßt sich nun durch die Analyse des neutestamentlichen Befundes allein in der 
Frage der Jungfrauengeburt ein abschließendes Ergebnis erzielen? Wiederum 
kann es hier nur um eine zusammenfassende Information gehen. Soweit ich sehe, 
werden in den einschlägigen Untersuchungen vor allem die Grenzen der histo- 
risch-kritischen Exegese sichtbar16, die aber eine Entscheidung nicht absolut ver- 
hindern. So bemerkt der Direktor des katholischen Bibelwerkes in Stuttgart, 
0. Knoch, in seinem Aufsatz •Die Botschaft des Matthäusevangeliums über Emp- 
fängnis und Geburt Jesu vor dem Hintergrund der Christusverkündigung des 
Neuen Testamentes" abschließend (die Lektüre des Ergebnisses allein dispensiert 
selbstverständlich nicht von der kritischen Überprüfung der dazu führenden 
Gedankengänge)17: 
1. •Matthäus schöpft ebenso wie Lukas aus einer Überlieferung, welche die Vater- 
schaft Josefs und auch die eines anderen menschlichen Vaters ausdrücklich verneint 
und das Werden Jesu im Schöße Marias auf das schöpferische Eingreifen Gottes 
zurückführt." 
2. •Beide Vorgeschichten (sind) ebenso wie die ihnen zugrundeliegenden Tradi- 
tionen sehr stark theologisch vom Alten Testament und von spätjüdischen und 
judenchristlichen Vorstellungen gestaltet." 
3. •Ihr Aussagesinn ist ... primär ein kerygmatischer, d. h. im Dienst der Chri- 
stusverkündigung stehender." 

14 Vgl. J. Hasenfuß, Die Jungfrauengeburt in der Religionsgeschichte, in: Jungfrauen- 
geburt gestern und heute, 11-23. 
15 A. Weiser, Überblick über den Verlauf der Diskussion, in: Jungfrauengeburt gestern 
und heute, 205-213, bes. 208 f. 
16 So z. B. bei J. Michl, Die Jungfrauengeburt im Neuen Testament, in: Jungfrauengeburt 
gestern und heute, 145-184. 
17 In: Zum Thema Jungfrauengeburt. Stuttgart 1970, 37-59. 



Im Spiegel der Zeit 462 

4. •Vor Matthäus und Lukas läßt sich im Neuen Testament die Überlieferung 
von der Jungfrauengeburt nicht nachweisen. Paulus und die von ihm benützten 
Christusbekenntnisse weisen zwar sowohl auf die Herkunft Jesu aus dem Ge- 
schlechte Davids und damit auf seine Messianität wie auch auf seine besondere 
Zugehörigkeit zu Gott hin; sie sagen aber nichts über die besonderen Umstände 
der Empfängnis Jesu." 
5. •Von einer vaterlosen Zeugung scheint auch die Tradition nichts zu wissen, die 
Mt 13, 55; Lk 4, 22 und Joh 1, 45; 6, 42 greifbar wird und die (vgl. Mk 6, 3) älter 
ist als die in der Vorgeschichte von Matthäus und Lukas bezeugte." 

6. •Das Verhalten des vierten Evangeliums legt jedenfalls den Schluß nahe, daß 
die Überlieferung von der jungfräulichen Empfängnis und Geburt Jesu in der 
Kirche des 1. Jahrhunderts entweder nicht allgemein bekannt und anerkannt oder 
doch nicht als entscheidend für den Christusglauben und das Christusbekenntnis 
angesehen wurde." 
7. •Das vierte Evangelium läßt im Zusammenhang mit der starken theologischen 
Ausgestaltung der Vorgeschichte des Matthäus- und des Lukasevangeliums und 
deren unausgleichbaren Einzelnachrichten die Auffassung als möglich erscheinen, 
bei der Aussage von der Herkunft Jesu aus der schöpferischen Lebensmacht Gottes 
(in Verbindung mit der Aussage von der jungfräulichen Empfängnis und Geburt 
Jesu) handle es sich lediglich um ein Theologumenon"18. 

8. •Sinn und Bedeutung des Hinweises von Matthäus und Lukas auf die wunder- 
bare Empfängnis und Geburt Jesu liegen demnach letztlich im darin enthaltenen 
und damit gemeinten Hinweis auf das Geheimnis der Herkunft, Vollmacht und 
Sendung Jesu." 

Noch deutlicher wird G. Lattke in ihrem außerordentlich durchsichtigen und 
lesenswerten Beitrag •Lukas 1 und die Jungfrauengeburt"19, wenn sie feststellt: 
•Was für die alttestamentlichen Geburtsgeschichten und auch die des Johannes 
gilt, trifft ebenso für die Verkündigung der Geburt Jesu zu: hier soll nicht ein 
Zeugungsvorgang biologisch beschrieben, sondern gesagt werden, wer Jesus 
war". Das ist nicht etwa das Ergebnis einer leichtsinnigen und oberflächlichen 
Exegese, sondern das Resultat einer gründlichen Studie, die wohl alle wesent- 
lichen Einzelfragen (z. B. die These vom Keuschheitsgelübde Marias, das präsen- 
tische Verständnis von •du wirst empfangen", Streichungsmöglichkeiten einzelner 
Verse) und Überlegungen allgemeiner Art (z. B. Jungfräulichkeit im Alten Testa- 
ment und im Judentum zur Zeit Jesu, Jungfrauengeburt und Theogamie) kritisch 
berücksichtigt, sich aber nirgendwo im Quisquilien verliert. Die umstrittene Frage 
in Lk 1, 34: •Wie wird dies sein, da ich keinen Mann erkenne?" hat vor allem 
die Funktion, •auf das theologische Hauptanliegen der Erzählung hinzuweisen, 

18 Unter Theologumenon versteht Knoch hier •die geschichtliche Einkleidung der Glau- 
bensüberzeugung der Kirche des Matthäus und Lukas, Jesus sei als der Messias nicht nur 
wahrer Mensch, sondern auch Gottes Sohn im eigentlichen Sinne". Allgemeiner meint der 
Begriff •eine dem Weltbild des Schriftstellers oder Erzählers entsprechende, meist aus der 
Mythologie übernommene symbolische Vorstellung für einen religiösen Sachverhalt" 
(E. Neilessen). Vgl. auch K. Rahner, LThK X, sp. 80-82 •Theologoumenon". 
19 In: Zum Thema Jungfrauengeburt, 61-89. 



Im Spiegel der Zeit 463 

nämlich, daß Gott Unmögliches möglich macht". •Der Sinn der Frage muß von 
der Antwort her bestimmt werden: der Verfasser legt sie Maria in den Mund, 
damit jedem die Bedeutung dessen, was V. 35 verheißen wird, sofort klar werde: 
.Heiliger Geist wird über dich kommen, und Kraft des Höchsten wird dich über- 
schatten.' Die Frage ist also eigentlich eine Verständnishilfe oder der dicke, rote 
Strich unter V. 35. Das heißt aber, daß man sie nicht psychologisierend als Aus- 
druck der ratlosen Jungfrau verstehen darf. Sie ist vielmehr ein schriftstelleri- 
sches Mittel und hat allein darin ihren Sinn"20. 

Man wird infolgedessen, wie K. Rahner eher unter- als übertreibend resümiert, 
•aus verschiedenen Gründen nicht mehr annehmen müssen oder können, daß die 
Aussage über die Jungfrauengeburt unmittelbar auf eine Aussage der Mutter des 
Herrn zurückgeht"21. Erklärt sich nicht vieles mit A. Vögtle am ungezwungensten 
bei der Hypothese, daß die Szenen, die von einer Jungfrauengeburt berichten, 
nicht in historischer Überlieferung wurzeln, sondern verschiedenen Stufen und 
Ansätzen der christologischen Reflexion entsprungen sind?22 

Aber lassen wir gerade noch einen Einwand theologischer Art zu Wort kom- 
men, den K. Rahner (angeregt von P. Alfaro) abschließend vorbringt. Er meint: 
•Wäre Josef genauso der menschliche Vater Jesu, wie Maria seine Mutter ist, 
dann müßte ihm, der bei Matthäus als gerechter Mann, der eine Rolle in der 
Heilsgeschichte besitzt, beschrieben wird, schlechterdings dieselbe Position ein- 
maliger Art in der Heilsgeschichte zuerkannt werden, wie sie die Kirche Maria 
zuerkennt"23. Hier zeigt sich offenbar, wie schwer es zunächst fällt, die hermeneu- 
tischen Ansätze der modernen Exegese nicht aus dem Auge zu verlieren und wirk- 
lich konsequent zu bleiben. Das, was Maria zur Mutter des göttlichen Lebens wer- 
den ließ, war eben nicht allein und ausschließlich ihre leibliche Mutterschaft, son- 
dern ihr Glaube. Hören wir, was schon der hl. Joh. Chrysostomus zur Frage nach 
der Mutter und den Brüdern Jesu zu sagen weiß: •Selig, die das Wort Gottes 
hören und es bewahren; damit ist nicht etwas gesagt, was die Mutter gering- 
schätzen würde, es zeigt vielmehr, daß ihr der Name einer Mutter nichts nutzen 
würde, wenn sie sich nicht durch Gutsein und Glauben hervortäte ... Wenn (die 
Mutterschaft) Maria aus sich selbst genützt hätte, dann hätte das auch den Juden 
genutzt, deren Blutsverwandter Christus dem Fleische nach war; es hätte auch 
der Stadt genutzt, in der er geboren ist; es hätte (schließlich) den Brüdern ge- 
nutzt"24. Der Unterschied zwischen der heilsgeschichtlichen Bedeutung Josefs und 
Marias ist nicht auf der biologischen Ebene begründet, sondern in der absoluten 
Unbeflecktheit ihres Glaubens. Mag sein, daß die Bibel hier zwischen Josef und 

20 A. a. 0. 82. 
21 Dogmatische Bemerkungen zur Jungfrauengeburt, a. a. O. 124. 
22 Vgl. A. Vögtle, Offene Fragen zur lukanischen Geburts- und Kindheitsgeschidite, in: 
Bibel und Leben 11 (1970) 51-67. 
23 Dogmatische Bemerkungen zur Jungfrauengeburt, a. a. 0. 146. 
24 •Beati qui audiunt verbum Dei et custodiunt illud; ea sententia dictum existima, non 
quod Matrem neglegeret, sed nihil ei utilitatis matris nomen allaturum ostenderet, nisi 
bonitate et fide praestaret... Nam, si id profuturum erat per se Mariae, profuisset etiam 
Judaeis, quorum consanguineus erat Christus secundum carnem; profuisset civitati, in qua 
natus est; profuisset fratribus" (in Joann. c. 2. Homilia 20, circa finem). 



Im Spiegel der Zeit 464 

Maria im Grunde keinen Unterschied aufreißt, die traditionelle Lehre von der 
Unbefleckten Empfängnis Marias tut es jedenfalls. Und hier liegt das Problem: 
in der verständlichen Erläuterung und Begründung dieses Dogmas. Von hier aus 
Rückschlüsse auf eine unterschiedliche biologische Beteiligung an der Entstehung 
Jesu zu ziehen, heißt die Problematik auf den Kopf stellen. Letztlich geht es bei 
der aktuellen Diskussion gar nicht darum zu behaupten, daß Josef der biologische 
Vater Jesu war, sondern um die Frage, was es heiße, daß Maria jungfräuliche 
Mutter ist. 

Das Fazit 

Was ist nun das Fazit aus all diesen Überlegungen und Informationen? - Das 
Fazit sollte m. E. vor allem darin bestehen, daß die Diskussion über die Jung- 
frauengeburt nicht abgebrochen wird. Eben weil sich die vorliegenden Studien 
wegen ihres unterschiedlichen Fragehorizontes in ihren Ergebnissen gegenseitig 
relativieren und korrigieren, folglich also zur Zeit keine absolute Einmütigkeit 
über die Bedeutung der Geburt Jesu aus der Jungfrau erzielt werden kann, wäre 
es wohl wirklich nicht gerechtfertigt, wollte heute ein einzelner Theologe oder 
Bischof seine Mit-Christen in diesem Punkt einfach auf seine eigenen Vorstellun- 
gen festlegen, zumal eine letzte absolut eindeutige Grenzziehung zwischen Inhalt 
und Vorstellungsschema auf keinen Fall erreichbar zu sein scheint, wie K. Rahner 
meint25. 

Noch einmal sei daher betont, daß es bei diesen Fragen und Überlegungen um 
ein vielleicht notwendiges neues Verständnis des Glaubensinhaltes, nicht um eine 
Eliminierung von Glaubensartikeln, sondern um ihre Interpretation geht. In 
diese Problematik gehört eigentlich alles, was heute zur Frage der Dogmenent- 
wicklung, der Unfehlbarkeit von Satz-Aussagen und zur Geschichtlichkeit der 
menschlichen Erkenntnis überhaupt in der katholischen Theologie neu bedacht 
zu werden pflegt. Wir können einfach nicht davon ausgehen, daß der Prozeß der 
Wahrheitsfindung in der Kirche schon abgeschlossen ist, jegliches Umdenken, 
jedes weitere Eindringen in überlieferte Formulierungen Preisgabe göttlicher 
Offenbarung wäre. Der unvoreingenommene Blick in die Geschichte der christ- 
lichen Kirchen zeigt, daß das Bekenntnis zur Jungfrauengeburt so eindeutig kei- 
neswegs ausgelegt wurde26, wie hier und da vorausgesetzt wird, es sei denn, man 
verdächtige die differenzierenden Äußerungen protestantischer Christen zu die- 
ser Frage von vornherein der eklatanten Häresie und halte sie in gar keiner 
Weise als des Nachdenkens würdig. 

Es gibt heutzutage Theologen, die der Ansicht sind, daß die Jungfrauengeburt 
einen relativ sekundären Platz in der Hierarchie der christlichen Wahrheiten ein- 

25 A. a. 0. 147. Siehe auch LThK X, sp. 80-82. 
26 Vgl. dazu K. Suso Frank, •Geboren aus der Jungfrau Maria" - Das Zeugnis der alten 
Kirche, in: Zum Thema Jungfrauengeburt, 91-120; außerdem Heinrich M. Köster, Die 
Jungfrauengeburt als theologisches Problem seit David Friedrich Strauß, in: Jungfrauen- 
geburt gestern und heute, 35-87. 



Im Spiegel der Zeit 465 

nimmt, was auf die Dauer fast von selbst zu einer Beruhigung der Diskussion füh- 
ren müßte. Ich bin nicht dieser Meinung. Ich glaube vielmehr, daß M. Schmaus 
Grund genug hat zu erklären: •In der Mariologie laufen ... fast alle theologi- 
schen Linien zusammen, die christologische, die ekklesiologische, die anthropolo- 
gische und die eschatologische. Dazu kommt, daß sich an der Mariologie die 
Methodenfragen der Theologie mit besonderer Klarheit und Schärfe entwickeln. 
In ihr strömen daher fast alle theologischen Diskussionen der Gegenwart zusam- 
men. Sie erweist sich als Schnittpunkt der wichtigsten theologischen Aussagen"27. 
Daher wird die Zukunft notwendig irgendwann auch eine kirchenamtliche Erklä- 
rung zur Frage der Jungfrauengeburt bringen müssen, die wirklich alle anstehen- 
den Probleme dazu aufgreift, berücksichtigt und gründlich reflektiert. Der Hollän- 
dische Katechismus war und ist in dieser Richtung ein Signal. 

Vieles bleibt zu bedenken übrig. Es fällt nicht leicht, die noch unbewältigten 
Fragen in der Reihenfolge ihrer Dringlichkeit aufzuzählen. Für viele ist z. B. das 
Jungfräulichkeits-Ideal des Ordensstandes fast notwendig an ein biologisches 
Verständnis des Bekenntnisses von der Geburt Christi aus der Jungfrau gebun- 
den. Wenigstens unbewußt fürchtet man oft ein Zusammenbrechen dieses Ideals, 
falls die Kindheitsgeschichte der Groß-Evangelien vor allem •spirituell-pneuma- 
tisch-hintergründig" gedeutet würden. Es müßte gezeigt werden, daß christliche 
Ehelosigkeit auf diese Weise nicht weniger, sondern besser motiviert wäre. 

Anderen wiederum fällt es leicht, den außerbiblischen Schriftstellern eine viel- 
schichtige Bild- und Symbolsprache zuzutrauen, nur gegenüber den Evangelien 
bekommen sie solche Möglichkeiten - belastet freilich von einer allzu rudimentä- 
ren Exegese und Hermeneutik - gar nicht richtig in den Blick. Immer noch wird 
allzuoft •Geschehnis" oder •Ereignis" nur auf einer Ebene gesehen, die schon 
von Kirchenvätern als superficies historica (historische Oberfläche) apostrophiert 
wurde. Solche Einseitigkeiten können nur durch eine intensive Behandlung der 
hermeneutischen Frage schlechthin überwunden werden. 

Nicht zuletzt aber scheint es mir dringend nötig, jene theologischen Aussagen 
zu reflektieren, die das Mysterium der Kirche Jesu Christi und das Mysterium 
der Jungfrau Maria miteinander zu vereinigen suchen. Ich denke da vor allem 
an einige gut patristisch fundierte Sätze im 8. Kapitel der Dogmatischen Konstitu- 
tion über die Kirche •Lumen gentium". Es heißt da z. B.: Christus wurde •dazu 
vom Heiligen Geist empfangen und von der Jungfrau geboren, daß er durch die 
Kirche auch in den Herzen der Gläubigen geboren werde und wachse" (Nr. 65). 
Und: •Auch sie ist Jungfrau, da sie das Treuewort, das sie dem Bräutigam gege- 
ben hat, unversehrt und rein bewahrt und in Nachahmung der Mutter ihres Herrn 
in der Kraft des Heiligen Geistes jungfräulich einen unversehrten Glauben, eine 
feste Hoffnung und eine aufrichtige Liebe bewahrt" (Nr. 64). In diesen Sätzen 
liegt m. E. der Schlüssel zu einem Verständnis der Geburt Jesu Christi aus der 
Jungfrau, das der Kirche des 20. Jahrhunderts aufgegeben ist. 

Franz-Josef Steinmetz S] 

27 Katholische Dogmatik, Mariologie, München 21961, V, S. 8. 




