IMSPIEGEL DER ZEIT

Geboren aus Maria der Jungfrau

Das bevorstehende Weihnachtsfest veranlaflt mich, einige Uberlegungen zu einer
Frage vorzutragen, die in letzter Zeit zwar schon von verschiedenen Seiten auf-
gegriffen wurde, aber bisher — manche werden sagen ,leider“, andere hingegen
»Gott sei Dank“ — noch keine definitive Antwort gefunden hat, weil sie uns mehr
als andere mit der Vieldeutigkeit der Sprache konfrontiert. Es geht um die genaue
Auslegung des apostolischen Bekenntnisses, dafl Jesus, unser Heiland, ,vom Hei-
ligen Geiste empfangen® und ,aus Maria der Jungfrau geboren wurde®. Jeder-
mann weifl, dafl diese Formulierungen traditioneller und ehrwiirdiger Ausdruck
christlichen Glaubens sind, daf§ sie mit grofler Ehrfurcht von der Theologie be-
handelt und von den Gliubigen meditiert wurden und in den verschiedenen
Epochen der Geschichte des Christentums zu den konstanten Motiven kiinstleri-
schen Schaffens gehdrten. Viele sind darum in unserer Zeit @iberrascht, dafl iiber
die prizise Bedeutung dieser Motive diskutiert wird und die Experten der Theo-
logie sich offenbar in diesem Punkte keineswegs so einig sind, wie man allgemein
vorauszusetzen schien. Die Tatsache der verbreiteten Diskussion mag nicht allen
unseren Lesern geldufig sein, sie ist aber gegeben und bedarf keiner weiteren
Dokumentation. Das Problem ist vielmehr, dafl diese Diskussion eine Frage
betrifft, die nicht nur dogmatisch relevant zu sein scheint, sondern offenbar auch
eine spirituelle Bedeutung hat, die es uns auf die Dauer nicht erlaubt, sie einfach
stillschweigend zu iibergehen. Verstindnislose Resignation scheint mir in diesem
Falle so wenig angebracht wie nervose und voreilige Verurteilung der um das
Glaubensbekenntnis ringenden Theologen. Wagen wir also den Versuch ciner
kritischen Information. Wieso und warum ist das altehrwiirdige Bekenntnis der

Geburt Jesu aus der Jungfrau Maria frag-wiirdig (einer Frage wiirdig!) gewor-
den?

Pastorale Beobachtungen

Fragen wir zunéchst den Mann auf der Strafle (nicht irgendeinen, sondern durch-
aus einen christlich erzogenen Menschen, der sich zum Evangelium und zur Kirche
bekennt, aber nicht eigentlich spezialisierter und distinguierender Theologe ist),
was er eigentlich meine, wenn er bekenne, Jesus sei aus der Jungfrau Maria ge-
boren. Was wird er antworten? In den allermeisten Féallen wird er der Meinung
sein (eine wissenschaftliche Statistik gibt es dariiber freilich noch nicht), der Satz
bedeute vor allem, dafl Jesus, auch in biologischer Hinsicht, keinen irdischen Vater
gehabt habe. Der heilige Josef sei vielmehr lediglich sein Nahr- oder Pflegevater
gewesen, da Jesu menschliches Leben durch ein ganz ungewdhnliches, wunder-
bares Eingreifen der gottlichen Allmacht in den weiblichen Organismus einer



Im Spiegel der Zeit 456

Jungfrau entstanden sei. Die ganze Geschichte sei zwar Auflerst ungewdhnlich,
aber sie sei ein Dogma des christlichen Glaubens, und als glidubiger Mensch habe
man der géttlichen Allmacht solche Eingriffe zuzutrauen und diirfe sie wenigstens
nicht von vornherein bestreiten. Zunichst jedenfalls — und ich betone das ,zu-
nachst® — ist der Horizont des Glaubens in sehr vielen Fillen auf diese Vorstel-
lung beschrinkt, d. h. die Geburt Jesu aus der Jungfrau wird vor allem als
Parthenogenese!, also als Jungfrauengeburt im biologischen Sinne des Wortes
verstanden. Erst wenn man ausdriicklich fragt, worin denn die religiose Bedeu-
tung dieses Wunders bestehe, ob die ganze Geschichte nicht auch als Riickfall aus
der H6he menschlicher Bisexualitit auf primitivere Stufen animalischer Fortpflan-
zung gedeutet werden kdnne (der asexuelle Fortpflanzungsmodus hilt sich poten-
tiell durch die ganze animalische Welt durch), erst dann riickt bei vielen der mit
der Jungfrauengeburt korrespondierende Satz des Glaubensbekenntnisses ins
Bewufitsein, Jesus sei ,vom heiligen Geist empfangen worden®. Da aber die ganze
Vorstellung von vornherein auf eine vorherrschend biologische Sicht des Ereig-
nisses eingeengt wurde, gewinnt auch dieser Satz von der Empfingnis aus dem
Geiste eine primir biologische Note: eben vor allem der ,Leib* Jesu und nicht
so sehr sein die Menschen erlsendes ,Leben® sei durch Uberschattung des Heili-
gen Geistes entstanden. Wer jemals in der praktischen Seelsorge tatig war, wird
mir bestitigen, daf diese Vorstellung der Jungfrauengeburt keine phantasievolle
Karikatur, sondern ein allzu verbreitetes Phinomen ist.

Mirakel oder Wunder?

Bleibt ein Mensch auf eine solche Vorstellung fixiert, so trifft ihn ohne Zweifel die
Kritik, die K. Rahner in seinen ,Dogmatischen Bemerkungen zur Jungfrauen-
geburt® unter dem Stichwort ,Differenz zwischen Wunder und Mirakel“ vortrigt.2
Gewif ist es so, dafl die Tat Gottes am Menschen den ganzen Menschen betrifft,
also auch zeichenhaft in seiner geschichtlich-empirischen Dimension erscheinen
kann, ,sonst wire Gott eben nicht der Gott des Heils des einen konkreten, leib-
haftigen, geschichtlichen Menschen, sondern irgendwie ein mysteridser ideologi-
scher Gott, dem nur eine ganz bestimmte Dimension des Menschen, seine Inner-
lichkeit, sein Gewissen usw. offenstiinde® ... ,Wunder meint daher die zeichen-
hafte Erscheinung und Auswirkung des Heilshandelns Gottes in der Dimension
seiner leibhaftigen Geschichtlichkeit, die Erscheinung, die vom Glauben gedeutet
und ergriffen wird in einem gegenseitigen Bedingungsverhiltnis zwischen der
durch den Glauben gedeuteten Erscheinung des Heilshandelns Gottes und dem
durch das Zeichen ermichtigten Glauben.“ Das Mirakel hingegen ,wird vom
Glauben verworfen und abgelehnt als das Gott und dem Glauben Widerspre-
chende, d. h. als eine angebliche Manifestation der Macht Gottes in der Dimen-
sion der Natur und der empirischen Geschichte des Menschen, die unabhéngig von
Glaubensbereitschaft und Glaube sich der blof profanen Empirie des Menschen

t Vgl. den Artikel , Parthenogenese® im LThK VIII, sp. 118.
2 In: Zum Thema Jungfrauengeburt, KBW Stuttgart, 1970, 121-158.



Im Spiegel der Zeit 457

aufdringen und so eigentlich die Glaubensentscheidung in einem echten und
personalen Sinne unmoéglich machen und verdriangen wiirde“. Diese theoretische
Unterscheidung zwischen Mirakel und Wunder mag in der Praxis nicht immer
leicht zu verwenden sein, sie ist aber jedenfalls im Hinblick auf das traditionelle
Bekenntnis der Geburt Jesu aus der Jungfrau grundsitzlich zu bedenken, denn es
ist eben nicht von vornherein klar, ,ob eine ,massiv’ in ganz bestimmter Weise
verstandene Jungfrauengeburt ein geglaubtes, wenn auch nicht glaubenbegrin-
dendes Wunder und als solches glaubbar oder ein abzulehnendes Mirakel ist“. Das
hat mit literar-historischer oder rationalistischer Skepsis nichts zu tun. ,Diese
Frage kommt nicht von auflen, nicht von irgendeinem Hufleren rationalistischen
oder historizistischen Skeptizismus, sondern kommt aus dem eigenen Wesen des
Glaubens selbst, so dafl wir — unabhingig von literar-historischen oder histori-
schen Fragen — durchaus die Frage nach der Jungfrauengeburt ... als eine echte
theologische Frage zu betrachten haben, die nicht einfach und schlechthin immer
schon unter jeder Hinsicht von der Antwort tiberholt ist*.

Das ganzheitliche Verstdndnis

Nun wird man mit Recht einwenden, dafl der Glaube des Volkes in mancher Hin-
sicht immer mangelhaft reflektiert sei und stindiger Korrekturen und Erginzun-
gen bediirfe. Die offizielle Lehre der Kirche bzw. der wissenschaftlichen Theologie
habe hingegen die Geburt Jesu aus der Jungfrau kaum irgendwo als abzulehnen-
des Mirakel mifideutet. Im Gegenteil, sie habe wenigstens durch ihre modernen
Vertreter die Jungfriulichkeit Mariens im ganzheitlichen Sinne ausgelegt und
verstanden. Als Beispiele dienen zwei Arbeiten aus jingerer Zeit:

So erklirte M. Schmaus in seinem Vortrag ,Dogmatik und Exegese zur Jung-
frauengeburt“s, die jungfrauliche Empfingnis Jesu sei ,ein Zeichen fiir die Gna-
denhaftigkeit der Erlésung. Diese ist nicht Fleischeswillen, nicht Manneswillen,
nicht dem Wogen des Blutes, sondern der gnidigen Initiative Gottes zu verdan-
ken. Sie kann nicht durch menschliche Mithen, sondern nur durch Gottes Schopfer-
kraft gewirkt werden. Die gottliche Gnadeninitiative beherrscht das Leben und
das Tun des Retters Jesus vom ersten Aufkeimen seines Lebens bis zur Voll-
endung. Die jungfrauliche Empfingnis setzte ein Zeichen fiir die Gnadenhaftig-
keit des ganzen Christusereignisses. Im Glauben an die jungfrauliche Empféng-
nis driickt sich daher der Glaube an die freie Gnidigkeit Gottes aus.“ Diese Er-
klirung, die Schm. dogmengeschichtlich zu fundieren sucht, faflt er abschliefend
noch einmal prézise zusammen: ,Die Jungfriulichkeit darf weder einseitig spiri-
tualistisch noch einseitig biologistisch verstanden werden. Sie enthéilt die biologi-
sche und die geistige Komponente und ist erst in dieser Einheit wahre Jungfrau-
lichkeit. Wenn man in dieser Einheit eine Rangordnung sucht, so kommt natur-
gemifl der menschlich-personalen Selbstiiberantwortung an Gott der erste Rang
zu. Das Biologische ist nicht an sich heilsmichtig, sondern als Medium und Aus-

3 In: Jungfrauengeburt gestern und heute (Hrsg. v. H. J. Brosch und J. Hasenfufl). Mario-
logische Studien IV. Band. Verlag Hans Driewer, Essen 1969, 215-233.



Im Spiegel der Zeit 458

druck, als Anzeige und Realsymbol der Liebe“. Mit Nachdruck wendet sich daher
Schm. auch gegen die Annahme, , dafl eine Menschwerdung des ewigen Logos auf
dem Wege der Ehe Gottes unwiirdig gewesen wire®,

Auf der gleichen Ebene des Gedankens bewegt sich J. Ratzinger, der die The-
matik in seiner ,Einfithrung in das Christentum® ausdriicklich aufgreifts. Er
meint: ,Die Jungfravengeburt bedeutet weder ein Kapitel Askese noch gehort sie
unmittelbar der Lehre von der Gottessohnschaft Jesu zu; sie ist zuerst und zuletzt
Gnadentheologie, Botschaft davon, wie uns das Heil zukommt: in der Einfalt des

Empfangens, als unerzwingbares Geschenk der Liebe, die die Welt erlst. Im
Buch Jesaja sei dieser Gedanke des Heils allein aus Gottes Macht grofartig for-
muliert, wenn es heifle: ,Frohlocke, Unfruchtbare, die nicht gebar; brich los und
juble, die keinen Geburtsschmerz kannte! Denn zahlreicher werden sein der Ver-
einsamten Kinder als die der Vermahlten, spricht der Herr“ (Jes 54, 1; vgl. Gal
4,27; R6m 4, 17-22). Die biologische Komponente des Geschehens wird danach
von R. noch einmal hervorgehoben, wenn er besorgt hinzufiigt: ,Es sollte eigent-
lich keiner eigenen Erwihnung bediirfen, dafl all diese Aussagen Bedeutung nur
haben unter der Voraussetzung, daf das Geschehnis sich wirklich zngetragen hat,
dessen Sinn ans Licht zu heben sie sich mihen. Sie sind Deutung eines Ereignis-
ses; nimmt man dies weg, so werden sie zu leerem Gerede, das man dann nicht
nur als unernst, sondern auch als unehrlich bezeichnen miiflte®s,

Offene Fragen

Mit diesen zweifellos verantwortungsbewufiten und tiefsinnigen Erklirungen ist
die Problematik jedoch noch keineswegs abgeschlossen und iiberwunden. Denn
die Frage bleibt offen, ob hier nicht unter der Hand eine Verengung des Begrif-
fes ,Wirklichkeit® und ,Geschehnis® stattfindet; ob denn der gliubige Christ
diese Auslegung der Geburt Jesu aus der Jungfrau unbedingt akzeptieren muf;
ob es nicht eine andere durchaus theologische Interpretationsmdglichkeit des tra-
ditionellen Bekenntnisses gibe, die vielleicht ebensoviele gute Griinde fiir sich
beanspruchen kdnne oder wenigstens eine wissenschaftliche Alternative erlaube.
Um diese Alternative zu sehen, sind einige weitere Informationen nétig.
Diejenigen, die der Ansicht sind, daf8 der kirchliche Glaube an die Jungfriu-
lichkeit Marias dabei das biologische Moment nicht auslassen diirfe, geben im
allgemeinen durchaus zu, ,daf es beziiglich der jungfraulichen Empfingnis
Marias zwar zahlreiche Glaubensaussagen gibt, dafl aber keine Definition im tech-
nischen Sinne vorliegt®s. Dieser Meinung scheint im Grunde auch Ratzinger zu
sein, aber gegen P. Schoonenberg, der die Zuriickhaltung des Holldndischen Ka-
techismus in dieser Sache zu rechtfertigen suchte (vgl. Dokumentation des Hollan-

4 Einfiihrung in das Christentum.Vorlesungen iiber das Apostolische Glaubensbekenntnis.
Késel-Verlag, Miinchen 1968, 222-230.

5 Man fragt sich, ob die biblischen Stellen, die Ratzinger zur weiteren 1llustration der
Jungfravengeburt anfithrt (Jes, Gal, Rom) nicht eher eine pnenmatisch-heilsgeschichtliche
Auslegung der evangelischen Berichte als eine biologisch-wunderbare nahe legen.

6 Vgl. M. Schmaus, a. a. 0. 229.



Im Spiegel der Zeit 459

dischen Katechismus, Freiburg 1967, XXXVII-XXXVIII) behauptet er: ,Die
Urform, wie die Kirche ihren Glauben verbindlich aussagt, ist das Symbolum;
das seinem Sinn nach véllig eindeutige Bekenntnis zur Geburt Jesu aus der Jung-
frau gehort von Anfang an fest zu allen Symbola und ist damit Bestandteil des
kirchlichen Urdogmas ... der Versuch, etwa auch die Symbola auf eine bloff
,geistige* Auslegung abzudringen, ware dogmengeschichtliche Nebelwerferei“?.
Was diesen Punkt anbetrifft, so ist K. Rahner in seinen ,Dogmatischen Erwdgun-
gen zur Jungfrauengeburt® bei aller Vorsicht und Umsicht weit offener, denn er
erlaubt die Frages: ,Will dieses kirchenlehramtliche Bekenntnis der Jungfrauen-
geburt . .. einfach die Schriftaussage wiederholen mit einem bloflen Verweis auf
diese Aussage, was die letzte Autoritdt und vor allem den genaueren Inhalt an-
geht? Ist es also eine Glaubensaussage einfach in dem Sinn und Umfang, die von
der Exegese niher zu bestimmen sind, oder ist in der kirchenlehramtlichen Aus-
sage Uber die formale Autoritiat des Lehramtes hinaus ein bestimmter Sinn der
Aussage mitgelehrt ...?“ Bei allem Respekt, den Rahner gegeniiber dem ,klas-
sisch-orthodoxen Verstandnis der Jungfrauengeburt hat (und seine Uberlegun-
gen sind weit davon entfernt, diesen Respekt einfach zu desavouieren) meint er
darauf u. a. vermutlich sagen zu diirfen?, ,daf man bis zu einem gewissen Grad
offenlassen konne, was an dieser Aussage Aussage- oder Verstehensinodell und
was Inhalt der Aussage ist“ ... ,weil hinsichtlich der kirchlichen Lehre noch
gewisse Fragen nicht schlechthin sicher beantwortet zu sein scheinen®. Dabei ist es
jedoch fur Rahner selbstverstindlich, daf wir kein Recht haben, das ,ex Maria
Virgine“ oder das ,Virgine“ aus dem apostolischen Glaubensbekenntnis zu ent-
fernen, wie es hier und da schon vorgekommen sein soll. Es geht nicht um Elimi-
nierung eines Dogmas, wie H. Déring in einem Beitrag auf der Tagung der
»=Deutschen Arbeitsgemeinschaft fiir Mariologie“ schon 1968 in Beuron erklartel®,
sondern es steht zur Debatte, ,ob dieses Interpretationswort der Kirche nicht selbst
wieder mehrschichtig ist und deshalb nicht in unserer Zeit einer erneuten Inter-
pretation bedarf*.

Religionsgeschichtliche Unsicherheit

Diese Frage wird um so dringlicher, weil eine historisch-kritische Exegese der ein-
schligigen biblischen Texte es kaum zuldfit, dieselben eindeutig im Sinne eines
historischen Ereignisses, das eine biologische Komponente einschlieBen wiirde, zu
interpretieren.

Was zunichst die klassische alttestamentliche Stelle (nach M. Buber wohl die
umstrittenste Stelle des AT), ndmlich die Immanuelweissagung von Jes 7, 14
anbetrifft (,Siehe die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebiren), so
wird dort nach Ansicht wohl der meisten heutigen Exegeten die Jungfriulichkeit

7 A.a.0.229 Anm, 52.

8 A.a. 0. 134-139.

9 A.a.0.143.

10 Jungfrauengeburt in neuer Sicht? in: Jungfrauengeburt gestern und heute. Essen 1969,
89-108.



Im Spiegel der Zeit 460

der Mutter des Immanuel nicht eindeutig ausgesagt!l. Der umstrittene Begriff
dlma schliefit als solcher die Jungfraulichkeit weder aus noch fordert er sie. Vom
Kontext her aber handelt es sich héchstwahrscheinlich um ein Drohorakel, dessen
Sinnspitze nicht in dem vielzitierten Vers 14, sondern in den folgenden Versen
15-17 liegt, d. h. in der Zukunft des Knaben, dessen Geburt angekiindigt wird:
»Er wird in seinen Kindesjahren dic Verwiistung des judiischen Landes erleben.
Das wird das Zeichen sein ...“ — ,Die Uberbewertung von Vs. 14 in der christ-
lichen Auslegung ist der Zitierung des Verses in Mt 1, 22 f. zuzuschreiben“!2. Es
scheint verwunderlich, dafl ein alttestamentlicher Satz vom NT in einem Sinne
zitiert wird, den er in seinem urspriinglichen Kontext nicht ohne weiteres hatte,
aber es handelt sich keineswegs um ein singuldres oder absolut unverstandliches
Phénomen, wenn auch die Zitationsweise des Mt ganz allgemein keine leichten
Fragen zu 13sen aufgibt.

Die Frage, die uns hier bewegt, heifit jedoch einfach: Was wollen Mt und Lk
mit ihren bekannten Berichten tiber die jungfrauliche Empfangnis Jesu eigentlich
sagen? Die Antwort wiirde dem Exegeten verhiltnismiafig leicht fallen, wenn es
ganz sichere und eindeutige religionsgeschichtliche Parallelen zu diesen Berichten
gabe13, Unter der zusitzlichen Voraussetzung, daf ein Einflu von der Gedanken-
welt dieser Parallelen auf die Evangelien wenigstens nicht auszuschliefen wire,
bestiinde die Mdoglichkeit, auch die Aussageabsicht der Evangelisten in diesem
Punkt durch umsichtige Analogieschliisse naher zu bestimmen, also etwa in der
Richtung, daff die evangelischen Berichte tiber die Geistempfingnis Jesu und
seine jungfrauliche Geburt einzig die gottliche Herkunft seines welterlosenden
Lebens unterstreichen und erkliren wollen, dafl dieses Leben nicht aus irdischer
oder menschlicher Kraft entstanden ist. Es sollte nicht schwer sein, zu begreifen,
daf} es dabei nicht darum geht, ein ,Faktum® oder ,Ereignis* gegen ein ,Phan-
tom® einzutauschen, sondern das ausgesagte ,Faktum® genauer zu bestimmen.
Maria wiirde bei dieser Auslegung nicht aufhéren, Jungfrau zu sein und zu blei-
ben, sondern allein der Begriff , Jungfrau® wiirde als eigentlich theologischer Be-
griff einen tieferen Inhalt gewinnen, nimlich eben die Bedeutung ,Gott-allein-
zugehérig®, ,einzig-von-Gott-her-lebend-und-empfangend“ usw. Und Jesus
hatte keineswegs einfach einen irdischen Vater, wie jeder von uns, sondern das,
was ihn zum Erldser und Retter macht, sein ,gottliches“ Leben, das eben stammt
nicht aus der Kraft cines Menschen, sondern vom Heiligen Geist. Allerdings wiir-
den die einschldgigen evangelischen Berichte dann in keiner Weise mehr als Aus-
sagen uber die biologische Entstechung oder Herkunft des ,Leibes“ Jesu verstan-
den.

Leider ist sich die Forschung iiber die Frage, ob es in den heidnischen Religionen

1t Vgl. R.Kilian, Die Verheiflung Immanuels, Jes 7,14 (SBS 35) Stuttgart 1968. Ders.,
Die Geburt des Immanuel aus der Jungfrau, in: Zum Thema Jungfrauengeburt. Stuttgart
1970, 9-35. Anderer Ansicht ist J. Schildenberger, Die jungfriuliche Mutter Maria im
Alten Testament, in: Jungfrauengeburt gestern und heute. Essen 1969, 109-136,

2 H. Haag, Is 7, 14 als alttestamentliche Grundstelle der Lehre von der Virginitas Mariae,
in: Jungfrauengeburt gestern und heute, 137-144.

13 Vgl. zu dieser Frage den Exkurs ,, Jungfrauengeburt — ein Theologumenon? bei E. Nel-
lessen, Das Kind und seine Mutier (SBS 39) Stuttgart 1969, 97-109.



Im Spiegel der Zeit 461

sichere Beispiele fiir die Vorstellung einer Jungfrauengeburt gibt und wie diese
zu verstehen seien, bis heute nicht einig!4. Ich erinnere nur an den bekannten
Widerspruch, der zu diesem Problem zwischen dem RGG (Der Gedanke der
Jungfrauengeburt ist aulerhalb des Christentums iiberraschend weit verbreitet)
und dem L'ThK (Beispiele fiir eine Jungfrauengeburt im eigentlichen Sinne feh-
len vollstindig) besteht. Hier ist nicht der Ort, um in diese duflerst verwickelte
und komplizierte Kontroverse zusatzlich einzugreifen. Das Gleiche ist zu der Be-
hauptung zu sagen, wonach der Gedanke einer Jungfrauengeburt aufgrund gott-
licher Zeugung jiidischem Denken absolut fremd sei. Mir scheint letztere Behaup-
tung jedenfalls weit iibertrieben. Es gibt eine ganze Reihe von Argumenten, die
es keineswegs unwahrscheinlich sein lassen, ,dafl in der Vorgeschichte des Mt-
und Lk-Evangeliums alttestamentliche Geburtsgeschichten in iberbietender
Weise verarbeitet und mit der im judisch-hellenistischen Raum bekannten Vor-
stellung der Zeugung aus gottlichem Pneuma und einer menschlichen Jungfrau
im Sinne einer christologischen Aussage verbunden worden ist“15,

Der neutestamentliche Befund

Lifit sich nun durch die Analyse des neutestamentlichen Befundes allein in der
Frage der Jungfrauengeburt ein abschliefendes Ergebnis erzielen? Wiederum
kann es hier nur um eine zusammenfassende Information gehen. Soweit ich sehe,
werden in den einschligigen Untersuchungen vor allem die Grenzen der histo-
risch-kritischen Exegese sichtbaré, die aber eine Entscheidung nicht absolut ver-
hindern. So bemerkt der Direktor des katholischen Bibelwerkes in Stuttgart,
O. Knodh, in seinem Aufsatz ,Die Botschaft des Matthidusevangeliums tiber Emp-
fangnis und Geburt Jesu vor dem Hintergrund der Christusverkindigung des
Neuen Testamentes abschlieflend (die Lektiire des Ergebnisses allein dispensiert
selbstverstindlich nicht von der kritischen Uberprifung der dazu fithrenden
Gedankenginge)!7:

1. ,Matthius schopft ebenso wie Lukas aus einer Uberlieferung, welche die Vater-
schaft Josefs und auch die eines anderen menschlichen Vaters ausdriicklich verneint
und das Werden Jesu im Schofle Marias auf das schopferische Eingreifen Gottes
zuriackfihrt.

2. ,Beide Vorgeschichten (sind) ebenso wie die ihnen zugrundeliegenden Tradi-
tionen sehr stark theologisch vom Alten Testament und von spatjiidischen und
judenchristlichen Vorstellungen gestaltet.“

3. ,Ihr Aussagesinn ist ... primir ein kerygmatischer, d. h. im Dienst der Chri-
stusverkindigung stehender.*

14 Vgl. J. Hasenful, Die Jungfrauengeburt in der Religionsgeschichte, in: Jungfrauen-
geburt gestern und heute, 1123,

15 A, Weiser, Uberblick iiber den Verlauf der Diskussion, in: Jungfrauengeburt gestern
und heute, 205-213, bes. 208 {.

18 So z. B. bei J. Michl, Die Jungfrauengeburt im Neuen Testament, in: Jungfrauengeburt
gestern und heute, 145-184.

17 In: Zum Thema Jungfrauengeburt. Stuttgart 1970, 37-59.



Im Spiegel der Zeit 462

4. ,Vor Matthiaus und Lukas 1388t sich im Neuen Testament die Uberlieferung
von der Jungfrauengeburt nicht nachweisen. Paulus und die von ihm beniitzten
Christusbekenntnisse weisen zwar sowohl auf die Herkunft Jesu aus dem Ge-
schlechte Davids und damit auf seine Messianitit wie auch auf seine besondere
Zugehérigkeit zu Gott hin; sie sagen aber nichts iiber die besonderen Umstinde
der Empfangnis Jesu.“

5. ,Von einer vaterlosen Zeugung scheint auch die Tradition nichts zu wissen, die
Mt 18, 55; Lk 4, 22 und Joh 1, 45; 6, 42 greifbar wird und die (vgl. Mk 6, 3) dlter
ist als die in der Vorgeschichte von Matthidus und Lukas bezeugte.

6. ,Das Verhalten des vierten Evangeliums legt jedenfalls den Schluf} nahe, dafl
die Uberlieferung von der jungfraulichen Empfingnis und Geburt Jesu in der
Kirche des 1. Jahrhunderts entweder nicht allgemein bekannt und anerkannt oder
doch nicht als entscheidend fiir den Christusglauben und das Christushekenntnis
angesehen wurde.”

7. ,Das vierte Evangelium 1388t im Zusammenhang mit der starken theologischen
Ausgestaltung der Vorgeschichte des Matthius- und des Lukasevangeliums und
deren unausgleichbaren Einzelnachrichten die Auffassung als moglich erscheinen,
bei der Aussage von der Herkunft Jesu aus der schopferischen Lebensmacht Gottes
(in Verbindung mit der Aussage von der jungfraulichen Empfingnis und Geburt
Jesu) handle es sich lediglich um ein Theologumenon*“1s,

8. ,Sinn und Bedeutung des Hinweises von Matthius und Lukas auf die wunder-
bare Empfangnis und Geburt Jesu liegen demnach letztlich im darin enthaltenen
und damit gemeinten Hinweis auf das Geheimnis der Herkunft, Vollmacht und
Sendung Jesu.”

Noch deutlicher wird G. Lattke in ihrem aufierordentlich durchsichtigen und
lesenswerten Beitrag ,Lukas 1 und die Jungfrauengeburt“1?, wenn sie feststellt:
»Was fir die alttestamentlichen Geburtsgeschichten und auch die des Johannes
gilt, trifft ebenso fiir die Verkindigung der Geburt Jesu zu: hier soll nicht ein
Zeugungsvorgang biologisch beschrieben, sondern gesagt werden, wer Jesus
war®. Das ist nicht etwa das Ergebnis einer leichtsinnigen und oberflichlichen
Exegese, sondern das Resultat einer griindlichen Studie, die wohl alle wesent-
lichen Einzelfragen (z. B. die These vom Keunschheitsgelibde Marias, das prasen-
tische Verstandnis von ,du wirst empfangen®, Streichungsmoglichkeiten einzelner
Verse) und Uberlegungen allgemeiner Art (z. B. Jungfraulichkeit im Alten Testa-
ment und im Judentum zur Zeit Jesu, Jungfrauengeburt und Theogamie) kritisch
beriicksichtigt, sich aber nirgendwo im Quisquilien verliert. Die umstrittene Frage
in Lk 1, 84: ,Wie wird dies sein, da ich keinen Mann erkenne?“ hat vor allem
die Funktion, ,auf das theologische Hauptanliegen der Erzihlung hinzuweisen,

18 Unter Theologumenon versteht Knoch hier ,die geschichtliche Einkleidung der Glau-
benstberzeugung der Kirche des Matthdus und Lukas, Jesus sei als der Messias nicht nur
wahrer Mensch, sondern auch Gottes Sohn im cigentlichen Sinne“. Allgemeiner meint der
Begriff ,eine dem Weltbild des Schriftstellers oder Erzihlers entsprechende, meist aus der
Mythologie fibernommene symbolische Vorstellung fiir einen religiésen Sachverhalt®
(E. Nellessen). Vgl. auch K. Rahner, LThK X, sp. 80-82 ,Theologoumenon*.

19 In: Zum Thema Jungfrauengeburt, 61-89.



Im Spiegel der Zeit 463

nimlich, dafl Gott Unmégliches moglich macht“. ,Der Sinn der Frage mufl von
der Antwort her bestimmt werden: der Verfasser legt sie Maria in den Mund,
damit jedem die Bedeutung dessen, was V. 35 verheiflen wird, sofort klar werde:
,Heiliger Geist wird iiber dich kommen, und Kraft des Hochsten wird dich iiber-
schatten. Die Frage ist also eigentlich eine Verstindnishilfe oder der dicke, rote
Strich unter V. 85. Das heifit aber, dal man sie nicht psychologisierend als Aus-
druck der ratlosen Jungfrau verstehen darf. Sie ist vielmehr ein schriftstelleri-
sches Mittel und hat allein darin ihren Sinn“2e,

Man wird infolgedessen, wie K. Rahner eher unter- als iibertreibend resumiert,
,aus verschiedenen Griinden nicht mehr annehmen miissen oder konnen, dafl die
Aussage iiber die Jungfrauengeburt unmittelbar auf eine Aussage der Mutter des
Herrn zuriickgeht“21, Erklart sich nicht vieles mit A. Vogtle am ungezwungensten
bei der Hypothese, dafl die Szenen, die von einer Jungfrauengeburt berichten,
nicht in historischer Uberlieferung wurzeln, sondern verschiedenen Stufen und
Ansitzen der christologischen Reflexion entsprungen sind?22

Aber lassen wir gerade noch einen Einwand theologischer Art zu Wort kom-
men, den K. Rahner (angeregt von P. Alfaro) abschlieflend vorbringt. Er meint:
»Wire Josef genauso der menschliche Vater Jesu, wie Maria seine Mutter ist,
dann mifite ihm, der bei Matthdus als gerechter Mann, der eine Rolle in der
Heilsgeschichte besitzt, beschrieben wird, schlechterdings dieselbe Position ein-
maliger Art in der Heilsgeschichte zuerkannt werden, wie sie die Kirche Maria
zuerkennt“23, Hier zeigt sich offenbar, wie schwer es zunichst fallt, die hermeneu-
tischen Ansitze der modernen Exegese nicht aus dem Auge zu verlieren und wirk-
lich konsequent zu bleiben. Das, was Maria zur Mutter des gottlichen Lebens wer-
den lief}, war eben nicht allein und ausschlieflich ihre leibliche Mutterschaft, son-
dern ihr Glaube. Hoéren wir, was schon der hl. Joh. Chrysostomus zur Frage nach
der Mutter und den Briidern Jesu zu sagen wei}: ,Selig, die das Wort Gottes
horen und es bewahren; damit ist nicht etwas gesagt, was die Mutter gering-
schiitzen wiirde, es zeigt vielmehr, dafl ihr der Name einer Mutter nichts nutzen
wiirde, wenn sie sich nicht durch Gutsein und Glauben hervortite ... Wenn (die
Mutterschaft) Maria aus sich selbst geniitzt hitte, dann hétte das auch den Juden
genutzt, deren Blutsverwandter Christus dem Fleische nach war; es hitte auch
der Stadt genutzt, in der er geboren ist; es hitte (schlieflich) den Briidern ge-
nutzt“24, Der Unterschied zwischen der heilsgeschichtlichen Bedeutung Josefs und
Marias ist nicht auf der biologischen Ebene begriindet, sondern in der absoluten
Unbeflecktheit ihres Glaubens. Mag sein, dafl die Bibel hier zwischen Josef und

20 A a. 0. 82

2t Dogmatische Bemerkungen zur Jungfrauengeburt, a.a. 0. 124.

22 Vgl. A. Végtle, Offene Fragen zur lukanischen Geburts- und Kindheitsgeschidhite, in:
Bibel und Leben 11 (1970) 51-67.

2 Dogmatische Bemerkungen zur Jungfrauengeburt, a. a. O. 146.

24 Beati qui audiunt verbum Dei et custodiunt illud; ea sententia dictum existima, non
quod Matrem neglégeret, sed nihil ei utilitatis matris nomen allaturum ostenderet, nisi
bonitate et fide praestaret... Nam, si id profuturum erat per se Mariae, profuisset etiam
Judaeis, quorum consanguineus erat Christus secundum carnem; profuisset civitati, in qua
natus est; profuisset fratribus® (in Joann. c. 2. Homilia 20, circa finem).



Im Spiegel der Zeit 464

Maria im Grunde keinen Unterschied aufreifit, die traditionelle Lehre von der
Unbefleckten Empfangnis Marias tut es jedenfalls. Und hier liegt das Problem:
in der verstdndlichen Erlduterung und Begriindung dieses Dogmas. Von hier aus
Rickschliisse auf eine unterschiedliche biologische Beteiligung an der Entstechung
Jesu zu ziehen, heifit die Problematik auf den Kopf stellen. Letztlich geht es bei
der aktuellen Diskussion gar nicht darum zu behaupten, daf Josef der biologische
Vater Jesu war, sondern um die Frage, was es heifle, dal Maria jungfriuliche
Mutter ist.

Das Fazit

Was ist nun das Fazit aus all diesen Uberlegungen und Informationen? — Das
Fazit sollte m. E. vor allem darin bestehen, daf} die Diskussion iiber die Jung-
frauengeburt nicht abgebrochen wird. Eben weil sich die vorliegenden Studien
wegen ihres unterschiedlichen Fragehorizontes in ihren Ergebnissen gegenseitig
relativieren und korrigieren, folglich also zur Zeit keine absolute Einmiitigkeit
iber die Bedeutung der Geburt Jesu aus der Jungfrau erzielt werden kann, wire
es wohl wirklich nicht gerechtfertigt, wollte heute ein einzelner Theologe oder
Bischof seine Mit-Christen in diesem Punkt einfach auf seine eigenen Vorstellun-
gen festlegen, zumal eine letzte absolut eindeutige Grenzziehung zwischen Inhalt
und Vorstellungsschema auf keinen Fall erreichbar zu sein scheint, wie K. Rahner
meint?25,

Noch einmal sei daher betont, dafl es bei diesen Fragen und Uberlegungen um
ein vielleicht notwendiges neues Verstindnis des Glaubensinhaltes, nicht um eine
Eliminierung von Glaubensartikeln, sondern um ihre Interpretation geht. In
diese Problematik gehort eigentlich alles, was heute zur Frage der Dogmenent-
wicklung, der Unfehlbarkeit von Satz-Aussagen und zur Geschichtlichkeit der
menschlichen Erkenntnis iiberhaupt in der katholischen Theologie neu bedacht
zu werden pflegt. Wir konnen einfach nicht davon ausgehen, daf} der Prozef} der
Wabhrheitsfindung in der Kirche schon abgeschlossen ist, jegliches Umdenken,
jedes weitere Eindringen in iiberlieferte Formulierungen Preisgabe gottlicher
Offenbarung ware. Der unvoreingenommene Blick in die Geschichte der christ-
lichen Kirchen zeigt, daf das Bekenntnis zur Jungfrauengeburt so eindeutig kei-
neswegs ausgelegt wurde?®, wie hier und da vorausgesetzt wird, es sei denn, man
verdichtige die differenzierenden Auflerungen protestantischer Christen zu die-
ser Frage von vornherein der eklatanten Hiresie und halte sie in gar keiner
Weise als des Nachdenkens wiirdig.

Es gibt heutzutage Theologen, die der Ansicht sind, dafl die Jungfrauengeburt
einen relativ sekundiren Platz in der Hierarchie der christlichen Wahrheiten ein-

25 A.a. 0. 147. Siche auch LThK X, sp. 80-82.

26 Vgl. dazu K. Suso Frank, ,Geboren aus der Jungfrau Maria® — Das Zeugnis der alten
Kirche, in: Zum Thema Jungfrauengeburt, 91-120; auferdem Heinrich M. Késter, Die
Jungfrauengeburt als theologisches Problem seit David Friedrich Straufl, in: Jungfrauen-
geburt gestern und heute, 35-87.



Im Spiegel der Zeit 465

nimmt, was auf die Dauer fast von selbst zu einer Beruhigung der Diskussion fiih-
ren miifite. Ich bin nicht dieser Meinung. Ich glaube vielmehr, dal M. Schmaus
Grund genug hat zu erkliren: ,In der Mariologie laufen ... fast alle theologi-
schen Linien znsammen, die christologische, die ekklesiologische, die anthropolo-
gische und die eschatologische. Dazu kommt, daff sich an der Mariologie die
Methodenfragen der Theologie mit besonderer Klarheit und Schirfe entwickeln.
In ihr stromen daher fast alle theologischen Diskussionen der Gegenwart zusam-
men. Sie erweist sich als Schnittpunkt der wichtigsten theologischen Aussagen“2?,
Daher wird die Zukunft notwendig irgendwann auch eine kirchenamtliche Erkli-
rung zur Frage der Jungfrauengeburt bringen miissen, die wirklich alle anstehen-
den Probleme dazu aufgreift, beriicksichtigt und griindlich reflektiert. Der Hollan-
dische Katechismus war und ist in dieser Richtung ein Signal.

Vieles bleibt zu bedenken iibrig. Es fallt nicht leicht, die noch unbewiltigten
Fragen in der Reihenfolge ihrer Dringlichkeit aufzuzihlen. Fiir viele ist z. B. das
Jungfraulichkeits-Ideal des Ordensstandes fast notwendig an ein biologisches
Verstandnis des Bekenntnisses von der Geburt Christi aus der Jungfrau gebun-
den. Wenigstens unbewufit fiirchtet man oft ein Zusammenbrechen dieses Ideals,
falls die Kindheitsgeschichte der Grof-Evangelien vor allem ,spirituell-pneuma-
tisch-hintergriindig“ gedeutet wiirden. Es miifite gezeigt werden, daf christliche
Ehelosigkeit auf diese Weise nicht weniger, sondern besser motiviert wire.

Anderen wiederum féllt es leicht, den auBerbiblischen Schriftstellern eine viel-
schichtige Bild- und Symbolsprache zuzutrauen, nur gegeniiber den Evangelien
bekommen sie solche Moglichkeiten — belastet freilich von einer allzu rudimenté-
ren Exegese und Hermeneutik — gar nicht richtig in den Blick. Immer noch wird
allzuoft ,Geschehnis“ oder ,Ereignis“ nur auf einer Ebene gesehen, die schon
von Kirchenvitern als superficies historica (historische Oberfliche) apostrophiert
wurde. Solche Einseitigkeiten konnen nur durch eine intensive Behandlung der
hermeneutischen Frage schlechthin iberwunden werden.

Nicht zuletzt aber scheint es mir dringend nétig, jene theologischen Aussagen
zu reflektieren, die das Mysterium der Kirche Jesu Christi und das Mysterium
der Jungfrau Maria miteinander zu vereinigen suchen. Ich denke da vor allem
an einige gut patristisch fundierte Sitze im 8. Kapitel der Dogmatischen Konstitu-
tion dber die Kirche ,Lumen gentium“. Es heifit da z. B.: Christus wurde ,dazu
vom Heiligen Geist empfangen und von der Jungfrau geboren, daf er durch die
Kirche auch in den Herzen der Glaubigen geboren werde und wachse“ (Nr. 65).
Und: ,Auch sie ist Jungfran, da sie das Treuewort, das sie dem Briutigam gege-
ben hat, unversehrt und rein bewahrt und in Nachahmung der Mutter ihres Herrn
in der Kraft des Heiligen Geistes jungfraulich einen unversehrten Glauben, eine
feste Hoffnung und eine aufrichtige Liebe bewahrt® (Nr. 64). In diesen Sitzen
liegt m. E. der Schlissel zu einem Verstindnis der Geburt Jesu Christi aus der
Jungfrau, das der Kirche des 20. Jahrhunderts aufgegeben ist.

Franz-Josef Steinmetz S]

¥ Katholische Dogmatik, Mariologie, Miinchen 21961, V, S. 8.





