EINUBUNG UND WEISUNG

»Der Erstgeborene unter vielen Briidern“ (Rém 8,29)

Der Geist selbst bezeugt unserem Geist, dafl wir Kinder Goties sind.
Wenn aber Kinder, dann auch Erben, Erben Gottes und Miterben
Christi, falls wir nur mit ihm leiden, auf dafl wir auch mitverherrlicht
werden ... Denn jene, die er im voraus erkannte, die hat er auch
vorausbestimmt, dem Bilde seines Sohnes gleichgestaltet zu werden,
damit er der Ersigeborene sei unter vielen Briidern.

Rom 8, 16-17. 29

Wir lesen das Schriftwort, die Verse des Romerbriefes, im Hinblick auf das

Geheimnis der Menschwerdung Gottes und fragen nach seiner Bedeutung fiir
unser eigenes Menschsein, fiir unsere Daseinsbewiltigung, fir unsere Vollendung
und unser Heil.
1. Die Menschwerdung Christi ist die tiefste und endgiiltige Kundgabe der Offen-
barungsgeschichte, dafi Gott ein ,Gott-mit-uns“ ist (vgl. Ps 46 [45] 8.12; Mt
1,23; Lk 1, 28), auf unserer Seite steht, unser Schicksal und unsere Not sein Eigen
geworden sind. Jesu Dasein und Leben erweisen sich fiir unsere Erfahrung in
erster Linie als ein ,Mit-uns-sein“. Christus war auch Lehrer, Prophet, Offen-
barer, aber in erster Linie Mensch mit den Menschen, Bruder unter Briidern. Er
hat Sinn und Aufgabe des Menschseins nicht nur vorbildhaft, sondern stellver-
tretend fiir uns alle erfiillt, so dafl auch wir es kénnen, aber nur im ,Mit-sein®
mit Christus, in seiner Nachfolge, in der glaubenden, hoffenden und liebenden
Gemeinschaft mit ihm. Das ,,Mit-uns-sein® Christi und das ,Mit-Christus-sein®
des Menschen sind einander zugeordnet; sie erhellen den Vorgang der Heil-
werdung zur Vollendung des Menschen.

Das Johannesevangelium sagt geheimnisvoll und fast schockierend hart, ,,das
(ewige) Wort (Gottes)“ sei ,Fleisch geworden® (Jo 1, 14). Niichterner, aber mit
dem gleichen Wort driickt es Paulus aus, wenn er schreibt, Christus stamme ,,dem
Fleische nach® aus Davids Geschlecht (R6m 1, 3; 9, 5b), er sei ,vom Weibe gebo-
ren“ (Gal 4, 4). ,Fleisch“ besagt hier die normale und unverkiirzte Daseinshedin-
gung des Menschen. Entsprechend heifit es im Philipperbrief (2,7): ,Er wurde uns
Menschen gleich und (sein Leben lang, bis zum Tod am Kreuz, in allem, wie er
sich gab) als Mensch erfunden.” Die Betonung der ,fleischlichen®, d. h. der
dem Menschen eigentimlichen Existenz will vor allem auf deren Gebrechlichkeit,
Gefihrdetheit und Verginglichkeit hinweisen, auf ihr ,Ausgesetztsein dem Lei-
den und dem Tod, auf das damit verbundene und immer wieder erfahrbare Dun-
kel und Nicht-mehr-Verstehen, auf Prifung und Anfechtung, Sorge und Verzagt-



Einiibung und Weisung 467

heit, Ohnmacht und Verlassenheit, Entmutigung und Angst. Tatsichlich wird all
das in Jesu Leben vorgefunden: Er hat die Leiden und Entbehrungen, die Sorge
und die Ungesichertheit des Lebens gekannt; er verfiigte genauso wenig iiber die
Zukunft wie wir (Mt 24, 36); er wurde ,in jeder Hinsicht versucht gleich uns*
(Hebr 4, 15); er bat den Vater um Abwendung des ihm drohenden Schicksals
(Mk 14, 36 par), er weinte und schrie auf in der duflersten Verlassenheit (Mk
15, 34. 37).

Wie hat er dieses Leben im ,Fleisch bestanden? Nicht anders, als wir es beste-
hen miissen. Ohne eine besondere Hilfe von seiten Gottes, angewiesen auf die
»Walffen seiner Menschheit®, wie die Kirchenviter sagen. In der Stunde der Be-
drdngnis konnte ihm der Gedanke kommen, den Vater um ein Eingreifen zu
bitten, aber er tat es nicht (Mt 26, 53), getren dem, was er als seinen Auftrag
erkannte: ,Einen Leib hast du mir bereitet . . . Siche ich komme, o Gott, deinen
Willen zu erfiillen® (Hebr 10, 5. 7), wie jeder es tun mufi, der als Mensch geboren
wird. Gewif war der Vater bei ihm, in jeder Lage und zu jeder Stunde, aber
auch er erfuhr seine Gegenwart und vernahm seine Stimme nicht anders als wir,
im Geist, wie es von der Stunde der Taufe (Mk 1, 10 f. par) und der Verklarung
(Mk 9, 7 par) oder vor seinem Leiden (Jo 12, 28) ausdriicklich bezeugt wird (die
schwierige Frage nach einer unmittelbaren Gotteserfahrung Jesu kann hier aufier
acht bleiben). Auch auf ihn traf darum zu, was Paulus vom Wirken des Gottesgei-
stets im glaubigen Christen sagt: ,Der Geist Gottes wohnt in euch“ (Rém 8, 9. 11).
»Der Geist selbst bezeugt unserem Geist, dafl wir Kinder Gottes sind* (ebd.); ,er
kommt unserer Schwachheit zu Hilfe* (ebd. 16), er ,betet in uns in wortlosem
Seufzen® (ebd.), er ,ruft in uns: Aba, Vater!“ (Gal 4, 6). ,Der Geist Gottes ruht
auf mir®, sagt Jesus bei Lukas von sich (4, 18). Auch er mufite sich darum wie wir
auf die Anrufe und Antriebe des Geistes einlassen, um sein Leben dem Willen
und Auftrag des Vaters entsprechend zu bestehen, und er hat es vollkommen
getan. ,Der Geist Gottes trieb ihn in die Wiiste hinaus®, lesen wir einmal bei
Markus (1, 12), ein Beispiel nur fiir alle anderen Ereignisse seines Lebens. Mehr-
fach wird von ihm gesagt, daff er im , Geiste erschiittert wurde® (Jo 11, 33; 12, 27),
»im Geist seufzte“ (Mk 7, 34; 8, 12), mit der ganzen Kreatur leidend, die noch
in Seufzen und Wehen liegt und sehnsiichtig wartet auf die Befreiung von der
Knechtschaft unter die Verginglichkeit (Rém 8, 21f.).

Nur im stdndigen Horen auf den Geist, im Sich-Fiihren- und -Leiten-Lassen
durch ihn blieb er immer in der Liebe, an niemanden und nichts versklavt, frei
tiber sich verfiigend, sich Gott und den Menschen verschenkend, auch dort, wo
ihm Widerstand entgegentrat, Hafl und Feindschaft ihm begegnete, und noch
einmal in der letzten Finsternis und Verlassenheit, in der Stunde des Todes:
»Vater, in deine Hande tibergebe ich meinen Geist* (Lk 23, 46). So war es nur das
Offenbarwerden dessen, was er in der Kraft und Gemeinschaft des Gottesgeistes
schon immer gewesen war, wenn er, sterbend ,dem Fleische nach¥, in die Freiheit
der S6hne Gottes auferweckt wurde und das Erbe antrat, das der Vater thm vor-
behalten hatte: Die Herrschaft der Liebe anzutreten, seine Briider an seiner Frei-
heit teilnehmen zu lassen. Denn was immer er getan hatte, hatte er fiir seine
Briider getan, als einer von ihnen, im Bewufltsein der Solidaritit und der Stell-



Einiibung und Weisung 468

vertretung fur alle. So war es auch nur gerecht, wenn er seine Briider als Geschenk
vom Vater empfing, er, ,der Erstgeborene unter vielen Briidern®.

2. Was bedeutet fiir den gldubigen Christen diese Sicht des Geheimnisses der
Menschwerdung, des menschgewordenen Gottessobnes, die das Menschsein Christi
ganz ernst nimmt und sein Leben dynamischer sieht, als es fiir gewGhnlich ge-
schieht, als eine Entwicklung und ein Wachsen, als Ringen und Verzagtheit, und
gerade darin immer neu als einen Sieg, den Sieg des liebend sich Lassenden und
sich Verschenkenden, der sich vergessen zu haben scheint und nichts fiir sich selbst
erstrebt, fiir sich haben will? Ein solcher Christus riickt dem Glaubenden mensch-
lich ndber, obwohl er so ganz anders ist, als wir alle sind, ohne die immer wieder
aufflammende Begierde, ohne die Selbstsucht, die alles, was wir beginnen, zu
vergiften droht. Wir wissen uns als Siinder, als schuldig vor Gott und gegeniiber
dem Mitmenschen, er nicht. Wir denken oft ,fleischlich“, wie Paulus das Wirken
der Unheilsmacht im Menschen nennt, und leben ,nach dem Fleisch“, er nicht.
Wir sind oft zerrissen zwischen den Madchten, die um die Vorherrschaft in uns
ringen (vgl. Rom Kp. 7), er hingegen ist in aller Auseinandersetzung um die
Durdhsetzung des Guten, der Gerechtigkeit und der Liebe, immer der Heile, der
in der Tiefe seines Herzens ganz iiber sich Verfiigende. Wenn er dennoch dem
Glaubenden so nahe ist, dann muf es an der Art und Weise liegen, wie er sich
den Menschen mitteilt, wie er mit ihnen umgeht und spricht. Es ist, als wisse er
gar nicht um sein Anders- und Besser-sein; jedenfalls steigt es nicht in sein Be-
wufltsein auf. Nie kénnte er wie der Pharisier sprechen: ,,O Gott, ich danke dir,
dafl ich nicht so bin wie die iibrigen Menschen, wie die Rauber, Betriiger und
Ehebrecher oder auch wie dieser Zollner® (Lk 18, 11). Zu sehr weifl er sich fiir
die in sich selbst verfangenen, den Goéttern dieser Welt unterworfenen, heillos
gewordenen Menschen verantwortlich. Er will und muf} fir sie da sein, ihnen
offen stehen, ohne Abschirmung und ohne Schonung seiner Person. Er will ihnen
dienen wie der Geringste von allen.

Hier, an diesem Menschen, in der Begegnung mit ihm, wird darum der Glau-
bende inne, was Gnade ist, Gnade Gottes, ohne die es keinen Weg in die Freiheit
gibt und niemand zu einem Leben selbstloser Liebe gelangt. Das war wohl auch
die Erfahrung des Apostels Paulus, als er an Titus schrieb: ,Erschienen ist die
Gnade Gottes, die allen Menschen Rettung bringen will, indem sie uns anleitet,
das Gottwidrige, die Begierden der Welt zu verleugnen, um dieses zeitliche Leben
in edler Selbstzucht, gerecht und gottesfiirchtig zu leben, in Erwartung der seli-
gen Hoffnung® (2, 11-13). In Thm, dem Menschen Jesus, wird Gnade konkret
und greifbar. Wer darum sich selbst finden, er selbst werden, in die Freiheit von
sich und den ihn versklavenden Machten auferstehen, wer sein Leben nach Gottes
Bild und Gleichnis (Gen 1, 27) zur Vollendung bringen will, kann nichts Besseres
und Wirksameres tun — fiir den Christen der einzige Weg —, als sich auf diesen
Menschen einzulassen, ihm nachzufolgen, sich ihm anzuvertrauen, um so in eine
innige Gemeinschaft mit ihm zu kommen. Wo das geschieht, und in dem Mafle
das geschiebt, da vollzieht sich im Nachfolgenden eine allmihliche Wandlung,
da wird er von der Liebe Christi getragen, da nimmt er an dessen Liebe teil, da
wichst in ihm etwas von jener koniglichen Freiheit, die der Liebe eigen ist. Und



Eindibung und Weisung 469

eben an dieser Freiheit geht ihm auf, was es heifit, nicht mehr Knecht und Sklave
im Sinne des Schriftwortes zu sein, sondern zu den Séhnen gezihlt zu werden
und das Erbe antreten zu diirfen, das den miindig gewordenen Séhnen verheifien
ist: ,Alles ist euer, sei es Welt oder Leben oder Tod, sei es Gegenwirtiges oder
Zukiinftiges; alles ist euer, ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes* (1 Kor
8, 22-23).

Was hier beschrieben wird: das Sich-Einlassen auf den Menschen Jesus und die
daraus erfolgende Wandlung des Herzens, ist nicht mit Psychologie hinreichend
erklirt, sondern ein Vorgang im Glauben und darum im Geist. Der Geist eroffnet
dem Glaubenden die Tiefen dieses Menschen, das Geheimnis seiner Freiheit, das
nur von Gott und dessen schenkender Liebe her verstanden werden kann. Der
Geist ist es, der vor allem ein iiberrationales, die Mitte der Person beriihrendes
Verstehen der alle Erkenntnis iibersteigenden Liebe Jesu am Kreuz (vgl. Eph
3, 19) schenkt, der Freiheitstat schlechthin. Hier erschlieft sich dem Glaubenden
die Kraft, in den ihm abgeforderten Tod, in das Sterben seiner selbst, in die Ab-
sage an die geheimen und offenen Gétter seines Lebens immer wieder einzuwil-
ligen, ein Mit-leidender mit Christus zu werden. In solchem Mitleiden, das in
glaubender, hoffender und liebender Gemeinschaft griindet, macht Christus ihn
frei, gibt er ihm Anteil an seiner Freiheit, ruft ,der Geist dessen®, der Jesus von
den Toten auferweckt hat“ (Rom 8, 11), auch ihn zu neuem Leben, zu einem Le-
ben in der Freiheit der Liebe, und aus der erfahrenen Freiheit kommt ihm wieder
die Kraft zur Selbst-verleugnung, zur Absage an die Selbstsucht in den Dingen
und Vorkommnissen des tiglichen Lebens zu. Man mufl den Tod des Sklaven
erleiden, um in die herrliche Freiheit der Sohne eintreten zu konnen, und beides
ist nur moglich in engster Verbundenheit mit Christus. ,Der Geist bezeugt es
unserem Geist.* Wahre Freiheit, in der allein der Mensch mit sich eins wird, ist
nur moglich in Christus und im Geist.

Schauen wir von dieser Hohe noch einmal zuriick. Der ,Gott-mit-uns® in Chri-
stus hat das ,Mit-Christus-Sein“ des Glaubenden ermdglicht. Es ist ein Kreis der
Gnade, in dessen Mitte Christus steht, als ,Erstgeborener unter vielen Briidern®.
Ihn hat Gott als ersten erwihlt, vor Beginn der Zeiten, stellvertretend fiir die
vielen. In ihm hat er darum auch uns ,im voraus erkannt® und ,vorausbestimmt“
zur Anteilnahme am Geheimnis des menschgewordenen Gottessohnes. Es ist ein
Angebot, das anzunehmen oder abzulehnen in die Hand des Menschen gelegt ist.
Wo einer glaubend, hoffend und liebend auf die im Grunde einzige Gnade Got-
tes, aus deren Quelle alle anderen Gnaden flieflen und in der sie alle zusammen-
gefafit sind, auf den ,Gott-mit-uns“ in Christus, eingeht, da wird er ,dem Bild
des Sohnes“, dem Inbild der Freiheit in der Liebe, dem Frei-sein fiir Gott und
die Mitmenschen, ,gleichgestaltet*, und erst inmitten aller, die zu dieser Gleich-
gestalt gekommen sind, inmitten der mindig gewordenen Sohne, die das ihnen
zugesprochene Erbe, die Herrschaft der Liebe, antreten, enthiillt sich die ganze
Wahrheit des Wortes, dafl Christus ,der Erstgeborene unter vielen Briidern® ist.

Friedrich Wulf §]





