
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Der Erstgeborene unter vielen Brüdern" (Rom 8,29) 

Der Geist selbst bezeugt unserem Geist, daß wir Kinder Gottes sind. 
Wenn aber Kinder, dann auch Erben, Erben Gottes und Miterben 
Christi, falls wir nur mit ihm leiden, auf daß wir auch mitverherrlicht 
werden ... Denn jene, die er im voraus erkannte, die hat er auch 
vorausbestimmt, dem Bilde seines Sohnes gleichgestaltet zu werden, 
damit er der Erstgeborene sei unter vielen Brüdern. 

Rom 8, 16-17.29 

Wir lesen das Schriftwort, die Verse des Römerbriefes, im Hinblick auf das 
Geheimnis der Menschwerdung Gottes und fragen nach seiner Bedeutung für 
unser eigenes Menschsein, für unsere Daseinsbewältigung, für unsere Vollendung 
und unser Heil. 

1. Die Menschwerdung Christi ist die tiefste und endgültige Kundgabe der Offen- 
barungsgeschichte, daß Gott ein •Gott-mit-uns" ist (vgl. Ps 46 [45] 8. 12; Mt 
1, 23; Lk 1, 28), auf unserer Seite steht, unser Schicksal und unsere Not sein Eigen 
geworden sind. Jesu Dasein und Leben erweisen sich für unsere Erfahrung in 
erster Linie als ein •Mit-uns-sein". Christus war auch Lehrer, Prophet, Offen- 
barer, aber in erster Linie Mensch mit den Menschen, Bruder unter Brüdern. Er 
hat Sinn und Aufgabe des Menschseins nicht nur vorbildhaft, sondern stellver- 
tretend für uns alle erfüllt, so daß auch wir es können, aber nur im •Mit-sein" 
mit Christus, in seiner Nachfolge, in der glaubenden, hoffenden und liebenden 
Gemeinschaft mit ihm. Das •Mit-uns-sein" Christi und das •Mit-Christus-sein" 
des Menschen sind einander zugeordnet; sie erhellen den Vorgang der Heil- 
werdung zur Vollendung des Menschen. 

Das Johannesevangelium sagt geheimnisvoll und fast schockierend hart, •das 
(ewige) Wort (Gottes)" sei •Fleisch geworden" (Jo 1, 14). Nüchterner, aber mit 
dem gleichen Wort drückt es Paulus aus, wenn er schreibt, Christus stamme •dem 
Fleische nach" aus Davids Geschlecht (Rom 1, 3; 9, 5 b), er sei •vom Weibe gebo- 
ren" (Gal 4, 4). •Fleisch" besagt hier die normale und unverkürzte Daseinsbedin- 
gung des Menschen. Entsprechend heißt es im Philipperbrief (2,7): •Er wurde uns 
Menschen gleich und (sein Leben lang, bis zum Tod am Kreuz, in allem, wie er 
sich gab) als Mensch erfunden." Die Betonung der •fleischlichen", d. h. der 
dem Menschen eigentümlichen Existenz will vor allem auf deren Gebrechlichkeit, 
Gefährdetheit und Vergänglichkeit hinweisen, auf ihr •Ausgesetztsein dem Lei- 
den und dem Tod, auf das damit verbundene und immer wieder erfahrbare Dun- 
kel und Nicht-mehr-Verstehen, auf Prüfung und Anfechtung, Sorge und Verzagt- 



Einübung und Weisung 467 

heit, Ohnmacht und Verlassenheit, Entmutigung und Angst. Tatsächlich wird all 
das in Jesu Leben vorgefunden: Er hat die Leiden und Entbehrungen, die Sorge 
und die Ungesichertheit des Lebens gekannt; er verfügte genauso wenig über die 
Zukunft wie wir (Mt 24,36); er wurde •in jeder Hinsicht versucht gleich uns" 
(Hebr 4, 15); er bat den Vater um Abwendung des ihm drohenden Schicksals 
(Mk 14, 36 par), er weinte und schrie auf in der äußersten Verlassenheit (Mk 
15, 34. 37). 

Wie hat er dieses Leben im •Fleisch" bestanden? Nicht anders, als wir es beste- 
hen müssen. Ohne eine besondere Hilfe von Seiten Gottes, angewiesen auf die 
•Waffen seiner Menschheit", wie die Kirchenväter sagen. In der Stunde der Be- 
drängnis konnte ihm der Gedanke kommen, den Vater um ein Eingreifen zu 
bitten, aber er tat es nicht (Mt 26, 53), getreu dem, was er als seinen Auftrag 
erkannte: •Einen Leib hast du mir bereitet ... Siehe ich komme, o Gott, deinen 
Willen zu erfüllen" (Hebr 10, 5. 7), wie jeder es tun muß, der als Mensch geboren 
wird. Gewiß war der Vater bei ihm, in jeder Lage und zu jeder Stunde, aber 
auch er erfuhr seine Gegenwart und vernahm seine Stimme nicht anders als wir, 
im Geist, wie es von der Stunde der Taufe (Mk 1, 10 f. par) und der Verklärung 
(Mk 9, 7 par) oder vor seinem Leiden (Jo 12, 28) ausdrücklich bezeugt wird (die 
schwierige Frage nach einer unmittelbaren Gotteserfahrung Jesu kann hier außer 
acht bleiben). Auch auf ihn traf darum zu, was Paulus vom Wirken des Gottesgei- 
stets im gläubigen Christen sagt: •Der Geist Gottes wohnt in euch" (Rom 8, 9. 11). 
•Der Geist selbst bezeugt unserem Geist, daß wir Kinder Gottes sind" (ebd.); •er 
kommt unserer Schwachheit zu Hilfe" (ebd. 16), er •betet in uns in wortlosem 
Seufzen" (ebd.), er •ruft in uns: Aba, Vater!" (Gal 4, 6). •Der Geist Gottes ruht 
auf mir", sagt Jesus bei Lukas von sich (4, 18). Auch er mußte sich darum wie wir 
auf die Anrufe und Antriebe des Geistes einlassen, um sein Leben dem Willen 
und Auftrag des Vaters entsprechend zu bestehen, und er hat es vollkommen 
getan. •Der Geist Gottes trieb ihn in die Wüste hinaus", lesen wir einmal bei 
Markus (1, 12), ein Beispiel nur für alle anderen Ereignisse seines Lebens. Mehr- 
fach wird von ihm gesagt, daß er im •Geiste erschüttert wurde" (Jo 11, 33; 12, 27), 
•im Geist seufzte" (Mk 7, 34; 8, 12), mit der ganzen Kreatur leidend, die noch 
in Seufzen und Wehen liegt und sehnsüchtig wartet auf die Befreiung von der 
Knechtschaft unter die Vergänglichkeit (Rom 8, 21 f.). 

Nur im ständigen Hören auf den Geist, im Sich-Führen- und -Leiten-Lassen 
durch ihn blieb er immer in der Liebe, an niemanden und nichts versklavt, frei 
über sich verfügend, sich Gott und den Menschen verschenkend, auch dort, wo 
ihm Widerstand entgegentrat, Haß und Feindschaft ihm begegnete, und noch 
einmal in der letzten Finsternis und Verlassenheit, in der Stunde des Todes: 
•Vater, in deine Hände übergebe ich meinen Geist" (Lk 23, 46). So war es nur das 
Offenbarwerden dessen, was er in der Kraft und Gemeinschaft des Gottesgeistes 
schon immer gewesen war, wenn er, sterbend •dem Fleische nach", in die Freiheit 
der Söhne Gottes auferweckt wurde und das Erbe antrat, das der Vater ihm vor- 
behalten hatte: Die Herrschaft der Liebe anzutreten, seine Brüder an seiner Frei- 
heit teilnehmen zu lassen. Denn was immer er getan hatte, hatte er für seine 
Brüder getan, als einer von ihnen, im Bewußtsein der Solidarität und der Stell- 



Einübung und Weisung 468 

Vertretung für alle. So war es auch nur gerecht, wenn er seine Brüder als Geschenk 
vom Vater empfing, er, •der Erstgeborene unter vielen Brüdern". 
2. Was bedeutet für den gläubigen Christen diese Sicht des Geheimnisses der 
Menschwerdung, des menschgewordenen Gottessohnes, die das Menschsein Christi 
ganz ernst nimmt und sein Leben dynamischer sieht, als es für gewöhnlich ge- 
schieht, als eine Entwicklung und ein Wachsen, als Ringen und Verzagtheit, und 
gerade darin immer neu als einen Sieg, den Sieg des liebend sich Lassenden und 
sich Verschenkenden, der sich vergessen zu haben scheint und nichts für sich selbst 
erstrebt, für sich haben will? Ein solcher Christus rückt dem Glaubenden mensch- 
lich näher, obwohl er so ganz anders ist, als wir alle sind, ohne die immer wieder 
aufflammende Begierde, ohne die Selbstsucht, die alles, was wir beginnen, zu 
vergiften droht. Wir wissen uns als Sünder, als schuldig vor Gott und gegenüber 
dem Mitmenschen, er nicht. Wir denken oft •fleischlich", wie Paulus das Wirken 
der Unheilsmacht im Menschen nennt, und leben •nach dem Fleisch", er nicht. 
Wir sind oft zerrissen zwischen den Mächten, die um die Vorherrschaft in uns 
ringen (vgl. Rom Kp. 7), er hingegen ist in aller Auseinandersetzung um die 
Durchsetzung des Guten, der Gerechtigkeit und der Liebe, immer der Heile, der 
in der Tiefe seines Herzens ganz über sich Verfügende. Wenn er dennoch dem 
Glaubenden so nahe ist, dann muß es an der Art und Weise liegen, wie er sich 
den Menschen mitteilt, wie er mit ihnen umgeht und spricht. Es ist, als wisse er 
gar nicht um sein Anders- und Besser-sein; jedenfalls steigt es nicht in sein Be- 
wußtsein auf. Nie könnte er wie der Pharisäer sprechen: •0 Gott, ich danke dir, 
daß ich nicht so bin wie die übrigen Menschen, wie die Räuber, Betrüger und 
Ehebrecher oder auch wie dieser Zöllner" (Lk 18, 11). Zu sehr weiß er sich für 
die in sich selbst verfangenen, den Göttern dieser Welt unterworfenen, heillos 
gewordenen Menschen verantwortlich. Er will und muß für sie da sein, ihnen 
offen stehen, ohne Abschirmung und ohne Schonung seiner Person. Er will ihnen 
dienen wie der Geringste von allen. 

Hier, an diesem Menschen, in der Begegnung mit ihm, wird darum der Glau- 
bende inne, was Gnade ist, Gnade Gottes, ohne die es keinen Weg in die Freiheit 
gibt und niemand zu einem Leben selbstloser Liebe gelangt. Das war wohl auch 
die Erfahrung des Apostels Paulus, als er an Titus schrieb: •Erschienen ist die 
Gnade Gottes, die allen Menschen Rettung bringen will, indem sie uns anleitet, 
das Gottwidrige, die Begierden der Welt zu verleugnen, um dieses zeitliche Leben 
in edler Selbstzucht, gerecht und gottesfürchtig zu leben, in Erwartung der seli- 
gen Hoffnung" (2, 11-13). In Ihm, dem Menschen Jesus, wird Gnade konkret 
und greifbar. Wer darum sich selbst finden, er selbst werden, in die Freiheit von 
sich und den ihn versklavenden Mächten auferstehen, wer sein Leben nach Gottes 
Bild und Gleichnis (Gen 1,27) zur Vollendung bringen will, kann nichts Besseres 
und Wirksameres tun - für den Christen der einzige Weg -, als sich auf diesen 
Menschen einzulassen, ihm nachzufolgen, sich ihm anzuvertrauen, um so in eine 
innige Gemeinschaft mit ihm zu kommen. Wo das geschieht, und in dem Maße 
das geschieht, da vollzieht sich im Nachfolgenden eine allmähliche Wandlung, 
da wird er von der Liebe Christi getragen, da nimmt er an dessen Liebe teil, da 
wächst in ihm etwas von jener königlichen Freiheit, die der Liebe eigen ist. Und 



Einübung und Weisung 469 

eben an dieser Freiheit geht ihm auf, was es heißt, nicht mehr Knecht und Sklave 
im Sinne des Schriftwortes zu sein, sondern zu den Söhnen gezählt zu werden 
und das Erbe antreten zu dürfen, das den mündig gewordenen Söhnen verheißen 
ist: •Alles ist euer, sei es Welt oder Leben oder Tod, sei es Gegenwärtiges oder 
Zukünftiges; alles ist euer, ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes" (1 Kor 
3, 22-23). 

Was hier beschrieben wird: das Sich-Einlassen auf den Menschen Jesus und die 
daraus erfolgende Wandlung des Herzens, ist nicht mit Psychologie hinreichend 
erklärt, sondern ein Vorgang im Glauben und darum im Geist. Der Geist eröffnet 
dem Glaubenden die Tiefen dieses Menschen, das Geheimnis seiner Freiheit, das 
nur von Gott und dessen schenkender Liebe her verstanden werden kann. Der 
Geist ist es, der vor allem ein überrationales, die Mitte der Person berührendes 
Verstehen der alle Erkenntnis übersteigenden Liebe Jesu am Kreuz (vgl. Eph 
3, 19) schenkt, der Freiheitstat schlechthin. Hier erschließt sich dem Glaubenden 
die Kraft, in den ihm abgeforderten Tod, in das Sterben seiner selbst, in die Ab- 
sage an die geheimen und offenen Götter seines Lebens immer wieder einzuwil- 
ligen, ein Mit-leidender mit Christus zu werden. In solchem Mitleiden, das in 
glaubender, hoffender und liebender Gemeinschaft gründet, macht Christus ihn 
frei, gibt er ihm Anteil an seiner Freiheit, ruft •der Geist dessen", der Jesus von 
den Toten auferweckt hat" (Rom 8, 11), auch ihn zu neuem Leben, zu einem Le- 
ben in der Freiheit der Liebe, und aus der erfahrenen Freiheit kommt ihm wieder 
die Kraft zur Selbst-verleugnung, zur Absage an die Selbstsucht in den Dingen 
und Vorkommnissen des täglichen Lebens zu. Man muß den Tod des Sklaven 
erleiden, um in die herrliche Freiheit der Söhne eintreten zu können, und beides 
ist nur möglich in engster Verbundenheit mit Christus. •Der Geist bezeugt es 
unserem Geist." Wahre Freiheit, in der allein der Mensch mit sich eins wird, ist 
nur möglich in Christus und im Geist. 

Schauen wir von dieser Höhe noch einmal zurück. Der •Gott-mit-uns" in Chri- 
stus hat das •Mit-Christus-Sein" des Glaubenden ermöglicht. Es ist ein Kreis der 
Gnade, in dessen Mitte Christus steht, als •Erstgeborener unter vielen Brüdern". 
Ihn hat Gott als ersten erwählt, vor Beginn der Zeiten, stellvertretend für die 
vielen. In ihm hat er darum auch uns •im voraus erkannt" und •vorausbestimmt" 
zur Anteilnahme am Geheimnis des menschgewordenen Gottessohnes. Es ist ein 
Angebot, das anzunehmen oder abzulehnen in die Hand des Menschen gelegt ist. 
Wo einer glaubend, hoffend und liebend auf die im Grunde einzige Gnade Got- 
tes, aus deren Quelle alle anderen Gnaden fließen und in der sie alle zusammen- 
gefaßt sind, auf den •Gott-mit-uns" in Christus, eingeht, da wird er •dem Bild 
des Sohnes", dem Inbild der Freiheit in der Liebe, dem Frei-sein für Gott und 
die Mitmenschen, •gleichgestaltet", und erst inmitten aller, die zu dieser Gleich- 
gestalt gekommen sind, inmitten der mündig gewordenen Söhne, die das ihnen 
zugesprochene Erbe, die Herrschaft der Liebe, antreten, enthüllt sich die ganze 
Wahrheit des Wortes, daß Christus •der Erstgeborene unter vielen Brüdern" ist. 

Friedrich Wulf SJ 




