BUCHBESPRECHUNGEN

Theologie der Gegenwart

Rahner, Karl: Schriften zur Theologie
Bd. IX (Konfrontationen). Einsiedeln-
Zirich-Koln, Benziger-Verlag 1970.
594 S, Ln. DM 385,

Das Erlebnis beim Studium von Rahner-
Aufsitzen bleibt sich gleich. Es gibt Durst-
strecken; man erkennt Gedanken, Formu-
lierungen, Sitze und auch ganze Abschnitte
aus anderen seiner Arbeiten wieder; man
arbeitet sich mithsam hindurch durch Ein-
leitungen und Einschrinkungen, durch Ab-
weisungen falscher Fragestellungen und
Riickversicherungen mittels anderer theolo-
gischer Erkenntnisse, durch die sich wieder-
holenden Beteuerungen, dies und jenes
nicht oder nur unvollkommen behandeln zu
wollen und zu kénnen. Aber all die Miihe
wird véllig wettgemacht durch die — in die-
sem Band wieder besonders reichen und
reichhaltigen (multa et multum)-Einblicke
in das Christentum von heute. Sie sind —
wiedernm typisch Rahner — doppelter Art:
weit und iiberweit nach vorne ausgreifend;
und dann wiederum im grofen Bogen das
Ganze der dhristlichen Botschaft einbrin-
gend.

Nach vorne in des Wortes wortlichster
Bedeutung greift z. B. die Bestimmung des
»Inhalt(s) der christlichen Verkiindigung . . .
(als) offengehaltene Frage nach der absolu-
ten Zukunft“. Das ist kein bonmot, sondern
Grundeinsicht: Die christliche Botschaft ,be-
steht... in sonst eigentlich nichts* (525).
Nach vorne greift die Betonung der Kritik:
»Wir stehen kritisch zur Kirche, weil diese
Kritik zum Wesen unseres Glaubens selber
gehort, da er mit dem Glauben der Kirche
unterwegs ist zum ewigen Licht* (497).
Hierhin gehért auch der ,Zeitindex® der
Gotteserfahrung; sie wird sein ,nicht so
sehr die Existenz des weisen, kontempla-
tiven Heiligen ..., sondern dic des unpa-
thetisch und schweigend seine einsame Ver-
antwortung tragenden Menschen, der fiir
die anderen selbstlos da ist* (178). Das
klingt anders, als was Rahner noch vor

kurzem prophezeite und viele ihm nach-
sprachen, daf} der Christ der Zukunft nim-
lich ein Mystiker sein werde.

Aber in dieser Neuakzentuierung liegt
ein Grundzug des Buches: Rahners An-
fechtung — wenn das Lutherische Wort er-
laubt ist — bildet weniger das ,Geheimnis
Gottes”, sondern die Unzulidnglichkeit der
konkreten Kirche. Die Frage nach dem un-
reduzierbaren Pluralismus der Theologien
und der Glaubens-Weisen stellt sich. Augu-
stinus wird umgedreht: Nicht die Autori-
tit der Kirche bewegt, dem Evangelium zu
glauben, sondern ,Ich wiirde der Autoritit
der Kirche nicht glauben, wiirde mich nicht
das Evangelium dazu bewegen® (360). ,Die
faktischen Tréger des Lehramts (aber) sind
mindestens hinsichtlich des Lehrinhalts von
ciner Kirche abhingig, die nicht einfach
einseitige Funktion des Amtes in der Kir-
che ist. An diesem Glauben ... wirken alle
Glieder der Kirche . .. mit“ (344). ,Eigent-
lich“ ist es ,selbstverstindlich®, dafl ,das
Lehramt ... sich selbst in einem gewissen
Sinn und approximativ immer mehr iiber-
flissig machen® miisse (364). Dogma als
~Sprachregelung® ist eines der wichtigsten
Themen des Bandes.

Doch diese Vorblicke sind auf dem Hin-
tergrund des groflen Bogens Rahners zu le-
sen. Und da heifit es: ,Man kann die Kir-
che nur in der Kirche reformieren...*
(442); da wird gewarnt vor dem , Argernis®
auf der Kanzel (477); da wird von der
Wahrheit gezeigt, dafl sie — gerade als volle
~ yetwas mit Institution zu tun® hat (492);
da wird ,Das Ja zur konkreten Kirche“ be-
schworen (479-497).

Welchem Theologen gelingt es wie Rah-
ner, weitest vorgreifende Aussagen hinein-
zustellen in diesen lebendigen Glauben, der
aus jeder seiner Zeilen spricht?

J. Sudbrack SJ

Bilanz der Theologie im 20. Jahrhun-
dert. Perspektiven, Stromungen, Mo-
tive der christlichen und nichtchristli-



Buchbesprechungen

chen Welt. Bd. I bis III. — Ergdnzungs-
band: Bahnbrechende Theologen. Hrsg.
v. Herbert Vorgrimler und Robert van
der Gucht. Freiburg i. Br., Herder 1969/
1970. 471, 453, 562, 240 S., Ln., Bd. 1
bis III je 64,- DM, Erginzungsband
32~ DM.

Bilanzziehen heifit Beurteilen. Natiirlich
bergen umfangreiche Sammelwerke wie
vorliegendes manche Kostbarkeit: H. Miih-
lens prdziser und reich dokumentierter
Uberblick iiber die Gnadenlehre; J. Beu-
mers souverane Ubersicht {iber Theologie-
und Dogmengeschichte und H. Crouzels
knappe, aber hilfreiche Zusammenfassung
der patrologischen Forschungen; Breunings
Skizze der Trinititstheologie, die — man
lese und staune — in Guardini einen Hohe-
punkt setzt; die Schilderung der Entwick-
lung katholischer, evangelischer, anglikani-
scher und orthodoxer Theologie. Aber Liik-
ken sind aus der Natur der Sache unver-
meidlich. So haben es weder der Uberblick
iiber ,Fragen der Soziologie an die Christ-
liche Theologie“ noch der iber die Philo-
sophie (mit einem Kapitel: Marxismus) fir
noétig befunden, Adorno, Horkheimer oder
Habermas auch nur zu erwihnen,

Liegt es aber in der Konzeption der Bén-
de oder liegt es in der Theologie, deren
Bilanz gezogen wird, dafl die ,geistliche
Theologie“ total ausfallt? Ohne Ubertrei-
bung: total (wenn man von Auberts und
Denzlers geschichtlicher [nicht dogmati-
cher!] Riickschau absieht). Uber das Gebet
wird z. B. nur gehandelt unter a) ,Riten,
Gebet und magische Mentalitdt“, und b)
Buddhismus. Von Frémmigkeit hért man
laut Register nur unter ,islamisch-christli-
che ,communio in spiritualibus‘“. Ich glaube,
das geniigt.

Entschiddigt wird man durch den Ab-
schluflband: Bahnbrechende Theologen. Im
»Geistlichen® (ein Unterabschnitt heifit:
»Spirituelle Unerschopflichkeit“) waren alle
engagiert, die evangelischen wie katholi-
schen Autoren. Interessant ist, dafl die
»sorgfaltigen Uberlegungen® der Heraus-
geber nur Ordenstheologen fiir wirdig
befanden, unter die katholischen Autoren
aufgenommen zu werden — Chenu, Rahner,
Congar, de Lubac; die Ausnahme, v. Bal-
thasar, ist eigentlich keine —, die {ibrigens
in den finfziger Jahren alle cinmal mit

471

dem Heiligen Offizium in Konflikt gerieten.
Wie wird man spiter iiber die Konflikte
unserer Zeit Bilanz ziehen?

Ohne die groflartige und ,geistliche®
Skizze Congars iiber seinen Mitbruder
Chenu abzuwerten, ist dennoch Lehmanns
Rahner-Bild herauszustellen. Es gibt mehr
als ,erste Leseratschlige zur Einfithrung®
in Rahners Theologie (143); es erstellt ein
Portrit des Theologen und stellt eine Auf-
gabe fiir die Gesamttheologie ,,im 20. Jahr-
hundert®, Es kennt die Aporien bei Rahner
— aber sind es nicht die ,Aporien® des theo-
logischen Denkens iiberhaupt? Es weifl von
seiner oft schweren Sprache, von seinem
sexperimentellen Stil“, worin das Denken
sich ,zusehends mehr an seinen eigenen
Néten® entziindet (155 £.). Aber die Rahner-
kritiker der letzten Jahre sollten nach Leh-
manns, auf breite Strecken brillant geschrie-
benem Essai ein wenig kiirzer treten. Das
vielstimmige Herummikeln an Rahners
stranszendentalem“ Denken hat gar nicht
bemerkt, daf} es ein ,transzendentaler An-
satz von unten® ist (163); darin aber liegt
sowohl die ,Empirie* der Offenbarungs-
wahrheit wie die Sensibilitit fir die Néte
der Gegenwart. Mit der ,Anthropozentrik®
darf auch nur noch der sich auseinanderset-
zen, der begriffen hat, dal ,das wirkliche
Wesen des Menschen, irgendwie alles zu
sein“, eine ,vereinfachte anthropologische
Reduktion® iiberhaupt nicht ,erlaubt” (165).

Hoffentlich bleibt dieses ,Portrit“ nicht
in dem Sammelwerk versteckt! Es zeigt am
deutlichsten: Der aufgezeigte Fehlerquo-
tient in vorliegender Bilanz geht nicht auf
Kosten der ,bahnbrechenden Theologen®;
sie waren sich dessen bewufit, was Congar
von Chenu zitiert: ,Eine Theologie, die
dieses Namens wiirdig ist, ist eine Spiri-
tualitdt, die ihrer religiésen Erfahrung
addquate rationale Instrumente gefunden

hat“ (108). J. Sudbrack S]

F. Refoulé, C.-]. Geffré, ].-M. Pohier,
Ch. Duguoc: Avenir de la théologie.
Paris, Les Editions du Cerf 1968. 1448S.,
12,- F.

Das vorliegende Biichlein geht der Krise
der Theologie, die man kaum noch zu zitie-
ren wagt, auf den Grund. Vier Dominika-
nertheologen unternehmen es, aus der



Buchbesprechungen

gegenwartigen geistigen Situation die Aus-
gangsbedingungen einer Theologie der Zu-
kunft zu bestimmen. Der erste Beitrag iiber
das Wort Gottes und die menschliche Spra-
che (Refoulé) bietet niichterne Voraussagen
iber den kulturellen und philosophischen
Pluralismus, der alle kiinftige Theologie
bestimmen wird. Allerdings wird das
Sprachproblem m.E. nicht radikal genug
gesehen, weil die wohl hérteste Anfrage an
theologisches Sprechen von seiten der ana-
lytischen Sprachphilosophie nicht mit ein-
bezogen wird. C. Geffré untersucht die Be-
deutung des philosophischen Fragens fiir
die Zukunft der Theologie. Es fillt auf,
daf} die angefiihrten Denkstrémungen (Per-
sonalismus, Anthropozentrik, Transzenden-
talphilosophie) schon nicht mehr der eigent-
lich kritische Punkt fiir eine Auseinander-
setzung von der Theologie her sind, und es
ist bedauerlich, dafl gerade in einem fran-
zOsischen Beitrag zur Frage der Struktura-
lismus unerwihnt bleibt und der Marxis-
mus nur genannt wird. Bedeutsam sind die
Forderungen von J. Pohier, der angeht ge-
gen die Disqualifikation der Psychologie
als ,blofler* Wissenschaft gegeniiber der
Philosophie und damit im Grunde die
epistemologische Spaltung von Naturwis-
senschaft und Philosophie als Frage nach
dem ,Sinn“ attackiert. Man spricht viel
tber ,Geschichtlichkeit*, weifl aber recht
wenig dariiber, wie der konkrete Mensch
sie erfahrt; die Bedingungen und Gesetze
der Freiheit und des menschlichen Han-
delns sind dem Theologen oft unbekannt.
Hier kann der Beitrag der Psychologie
nicht ernst genug genommen werden. Ge-
rade von daher kénnte aber das Handeln
der Christen als ,locus theologicus® auf
neue Weise Bedeutung gewinnen. Ck. Du-
quoc erinnert die ,wissenschaftliche“ Theo-
logie an ihre Verantwortung gegeniiber
dem gelebten kirchlichen Leben und seinen
Verdnderungen. Die selbstgeféllige Dis-
pens von dieser Verantwortung trigt bei
zu den Wucherungen des religiésen Lebens
mancher Gliubigen, die sich den ,,unmittel-
baren“ Zugang zu Gott dann eben selber
suchen. Naserlimpfen der wissenschaftlichen
Theologie angesichts solcher Fehlformen
verurteilt sich selbst. Besonders dieser
letzte Beitrag, aber auch die anderen, ma-
chen deutlich, daf es fiir den Christen keine
Entlastung von den Problemen der Theo-

472

logie mehr geben kann - auch nicht in
einem geistlichen Schonbereich.
K. H. Crumbadh §]

Heinen, Wilhelm und Schreiner, Josef
(Hrsg.): Erwartung — Verheiflung — Er-
fillung. Wiirzburg, Echter 1969. 346 S.,
Brosch., 16,80 DM.

Die immer noch anwachsende Literatur zum
Thema ,Hoffnung“ ist keineswegs eine
tiberfliissige und torichte Mode-Erscheinung,
sondern erkldrt sich zum Teil aus einem
gewissen Nachholbedarf der traditionellen
Theologie und entspricht der allgemein
menschlichen Erfahrung, ,dafl es kein Le-
ben ohne Erwartung... gibt“. Mitglieder
der katholisch-theologischen Fakultit in
Miinster verfafiten dazu 14 Beitrige von
hohem wissenschaftlichen Niveau, aber von
unterschiedlicher Aktualitét.

Ins Zentrum der biblisch-exegetischen
Problematik stéft W. Thiising vor, indem
er erklart, dafl ,Gott in Christus die Ver-
heiflung nicht einfach durch endgiiltige Er-
fillung erledigt, sondern sie durch die Vor-
erfillung in ihrer Weite und Gréfe neu
eréffnet* hat. Weitere Studien gelten der
Berufung Israels und ihrer bleibenden Be-
deutung (Eising); der prophetischen Befzhi-
gung, auch in Zeiten des gottlichen Straf-
gerichtes von neuer Heilszuwendung zu
kiinden (Schreiner); und der Nah-Erwar-
tung der christlichen Urgemeinden (K&tting).

Das Hauptinteresse des Lesers wird sich
den Aufsitzen zuwenden, die der Proble-
matik des Streites zwischen Politik und Re-
ligion um die Zukunft des Menschen ge-
widmet sind. Hier geht J. B. Metz mit Sie-
benmeilenstiefeln auf die Frage zu, ,ob
nicht vieles von unserem Kapital an Sehn-
sucht und Liebe an jene Fronten sozialen
Kampfes abgeflossen ist, wo Menschen der
verschiedenen Herkunft zu Revolutiondren
werden, weil sie mehr Sehnsucht haben und
mehr licben als wir.“ Christliche Armut ist
fir ihn absolut ,keine Resignationsfigur®,
obwohl er Wert auf die Feststellung legt,
dafl wir in dieser Armut ,immer eine Frage
zuviel fiir alle Antworten unserer eigenen
Zukunfisbilder“ baben. Fiir W. Kasper ist
das vieldiskutierte Problem der revolutio-
niaren Gewalt hingegen ,wohl nicht das
theologische Zentralproblem®, vielmehr
»eine Grenzfrage, die man je nach der
Situation, also kasuistisch nach den tradi-



Buchbesprechungen

tionellen Regeln des Widerstandsrechtes . . .
16sen mufB“. Sein theologiegeschichtlich in-
teressanter — in der Ablehnung jeder Pro-
tologie freilich etwas einseitiger — Beitrag
sieht das eigentliche Problem in der Frage,
was ,die aufgewiesene Differenz zwischen
christlicher Verheiflung und politischer Uto-
pie fiir den Menschen und die Welt konkret
zu bedeuten hat®. Gott ist fiir ihn die Hoff-
nung unserer Hoffnungen, ,die Kraft, die
unsere Utopie erst zu sich selbst ermiachtigt
und ermutigt®. Die Frage ,Kommt das ver-
heiflene Reich Gottes durch Revolution?®
wird dann von P.Lengsfeld ausdriicklich
gestellt. Sehr konkrete Uberlegungen lassen
deutlich werden, daf§ sie nicht einfach mit
Ja oder Nein beantwortet werden kann.
Die Verheifung des Reiches Gottes tritt
unter verschiedenen Gestalten auf, fiir L.
»symbolhafte Handlungen, die eine frag-
mentarische Erfahrung des kommenden
Gottesreiches und dadurch Glauben an das
verheiflene Reich Gottes erméglicht haben®,
Als eine dieser Gestalten ist unter bestimm-
ten Verhiltnissen ,durchaus auch die Revo-
lution denkbar*®.

Von den ibrigen Beitrdgen ist der von
‘W. Weber iiber vermeidbare Frustrationen
im gesellschaftlichen Leben und der von N.
Greinacher, der iiberhéhte Anspruch der
Kirche und {iberhéhte Erwartungen der
Kirchenglieder relativiert, noch besonders
originell und interessant.

Ein ausfiihrlicheres Inhaltsverzeichnis
oder ein entsprechendes Sach- und Perso-
nenregister hidtte dem Leser den Zugang
zu diesem anregenden und reichhaltigen
Sammelband wesentlich erleichtert. So bleibt
leider vieles im Text versteckt, bis man zu-
fallig darauf stofit. F. ]. Steinmetz S]

Peerlind:, Franz: Rudolf Bultmann als
Prediger. Verkindigung als Vollzug
seiner Theologie. Hamburg-Bergstedt,
Herbert Reich 1970. 266 S., Brosch.,
20,- DM.

Uber Rudolf Bultmann, der in diesem Jahr
seinen 86. Geburtstag beging, und seine
theologischen Anregungen und Konzeptio-
nen wurden in den letzten beiden Jahr-
zehnten zahlreiche Arbeiten vorgelegt. Sein
umfassendes Predigtwerk hingegen ist bis-
her m. W. noch nicht als Ganzes vorgestellt
und analysiert worden. Der V{. (ein belgi-
scher Redemptoristenpater) versucht es mit

473

der Intention, anhand eines grofien Autors
fiir die pastorale Praxis zu erfahren, ,was
Verkiindigung des Wortes Gottes zu be-
deuten habe“. Promotor der Dissertation
war Professor Schillebeeckx von der Uni-
versitdt Nimwegen.

Der Wert der Untersuchung liegt sicher
vor allem in der sorgfiltigen Material-
sammlung, die auch dem Prediger unserer
Tage als Fundgrube existentieller Thema-
tik willkommen sein diirfte. (Leider fehlt
ein Schriftstellenverzeichnis.) Was hier iiber
den ,Sitz im Leben® der Predigten, ihre
Struktur und ihren ,Ausban® (gemeint ist
die Bezugnahme anf den Gemeindegottes-
dienst, auf Dichter, Denker und ihre Philo-
sophien) ausgefithrt wird, kann allgemei-
nes Interesse beanspruchen. Man mufl es
zugeben: ,Bultmann kennt die schlichte
Volkssprache und weifl mit einfachen Sat-
zen in die Tiefe menschlicher Lebensfragen
einzudringen und sie zu kldren® (257). Er
tberrascht durch eindringliche Einfalt, die
angesichts der heute vielerorts iblichen
theologischen ,Glossolalie“ zunichst als
Wohltat empfunden wird. Man mufl nicht
wauf das Interesse an Radio, Fernsehen
und Sport, auf politische Leidenschaften
oder die Faszination der Geschlechtlichkeit,
auf Wirtschaftserfolge oder Reisefieber®
hinweisen, um wahrhaft aktuell zu sein.
» Vielmehr gehért zum Inhalt der Predigt
der Mensch in seiner Grundsitvation, die
allezeit und allerorten die gleiche ist:
Freude und Leid, Liebe und Haf}, Gite
und Bosheit“ usw, (246). ,Das Neue Testa-
ment enthilt kein Wort, das Riacksicht anf
eine Situation nimmt, wie etwa den Wech-
sel der Jahre und ihrer Zeiten oder aunf die
Abschnitte, in die die Arbeit die Zeit glie-
dert* (159). Der V{. versteht es, die Pre-
digten Bultmanns als ,,Gipfel“ seiner Theo-
logie zu durchlenchten. Eine christliche
»Normaldogmatik® gibt es fiir ihn nicht,
»weil die theologische Anfgabe nicht defi-
nitiv zu 18sen ist“ (236). Grund genug, dafl
Bultmann die Arbeit im Vorwort als ,einen
wertvollen Beitrag zum Skumenischen Ge-
sprach“ beurteilt.

Aber Bultmann erscheint, im Gegensatz
etwa zu Bonhoeffer, der anflerhalb der Kir-
che anfwudhs, von Anfang an als ein ,kirch-
licher Mensch® (181). Man fragt sich in-
folgedessen doch immer wieder, ob die
blofle, zum Teil treuherzige, Darstellung



Buchbesprechungen

des Predigers und Theologen Bultmann in
unserer Zeit noch eine ausreichende Hilfe
bedeutet. Der V{. versucht eigentlich kaum
irgendwo eine weiterfithrende Kritik anzu-
bringen. Auch die bekannten Auseinander-
setzungen etwa zwischen der existentialen
und der heilsgeschichtlichen Theologie kom-
men nicht zur Sprache. Man halte es nicht
fiir Mangel an Okumenischer Gesinnung,
wenn ich darauf hinweise, daf} die Arbeit
in dieser Hinsicht manche Wiinsche offen
1aft (z. B. in der Auslegung des christlichen
‘Wunderglaubens S. 80 oder in der Deutung
des Jesus-Christus-Ereignisses S.214). Eine
mehr dialogisierende Darstellung hitte ver-
mutlich die Gréfie Bultmanns noch mehr ins
Licht geriickt. F. ]J. Steinmetz S]

Sacramentum Mundi. Theologisches
Lexikon fiir die Praxis, Bd. 4: Qumnran
bis Zukunfl. Register und Autorenver-
zeichnis. Freiburg-Basel-Wien, Herder
1969. 1458 Sp. u. 33* S. Register, Ln.
98,- DM

Der Abschlufiband hilt ohne Zweifel, was
von den vorhergehenden lobend gesagt
wurde (vgl. diese Ztschr. 42 [1969] 240).
Erschlossen wird dieses Lexikon allerdings
nur in stdndiger Benutzung. Hier kann des-
halb nur auf einige Lesefriichte hingewie-
sen werden. Dabei seien die wenigen, die
eine Enttiduschung brachten, zuerst er-
wihnt. Ich sehe den Sinn des Abschlufi-
registers nicht ein (1¥-29%): Unter dem
Stichwort ,Weligeschichte fand ich z.B.
die Stichworte wieder, die im Artikel
» Weltgeschichte“ durch einen Verweisungs-
pfeil ausgezeichnet waren. Was hat der
Leser von dieser Verdoppelung, besonders
da der Artikel keiner der stirksten zu sein
scheint? (Als Vergleich gelte der ausge-
zeichnete Artikel ,Theologiegeschichte®.)
Ein Zweites ist zu erwdhnen: Bei einigen
Stichworten erkennt man nur schwer ihren
Stellenwert: ,Reconquista®; ,Russische Re-
ligionsphilosophie“ (das Register schweigt
sich iiber alles andere ,Russische®, wie
Mystik, Monchtum usw. aus); ,Steuermoral
(kurz dahinter steht der Artikel ,Wirt-
schaftsethik“); ,Vaterspiritualitit* (auch
inhaltlich recht oberflichlich); ,Universi-
tatswesen“ (sic!) usw. Aber solche Sackgas-
sen sind bei der schwierigen Konzeption des
Lexikons unvermeidlich.

474

Diese Konzeption hat sich allmahlich im
letzten Band endgiiltig als richtig und auch
— im groflen und ganzen — als richtig durch-
gefiihrt erwiesen: a) Ubersichtliche Infor-
mation, die einerseits Lexikon bleibt, aber
andererseits doch die komplizierte Aufspal-
tung in Artikel und Artikelchen vermeidet:
so ist z. B. der Kreis um das Stichwort ,Re-
ligion® (-freiheit, -kriege, -phinomenolo-
gie, -philosophie, -theologie, -wissenschaft)
nahezu vollstindig; der Uberblick iiber
»Religionsgeschichte* ist in Kiirze, Uber-
sicht und Information kaum zu iiberbieten.
b) Aktualisierung: hingewiesen sei hier auf
dic Stichworte ,Volk Gottes“, ,Urgemein-
de“ und (zweifellos besser) ,Reich Gottes*;
ferner: ,Revolution®, , Theorie-Praxis®, die
beiden Wunderartikel, wobei der allgemei-
ne (Metz) dem speziellen iiber die , Wun-
der Jesu® (Monden) vorzuzichen ist. Hier
gibt es natiirlich auch Einseitigkeiten, die
von der speziellen Position des Autors her-
rihren. In ,Sakularinstitute® wird auf K.
Rahners Ansatz nicht einmal im Literatur-
verzeichnis hingewiesen, und der ,Sakula-
risierung“ ist anscheinend ein Hans Blu-
menberg villig unbekannt.

Noch kurz einiges zu den angesprochenen
»geistlichen Themen. ,Spiritualitit* (mit
einer Kurz-Geschichte der christlichen Spi-
ritualitit, Sudbrack) und ,Seelenfiihrung®
(Wulf) werden dem Leser dieser Ztschr.
bekannt sein. ,Selbstmitteilung Gottes“ und
»Tugenden® (K. Rahner) fithren ins Zen-
trum. Ausgewogen und aufschlufireich sind
weiterhin ,Wallfahrtswesen“ und ,Reli-
quien®; die , Weihen“ wurden leider iiber-
lang; ausgesprochen hilfreich {{ir die Spiri-
tualitdt sind die Artikel ,Sprache* und
»Sprachphilosophie®. Vom Artikel ,Spani-
sche Mystik“ war ich enttduscht: das Pathos
des ,Aug in Aug mit der Wirklichkeit®
klingt hohl, wenn man die geschichtlichen
Hintergriinde kennt {Devotio moderna, Dt.
Mystik; Orcibal wird nicht einmal er-
wihnt). Positiv zu nennen ist aber noch
vieles, z. B. die Artikel , Visionen®, ,Zoli-
bat“, ,Teufel“ u.a. m. Auf weitere Aspek-
te wurde schon in der Besprechung der vor-
hergehenden Bénde hingewiesen,

Nicht unerwidhnt bleiben soll auch die
Tatsache, dafl drucktechnisch das Gesamt-
werk halt, was man sich von ihm verspricht.

J. Sudbrack S]



Buchbesprechungen
Spiritualitit

Der Mensch als Bild Gottes (Wege der
Forschung, Bd.124). Hrsg. von Leo
Scheffczyk. Darmstadt, Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft 1969. LIV/538 S.
Ln. DM 53,50.

In dieser Aufsatzsammlung sind fachtheo-
logische Arbeiten der letzten Jahrzehnte
zum Thema zusammengestellt: 7 zur ,bibli-
schen Grundlegung” (Gen 1,26f; Rom
8,29), 6 zur ,geschichtlichen Erhellung®
und 8 zur ,systematischen Durchdringung®.
Uber die Qualitit des Gebotenen kann kein
Zweifel bestchen: wer sich dber die For-
schung orientieren will, hat das Wichtigste
in sorgfaltiger Auswahl zur Hand.

In der Einfithrung bedauert der Heraus-
geber, daf in der modernen Theologie und
Verkiindigung die ,Gottesebenbildlich-
keitslehre® aus der Mitte herausgeriickt sei;
nur das Vaticanum II bilde hier eine Aus-
nahme (XVIIf). Heifit dies Verfall, wie
Scheffczyk andeutet, oder theologische Auf-
gabe? Hier soll ~ keine Kritik, aber — eine
Weiterfilhrung aufgezeigt werden. In
einem nicht ganz iiberzeugenden Rekurs
wird das Wort ,Bildung® mit einem Ver-
weis auf H. Schilling aus ,der Mystik des
14. Jahrhunderts hergeleitet und mit der
christlichen ,imago-Dei“-Idee verbunden
(XXXVIII); mir scheint dies ungeniigend;
G. Picht verweist z. B. auf die berithmte
Stelle in Platons Staat, B 7 — 501 C 3, wo
die Erziechung des Menschen mit der Her-
stellung einer Plastik, mit deren ,Bilden®
verglichen wird). Ein entsprechender Auf-
satz fehlt in vorliegendem Band. Aber es
fehlt auch véllig cine Beschaftigung mit
der geistlichen Literatur, wo doch die Idee
der Gottesbildlichkeit zu Hause sein sollte.
Das Standardwerk dariiber (Javelet, Image
et Ressemblance au douziéme siécle . .. Bd.
I, 467 S, Bd. II Anmerkungen, Register
usw.) wird nicht einmal im Literaturver-
zeichnis erwihnt; andere Biicher des glei-
chen Erscheinungsjahrs, 1967 und sogar
von 1968, sind aufgenommen. Man miifite
weiter Joh. Tauler und Meister Eckhart un-
tersuchen, wo das Bild Gottes von den See-
lenkriften in den Seelengrund hineinver-
legt wird (vgl. Haas, FreibZtschrPhilTheol
1969, 374). Und man stinde dann vor dem

475

erstaunlichen Phinomen, dafl in der Imi-
tatio Christi ebenso wie bei Ignatius von
Loyola die Idee der Gottesebenbildlichkeit
fehlt.

Wenn Scheffczyk der Systematik die
Aufgabe stellt, diese Idee neu zu durch-
denken, so scheint mir, sollte erst von die-
sen Entwiddungen im geistlichen Bereich
Notiz genommen werden. Es geht ja auch
hier um den dhristlichen Menschen, der vor
Gott steht. J. Sudbrack S]

Sudbrack, Josef: Motive — Modelle fiir
ein Leben als Christ. Wiirzburg, Cal-
wer —Echter 1970. 276 S. Kart, 14— DM.

Das vorliegende Buch zeigt, wie auch die
anderen Arbeiten des V., dafl Spiritualitdt
in der Lage ist, sich vor allen Denkmodel-
len der Gegenwart — nicht nur den theolo-
gischen — zu verantworten, und dies auch
muf, soll sic nicht in der eigenen Innerlich-
keit schlecht und recht ein kiimmerliches
Dasein fristen.

Der erste Teil geht den Spuren der Ent-
widklung der modernen Theologie ,von der
Existenz zur Hoffnung“ nach. Hoffnungs-
theologie fordert aber von sich selbst her
die kritische Riickbindung in der Unruhe
redlichen Fragens, sonst erstarrte auch sie
zu ,veralteter Progressivitit® (ein Aus-
druck, den der V{. in anderem Zusammen-
hang verwendet). Uberlegungen iiber die
christliche Entscheidung, iiber Jesus Chri-
stus als die Wahrheit der Schrift und die
Kirche als ,kritisch bewufites Vorurteil®
(oder als ,Sprachspiel des geglaubten Je-
sus®) profilieren ein Bild des Glaubens, das
offen ist fiir jede neue Erfahrung in der
Geschichte und so die Zukunft fiir sich hat.
Die historische Phantasie und aufierordent-
liche Belesenheit, die alle Kapitel auszeich-
nen, sind aus anderen Arbeiten des Vf.s
bekannt und geschitzt. Die ,List der Ver-
nunft“ mag allerdings manchmal in Gefahr
sein, sich selbst ein Schnippchen zu schlagen,
wenn sie in der Begeisterung fiir das Ge-
meinsame aller Konzeptionen und Antrige
in einen Taumel gerdt, der die Konturen
der Gegensitze verschwimmen 1dfit. Man-
che Fragen mufiten in systematischer Re-
flexion entschieden und nicht im zuweilen



Buchbesprechungen

schillernden Spiel der Motive belassen wer-
den.

Die stirksten Kapitel enthilt m.E. der
zweite Teil des Budies, der ,Modelle des
Vollzugs“ vorstellt: Aus der lutherischen
Formel ,Zugleich Gerechter und Siinder*
gewinnt Sudbrack ein Verstindnis von De-
mut als selbstkritische Offenheit gegeniiber
Gott und dem Mitmenschen —~ variiert in
der Konfrontation mit der Geschichte der
Frémmigkeit und modernen Ansitzen. Der
Abschnitt ,Von der Information zur Medi-
tation“ entwirft ein Modell von Medita~
tion®, das seinen urspriinglichen und selbst-
verstindlichen Platz im Vollzug kritischen
theologischen Denkens hat und deshalb
darauf verzichten kann, sich immunisierend
als Verinnerlichung oder Versenkung zu
begriinden.

Eine kleine Nachbemerkung: Die beste
Rezension dieses Buches stammt von einem
evangelischen Christen, Sigrid Daecke, der
das Vorwort schrieb: Die , Einheit von kiih-
nem Entwurf in die Zukunft und Riickbeu-
gung unter die christliche Realitat . . . findet
Sudbrack in Jesus Christus. Das ist das
Katholische, aber eben deswegen Evangeli-
sche und daher zutiefst Okumenische an
diesem Buch“ (10). K.H.Crumbach S]

Hausherr, Irénée: Leben aus dem Ge-
bet. Salzburg, Otto-Miiller-Verlag
1969. 221 S., Ln. DM 16,50.

Ansprachen und Exerzitienvortrage, beson-
ders, wenn sie, wie die hier vorgelegten,
urspriinglich vor allem fiir Ordensfrauen
bestimmt waren, leben aus ihrer jeweiligen
Situation. Es ist ein Risiko, sie nachtrig-
lich zu sammeln und sie einem gréferen
Publikum in Buchform zuginglich zu ma-
chen. Wird der heutige Christ sich noch so
von den Lehren der alten Ménchsviter oder
von der Spiritualitit eines Ignatius von
Loyola ansprechen lassen, wie das offenbar
noch bis vor wenigen Jahrzehnten der Fall
war?

Nun, ih kann mir vorstellen, dafl die
Vortrige des bedentenden Lehrers am
Pipstlichen Orientalischen Institut immer

476

noch einen interessierten Leserkreis finden.
Und das nicht zu Unrecht, denn obgleich
die Themen durchweg im Horizont und in
der Sprache traditioneller Theologie be-
handelt werden, und kaum irgendwo auf
moderne Fragestellungen angespielt ist, so
geschieht das doch in einer so hintergriin-
digen und lebensvollen Weise, daf man
die Weisheit der Alten jedenfalls wieder
schitzen lernt, zumal das viergestaltige
Evangelium als eigentliches Fundament
ihrer Frommigkeit aufleuchtet. So werden
die Definitionen, Griinde, Formen und
Eigenschaften des Gebetes, die das Biichlein
behandelt, zu einer praktischen Einfiihrung
in ein geistliches Leben, das vom Geist des
»Vater unser“, also dem Gebet unseres
Herrn selbst inspiriert ist, wenigstens so,
wie es Origenes und Tertullian verstanden.

F. ]. Steinmetz S]

Rahner, Karl: Einiibung priesterlicher
Existenz. Freiburg-Basel-Wien, Her-
der 1970. 304 S., Ln. 28,50 DM.

Auch wer nicht jede metaphysische Speku-
lation K. Rahners nachvollzichen kann, wird
immer wieder mit Gewinn scine Schriften
lesen, die sich mit konkreten Fragen des
geistlichen Lebens befassen. Der hier vor-
gelegte Band ist entstanden aus Meditatio-
nen, die der V{. 1961 anlidfllich von Weihe-
exerzitien vorgetragen hat. Daher ist auch
der Ablauf der 24 Kapitel noch ein wenig
bestimmt vom Aufbau des ignatianischen
Exerzitienbiichleins. Doch muf man das
Buch ja keineswegs von vorne nach hinten
durchlesen. Die einzelnen Kapitel bieten
kiirzere oder lingere, in sich selbstindige
Betrachtungen zum Leben Christi; Uber-
legungen zur Existenz und zum Dienst des
Priesters; konkrete Hinweise, aus denen
manche priesterliche und menschliche Er-
fahrung spricht; Anstéfe, die denen, die
priesterliche Existenz einiiben wollen, un-
ter die Haut gehen kénnen. Im ganzen also
auch ein handfester, konkreter ,Priester-
spiegel“. Obwohl, oder weil schon 1961,
also vor dem Konzil geschrieben? (vgl.
hierzu das Vorwort). W. Stmonis



Buchbesprechungen
Kirchliche Stinde

Klostermann, Ferdinand: Priester fiir
morgen. Innsbruck - Wien - Miinchen,
Tyrolia 1970. 608 S., Ln., 68— DM.

Worum es dem Vf. in seinem umfangrei-
chen Werk geht, ist dies: als theologischer
Lehrer (Pastoraltheologie) weifl er um die
Unsicherheit vieler Priester und Priester-
kandidaten hinsichtlich des Wesens, der Ge-
stalt und der gesellschaftlichen Stellung (in
Kirche und Welt) des priesterlichen Dienstes.
Sie zeigt sich in einem fithlbaren, bisweilen
bedrohlichen Riickgang des Nachwuchses,
in einem Tasten und Experimentieren, was
Inhalt und Gang der Ausbildung betrifft,
sowie in einer weitverbreiteten Resignation
vor allem der jiingeren Priestergeneration.
Auf diese Notsituation will der Vf. ant-
worten: Er mochte 1. das gangige Priester-
bild, das einseitig vom Kult bestimmt war
und den Priester zu einer sakralen Gestalt
madhte, ,entideologisieren” und im Riick-
griff auf die Grunddaten der Offenbarung
mit ,neuem® Inhalt fillen, den er im ,Vor-
steherdienst* an der Gemeinde sicht; 2. die
Priesterausbildung konsequent (mit detail-
lierten Angeboten und Vorstellungen) auf
eine erneuerte und zeitgemifle Zielgestalt
priesterlicher Berufung ausrichten bzw. Mo-
delle fiir die konkrete Ausiibung und die
gesellschaftliche Verwirklichung des prie-
sterlichen Dienstes vorstellen. Dieses zwei-
fache Anliegen bestimmt auch den Aufbau
des Werkes. Nach verschiedenen Berichten
iiber die gegenwirtige Situation wird ein
kurzer Aufrif} des ntl. Priestertums im Licht
der Offenbarung geboten, sodann in linge-
ren Ausfithrungen iiber Berufung und Be-
rufungen im Alten und Neuen Testament,
speziell iiber die Berufung im NT zum
Vorsteherdienst gehandelt, um dann - im
weitaus grofiten Teil des Werkes — a) die
méglichen Konkretisierungen des einen und
bleibenden priesterlichen Dienstes darzu-
stellen, b) ausfilhrliche Uberlegungen zur
Reform des theologischen Studiums, z.T.
anhand der in verschiedenen Lindern
schon gemachten Erfahrungen, vorzulegen.

Wie man sicht: ein ungeheuerer Stoff.
Der Vorzug des Werkes liegt m. E. in der
klaren Zielvorstellung, die der Vi, vom
pricsterlichen Dienst in der gegenwartigen

477

Umbruchsituation sowie von der Hinfith-
rung dazu hat; man kennt sie aus seinen
friitheren Publikationen (die hier zum guten
Teil in einer Uberarbeitung zusammenge-
stellt worden sind; das Werk lag schon 1967
im Manuskript vor). Daraus ergeben sich
aber auch schon die Grenzen und Schwi-
chen des Werkes: Die theologische Grund-
legung der Thesen des Vfs ist duflerst
knapp, und da er schon ein festes Priester-
bild hat, wihlt er seine Belege aus der
neueren Literatur (die im {ibrigen eine
grofe Belesenheit bezeugen) entsprechend
aus; die Xontroversen werden zwar ge-
nannt, aber nicht in ihrem Gewicht heraus-
gestellt. Ahnliches gilt von den konkreten
Gestaltungen des priesterlichen Dienstes
heute. Auch hier treten die schon oft ge-
juflerten Lieblingsideen des Vf.s hervor:
der radikale Abbau der Unterscheidung
von Klerus und Laien, die gesellschaftliche
Variabilitit der Ausiibung des priesterli-
chen Dienstes (Zslibat oder Ehe, endgiltiges
Engagement oder Dienst auf Zeit usw.).
‘Was endlich die Priesterausbildung betrifft.
so spielen darin Psychologie und Soziologie,
organisatorische Fragen, Pastoralpraktika
usw. eine bevorzugte Rolle. Die Inbalte
der Ausbildung: Theologie, Spiritualitit
usw. treten dahinter auffillig zurick. Liegt
nicht aber gerade in einer spirituellen
Grundlegung und Entfaltung der priester-
lichen Berufung, die alle Bereiche der Prie-
sterausbildung durchdringen miflten, das
A und O der Hinfithrung zum priester-
lichen Dienst? — Im ganzen dennoch ein
sehr niitzliches und hilfreiches Buch, das
von dem ernsten Ringen unserer Zeit um
eine Erneuerung des katholischen Priester-
tums zeugt und hinreichend Stoff zur Dis-
kussion gibt. F. Wulf §]

Der priesterliche Dienst I: mit Beitri-
gen von A, Deissler, H. Schlier, J. P.
Audet (Reihe: Quaestiones disputatae
46).Freiburg-Basel-Wien, Herder 1970.
175 S., kart.-lam. 18,— DM.

Seinerzeit erschien in der Reihe ,Quaestio-
nes disputatae® ein umfangreicher Band,
der sich mit dem Diakonat befafllte. Bei-
trige zu Fragen, die das Priesteramt be-



Buchbesprechungen

treffen, sollen nun in verschiedenen Binden
der Reihe angeboten werden. Im ersten
Band liegen drei Beitrige vor.

Der Freiburger Alttestamentler A. Deiss-
ler stellt sich die Frage, inwieweit das alt-
testamentliche Priestertum, das er anhand
der wichtigsten Stellen in seinen geschicht-
lichen Formen und Entwicklungen darstellt,
wenigstens in dem, was es vom religions-
geschichtlichen Priestertypos unterscheidet,
vorbildhafte Ziige des meutestamentlichen
Priestertums enthilt. Doch kann so etwas
nur als Frage gestellt werden; die Antwort
kann nur vom NT und scinem Verstindnis
in der Kirche her gegeben werden. Hier
setzt der Beitrag von H. Sdilier ein, der
bereits in TheolPhil 44 (1969) 161-180 er-
schien und auch in das Lehrschreiben der
deutschen Bischéfe zum Priesteramt mit
eingegangen ist. Schlier behandelt vier Pro-
blemkreise: das Priestertum Christi, das
priesterliche Amt der Apostel, das Priester-
tum des Volkes Gottes, das priesterliche
Amt in der Kirche. Die These lautet kurz:
Priesterlicher Dienst ist der einzigartige,
eschatologische Dienst, der von den Apo-
steln und ihren in ausdriicklicher Kontinui-
tdt mit ihnen stehenden Nachfolgern fiir die
Kirche wahrgenommen wird, in dem das
giiltig bleibende Priestertum Christi gegen-
wartig wird in Wort und Sakrament. Einige
SchluBlfolgerungen will der Vf. wohl als
Stellungnahme zu aktuellen Tendenzen und
Fragen verstanden wissen. Hier zeigt er
sein gutes Gespiir fiir das ,bleibend Katho-
lische®.

Eine andere Frage bleibt aber: was er-
gédbe sich, wenn man Ernst machte mit der
Einsicht, dafl die Schrift nicht nur die
Offenbarung, also Jesus Christus in Sein
und Tun bezeugt, sondern immer auch schon
tiber ihn reflektiert und theologisiert? Und
ist dies nicht z. B. in der Opfer- und Prie-
stertheologie des Paulus, des Hebrierbrie-
fes und auch der Evangelien der Fall? Was
aber ist letztlich theologisch mafigebend,
die ,Sache“, oder die aus dem damaligen
geistesgeschichtlichen Horizont heraus ver-
standlichen theologischen Denkmodelle, mit
denen diese ,Sache“ erfalit werden sollte?
Vielleicht sieht manche Frage schon anders
aus, wenn sie vor den Hintergrund dieser
grundsitzlichen Problematik gestellt wird.

Der Beitrag von J. P. Audet, ,Priester
und Laie in der christlichen Gemeinde. Der

478

Weg in die gegenseitige Entfremdung®,
versucht, bestimmte Momente aufzuzeigen,
die die geschichtliche Entwicklung zur Zwei-
teilung in Klerus und Laienvolk zur Zeit
der Viter vorangetrieben haben, und die
so die alte Konzeption der christlichen Brii-
derschaft verdunkelten, W. Simonis

Der priesterliche Dienst II: Becker,
Karl Josef: Wesen und Vollinachten
des Priestertums nach dem Lehramt
(Reihe: Quaestiones disputatae 47),
Freiburg-Basel-Wien, Herder 1970.
178 S., kart.-lam. 19,50 DM.

K. J. Becker hat sich der Miihe unterzogen,
in einer eigenen Studie die Aussagen des
kirchlichen Lehramtes iiber das Wesen des
Amtspriestertums darzustellen. Neben der
Lehre der Schrift und der Tradition, aber
stets auch auf diese bezogen, kommt ja den
offiziellen Auflerungen des Lehramtes, zu-
mal wenn sie als endgiltige Definitionen
gemeint sind, eine besondere, klirende und
abgrenzende Funktion zu (9{.). Dies muf}
erst recht gelten, wenn es sich um Sachver-
halte handelt, die der geschichtlichen Ent-
wicklung unterliegen, wie es bei den Insti-
tutionen und Lebensformen der Kirche der
Fall ist. Wer wissen will, was das Priester-
tum in der Kirche bedeutet, kann an diesen
Aussagen des Lehramtes, in denen sich das
Selbstverstindnis der Kirche ausspricht,
nicht vorbeigehen.

Die Darstellung versucht, genau die Aus-
sageabsicht und die Reichweite der lehr-
amtlichen Auflerungen zum Priestertum zu
erheben. Neben einem Uberblick iiber die
mehr christologische Fundierung der Theo-
logie des Priestertums im ersten Jahrtau-
send werden die Aussagen des 4. Lateran-
konzils, der Konzilien von Konstanz, Basel,
Florenz und Trient, die Lehre der Papst-
enzykliken des 19. und 20. Jahrhunderts
und die Lehre des Vatikanums II analy-
siert. Zudem wird jeweils der theologische
Hintergrund dieser Aussagen, die Héresien
der Katharer, Waldenser, Wiclifs, Hus’,
Luthers und anderer Reformatoren, da-
gegengestellt. Die Untersuchungen bieten
sorgfiltige Textanalysen, die auf die je-
weilige, geschichtlich bedingte Aussage-
intention abstellen und so das bleibend
Giiltige herauszuheben versuchen. Vf. ist



Buchbesprechungen

zudem bemitht zu zeigen, ob und wieweit
zum Bild des Priestertums, das gewifl stets
von seiner hochsten Funktion, der Konse-
krationsgewalt, her gezeichnet wurde, doch
auch die Lehr- und Leitungsgewalt gehor-
ten. Besonders die papstlichen Enzykliken
und dann die Lehre des Vatikanums I1 ver-
suchen ja eine Gesamtschau aller priester-
lichen Funktionen; aber auch frither fehlte
es nicht an entsprechenden Hinweisen. An-
gesichts der heute weithin vertretenen These
von der historischen Verengung im Ver-
stindnis des Priestertums auf das blofl
Kultische hin verdienen solche Anmerkun-
gen doch Beachtung; zumal da die Frage
der inneren Hinordnung der verschiedenen
Amter aufeinander, wie die Interpretation
der Texte des Vatikanums II zeigt, auch
heute nicht ohne theologische Problematik
ist (136 ff.; 147 ff.).

Daf der Frage nach der Vollmacht zur
Sakramentenspendung, speziell zur Feier
der Eucharistie und zur Lossprechung von
Siinden, besondere Aufmerksamkeit ge-
schenkt wird, ist angesichts der diesbeziig-
lichen Thesen von H.Kiing, der iiber die
entsprechenden Konzilsdefinitionen grofi-
zigig hinweggeht, nur verstindlich. Becker
zeigt, daf das Lehramt hier eindeutig Posi-
tion bezogen hat: Beide Gewalten kann nur
der geweihte und bevollmichtigte Priester
besitzen.

Das 6. Kapitel bietet eine Zusammenfas-
sung und Stellungnahme zu weiteren aktuel-
len Fragen. Man muf} dem V{. danken, dafl
er mit dieser gediegenen Studie eine Liicke
gefiillt hat, die fur alle spirbar war, die
die Diskussion um das Versiindnis des
Priestertums verfolgen. W. Simonis

Regli, Sigisbert OFMCap.: Das Ordens-
leben als Zeichen in der Kirche der Ge-
genwart. Eine pastoraltheologische Un-
tersuchung (Criteria. Arbeiten zur prak-
tischen Theologie, hrsg. vom Pastoral-
institut der Universitit Freiburg,
Schweiz, Bd. 1). Freiburg, Schweiz, Uni-
versitatsverlag 1970. 326 Seiten, kart.,
35,— SFr.

Die Studie des Kapuzinerpaters, die bei
dem Pastoraltheologen der Universitit
Freiburg, Schweiz, Alois Miller gemacht
wurde, will die neue Sicht des Ordens-
lebens, wie sie sich in den letzten 20 Jahren

479

in der Kirche herausgebildet hat, fir die
praktische Erneuerung der Orden fruchtbar
machen, Anregungen und Imperative dafiir
geben. In ihrem ersten Teil (1-127) bietet
sie eine Bestandsaufnahme der offiziellen
kirchlichen Lehrauflerungen (Papste, I1. Vat.
Konzil) sowie der (hauptsichlich deutschen
und franzésischen) theologischen Literatur,
die diese neue Sicht des Ordenslebens, ihren
Zeichen- und Zeugnischarakter, herausstel-
len und kommentieren. Der zweite Teil (131
bis 811), ,Synthese und Folgerungen®, sucht
zunadchst die Zeichen- und Zeugnisfunktion
des Ordenslebens in ihren verschiedenen
theologischen und heilsgeschichtlichen Di-
mensionen (christologisch, ekklesiologisch,
soteriologisch, eschatologisch) deutlicher her-
auszuarbeiten, ihren grundsitzlichen Be-
zug auf die jeweilige geschichtliche Situa-
tion (Zeichen und Zeugnis miissen fur die
Zeitgenossen verstehbar sein) zu erhellen,
um endlich ,Aspekte einer zeichenhaften
Verwirklichung des Ordenslebens in der
gegenwirtigen Situation® aufzuzeigen.
Eine sehr sorgféiltige und gut aufgebaute
Arbeit, die wegen ihrer praktischen Ziel-
setzung leicht verstindlich ist und vielen
Ordensleuten, vor allem den Frauenorden
(Oberinnen, Novizenmeisterinnen) in der
gegenwirtigen Situation eine Hilfe sein
kann. Die Zeichenhaftigkeit versteht der V1.
in einem weiten, vielfdltigen Sinn als Hin-
weis und Symbol fir die transzendenten
Wirklichkeiten der christlichen Botschaft,
als Glaubensbekenntnis, als prophetisch-
charismatischen Anruf, als parinetisch-
moralisches Zeugnis — und keineswegs ex-
klusiv, als sei damit theologisch-spirituell
schon alles itber das Wesen des Ordens-
lebens gesagt; es soll nur der heute hervor-
gehobene Aspekt verdeutlicht werden. —
Wer in der Materie zu Hause ist, kann sich
beim Lesen dieser an sich guten Arbeit eines
nicht verhehlen: Die Diskussion iiber das
Ordensleben ist in den letzten Jahren er-
heblich iiber das hinausgegangen, was dem
Vi. an Material vorgelegen hat. Sie ist
noch grundsitzlicher und radikaler gewor-
den. Um nur einen wichtigen Punkt heraus-
zugreifen: Nicht mehr die drei Rite, wie
noch in der vorliegenden Arbeit, sondern
die Nachfolge Christi steht im Mittelpunkt
der Frage nach dem Wesen des Ordens-
lebens, was durch Artikel 2a des Ordens-
dekrets ,Perfectae caritatis® gerechtfertigt



Buchbesprechungen

ist. Dementsprechend werden die Rite von
der Nachfolge her interpretiert, erhalten
von ihr her ihren Sinn: sie sind Voraus-
setzungen fiir die Nachfolge (im Sinn der
vollen Verfiigbarkeit fiir den Herrn und
seine Sendung) und zugleich Vollzug der
Nadhfolge (im Mitgehen und -leben mit
dem Herrn, in der Anteilnahme an seinem
Werk). Das hat entscheidende Konsequen-
zen: Ehelosigkeit, Armut und Gehorsam
werden nicht mehr als isolierte, nebenein-
ander liegende, materialiter genau um-
schreibbare, eingrenzbare Bereiche geschen,
sondern als Artikulierungen ein und der-
selben Berufung; sie sind darum nicht von-
einander zu trennen, gehen ineinander
iber, kdnnen darum auch nicht mehr wie
bisher verregelt werden, sind iberhaupt
nicht erster Inhalt des Ordenslebens. Aus
dieser Sicht muB dann auch das Problem
von Gebot und Rat neu gesehen werden,
wie auch die bisherige Geliibdetheologie
fragwiirdig geworden ist. Soweit sich das
zur Zeit sagen 14fit, hat die Disknssion iiber
das Ordensleben erst angefangen. Vielleicht
und hoffentlich wird durch die radikale
Hinterfragung des Uberlieferten die Or-
densberufung letztlich gréfer und bedeut-
samer dastehen, als es heute der Fall ist.

F. WulfS]

Matura, Thaddée: Ehelosigkeit und
Gemeinschaft. Die Grundlegung des
Ordenslebens nach dem Evangelium.
Hrsg. der deutschen Fassung (mit Vor-
wort) St. Richter OFM, Werl/Westf.,
Dietrich-Coelde-Verlag 1969. 120 S,
engl. brosch. 7,80 DM.

Es lohnte eine Ubersetzung dieser kleinen
Studie, die im franzés. Original schon in
2. Aufl. erschien. Sein Vf. ist Franziskaner
und gehort der franziskanischen Fraternitit
in Taizé an. Seine These, die ohne Zweifel
Anregungen von der Communauté des Fré-
res de Taizé aufgenommen hat, ist diese:
Das Ordensleben ist im Gegensatz zum Amt
in der Kirche — in diesem Punkt dhnlich wie
Existenz und religiése Berufung des christ-
lichen Weltlaien — nicht von der Funktion,
sondern nur vom Sein her zu erhellen. Es
hat als solches, d. h. von seiner besonderen
christlichen Berufung her gesehen, keinen
bestimmten, funktional abgrenzbaren Zweck
zu erfiillen, sondern zum einen das ganze,

480

unverkiirzte Evangelium zu leben, d. h. sich
in seiner Lebensweise wie in seinem Tun
vom Geist und den Inhalten des Evangeli-
ums leiten zu lassen, zum anderen die Wirk-
lichkeit des mit Christus gekommenen neu-
en, eschatologischen Lebens zu bezeugen.
Dieses Zeugnis geschieht am wirksamsten -
und darin liegt das dem Ordensleben Be-
sondere und Eigentiimliche und Unersetz-
bare — durch die Ehelosigkeit um des Him-
melreiches willen, dessen Zeichen sie ist.
Da der tiefste Sinn der christlichen Ehe-
losigkeit nach dem Vf{. die Ermdglichung
und Anstrebung einer universalen Liebe zu
den Mitmenschen ist, dringt sie notwendig
zur Gemeinschaft, die darum ein Wesens-
element des Ordenslebens ist.

Aus dieser Konzeption, die nicht so ganz
neu ist, sondern im Monastischen dfter be-
gegnet, ergeben sich begreiflicherweise eine
Reihe von Schwierigkeiten hinsichtlich des
geschichtlich gewordenen Ordenslebens, wie
es heute vorgefunden wird. Wie ist in die-
sem Fall mit dem Ordensleben das Prie-
stertum und das priesterliche Apostolat zu
vereinbaren, vor allem dort, wo sie Haupt-
inhalt des Ordenslebens ausmachen? Wel-
chen Stellenwert hat die karitative, erzie-
herische usw. Téatigkeit der modernen Ge-
nossenschaften in dem doch auch ihnen zu-
gesprochenen Ordensleben? Und vieles
mehr. Der Vi. wirft selbst alle diese Fra-
gen auf, gibt Richtungen fir ihre Beantwor-
tung an, will und kann sie aber nicht 16sen.
Vielleicht liegt aber darin das Wertvolle
der Studie, daf sie eine scharf formulierte
These aufstellt, die zum Nachdenken an-
regt und zwingt. Wir wollen darum auch
selbst mit einigen Fragen schlieflen: Wird
hier nicht die Ehelosigkeit als ,der einzige
evangelische Rat“ zu isoliert gesehen; sind
nicht die ,drei Rite“ des Ordenslebens nur
Artikulierungen einer einzigen Berufung,
ein und derselben ,Sache“? Wo bleibt in
dieser ganzen Konzeption der den Evange-
lien zentrale Gedanke der Jiingerschaft, die
doch zu ihrem Inhalt nicht nur das Horen,
sondern auch die Weitergabe der Botschaft
Christi hat? Ist es iiberhaupt mdoglich, von
dem Ordensleben zu sprechen und alles auf
ein einziges Ideal zuriickfithren zu wollen?
— Bisweilen durchweht die Ausfithrungen
des Vf.s ein in der franzds. Spiritualitat
hiufiger anzutreffender mystischer Zug.

F.WulfS]





