
BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie der Gegenwart 

Rahner, Karl: Schriften zur Theologie 
Bd. IX (Konfrontationen). Einsiedeln- 
Zürich-Köln, Benziger-Verlag 1970. 
594 S., Ln. DM 35,-. 

Das Erlebnis beim Studium von Rahner- 
Aufsätzen bleibt sich gleich. Es gibt Durst- 
strecken; man erkennt Gedanken, Formu- 
lierungen, Sätze und auch ganze Abschnitte 
aus anderen seiner Arbeiten wieder; man 
arbeitet sich mühsam hindurch durch Ein- 
leitungen und Einschränkungen, durch Ab- 
weisungen falscher Fragestellungen und 
Rückversicherungen mittels anderer theolo- 
gischer Erkenntnisse, durch die sich wieder- 
holenden Beteuerungen, dies und jenes 
nicht oder nur unvollkommen behandeln zu 
wollen und zu können. Aber all die Mühe 
wird völlig wettgemacht durch die - in die- 
sem Band wieder besonders reichen und 
reichhaltigen (multa et multum)-Einblicke 
in das Christentum von heute. Sie sind - 
wiederum typisch Rahner - doppelter Art: 
weit und überweit nach vorne ausgreifend; 
und dann wiederum im großen Bogen das 
Ganze der christlichen Botschaft einbrin- 
gend. 

Nach vorne in des Wortes wörtlichster 
Bedeutung greift z. B. die Bestimmung des 
•Inhalt(s) der christlichen Verkündigung ... 
(als) offengehaltene Frage nach der absolu- 
ten Zukunft". Das ist kein bonmot, sondern 
Grundeinsicht: Die christliche Botschaft •be- 
steht ... in sonst eigentlich nichts" (525). 
Nach vorne greift die Betonung der Kritik: 
•Wir stehen kritisch zur Kirche, weil diese 
Kritik zum Wesen unseres Glaubens selber 
gehört, da er mit dem Glauben der Kirche 
unterwegs ist zum ewigen Licht" (497). 
Hierhin gehört auch der •Zeitindex" der 
Gotteserfahrung; sie wird sein •nicht so 
sehr die Existenz des weisen, kontempla- 
tiven Heiligen ..., sondern die des unpa- 
thetisch und schweigend seine einsame Ver- 
antwortung tragenden Menschen, der für 
die anderen selbstlos da ist" (173). Das 
klingt anders,  als was Rahner noch vor 

kurzem prophezeite und viele ihm nach- 
sprachen, daß der Christ der Zukunft näm- 
lich ein Mystiker sein werde. 

Aber in dieser Neuakzentuierung liegt 
ein Grundzug des Buches: Rahners An- 
fechtung - wenn das Lutherische Wort er- 
laubt ist - bildet weniger das •Geheimnis 
Gottes", sondern die Unzulänglichkeit der 
konkreten Kirche. Die Frage nach dem un- 
reduzierbaren Pluralismus der Theologien 
und der Glaubens-Weisen stellt sich. Augu- 
stinus wird umgedreht: Nicht die Autori- 
tät der Kirche bewegt, dem Evangelium zu 
glauben, sondern •Ich würde der Autorität 
der Kirche nicht glauben, würde mich nicht 
das Evangelium dazu bewegen" (360). •Die 
faktischen Träger des Lehramts (aber) sind 
mindestens hinsichtlich des Lehrinhalts von 
einer Kirche abhängig, die nicht einfach 
einseitige Funktion des Amtes in der Kir- 
che ist. An diesem Glauben ... wirken alle 
Glieder der Kirche. . . mit" (344). •Eigent- 
lich" ist es •selbstverständlich", daß •das 
Lehramt.. . sich selbst in einem gewissen 
Sinn und approximativ immer mehr über- 
flüssig machen" müsse (364). Dogma als 
•Sprachregelung" ist eines der wichtigsten 
Themen des Bandes. 

Doch diese Vorblicke sind auf dem Hin- 
tergrund des großen Bogens Rahners zu le- 
sen. Und da heißt es: •Man kann die Kir- 
che nur in der Kirche reformieren..." 
(442); da wird gewarnt vor dem •Ärgernis" 
auf der Kanzel (477); da wird von der 
Wahrheit gezeigt, daß sie - gerade als volle 
- •etwas mit Institution zu tun" hat (492); 
da wird •Das Ja zur konkreten Kirche" be- 
schworen (479-497). 

Welchem Theologen gelingt es wie Rah- 
ner, weitest vorgreifende Aussagen hinein- 
zustellen in diesen lebendigen Glauben, der 
aus jeder seiner Zeilen spricht? 

]. Sudbrack SJ 

Bilanz der Theologie im 20. Jahrhun- 
dert. Perspektiven, Strömungen, Mo- 
tive der christlichen und nichtchristli- 



Buchbesprechungen 471 

chen Welt. Bd. I bis III. - Ergänzungs- 
band: Bahnbrechende Theologen. Hrsg. 
v. Herbert Vorgrimler und Robert van 
der Gucht. Freiburg i. Br., Herder 1969/ 
1970. 471, 453, 562, 240 S., Ln., Bd. I 
bis III je 64,- DM, Ergänzungsband 
32,- DM. 

Bilanzziehen heißt Beurteilen. Natürlich 
bergen umfangreiche Sammelwerke wie 
vorliegendes manche Kostbarkeit: H. Müh- 
lens präziser und reich dokumentierter 
Überblick über die Gnadenlehre; J. Beu- 
mers souveräne Übersicht über Theologie- 
und Dogmengeschichte und H. Crouzels 
knappe, aber hilfreiche Zusammenfassung 
der patrologischen Forschungen; Breunings 
Skizze der Trinitätstheologie, die - man 
lese und staune - in Guardini einen Höhe- 
punkt setzt; die Schilderung der Entwick- 
lung katholischer, evangelischer, anglikani- 
scher und orthodoxer Theologie. Aber Lük- 
ken sind aus der Natur der Sache unver- 
meidlich. So haben es weder der Überblick 
über •Fragen der Soziologie an die Christ- 
liche Theologie" noch der über die Philo- 
sophie (mit einem Kapitel: Marxismus) für 
nötig befunden, Adorno, Horkheimer oder 
Habermas auch nur zu erwähnen. 

Liegt es aber in der Konzeption der Bän- 
de oder liegt es in der Theologie, deren 
Bilanz gezogen wird, daß die •geistliche 
Theologie" total ausfällt? Ohne Übertrei- 
bung: total (wenn man von Auberts und 
Denzlers geschichtlicher [nicht dogmati- 
cher!] Rückschau absieht). Über das Gebet 
wird z. B. nur gehandelt unter a) •Riten, 
Gebet und magische Mentalität", und b) 
Buddhismus. Von Frömmigkeit hört man 
laut Register nur unter •islamisch-christli- 
che ,communio in spiritualibus'". Ich glaube, 
das genügt. 

Entschädigt wird man durch den Ab- 
schlußband: Bahnbrechende Theologen. Im 
•Geistlichen" (ein Unterabschnitt heißt: 
•Spirituelle Unerschöpflichkeit") waren alle 
engagiert, die evangelischen wie katholi- 
schen Autoren. Interessant ist, daß die 
•sorgfältigen Überlegungen" der Heraus- 
geber nur Ordenstheologen für würdig 
befanden, unter die katholischen Autoren 
aufgenommen zu werden - Chenu, Rahner, 
Congar, de Lubac; die Ausnahme, v. Bal- 
thasar, ist eigentlich keine -, die übrigens 
in den fünfziger Jahren alle einmal mit 

dem Heiligen Offizium in Konflikt gerieten. 
Wie wird man später über die Konflikte 
unserer Zeit Bilanz ziehen? 

Ohne die großartige und •geistliche" 
Skizze Congars über seinen Mitbruder 
Chenu abzuwerten, ist dennoch Lehmanns 
Rahner-Bild herauszustellen. Es gibt mehr 
als •erste Leseratschläge zur Einführung" 
in Rahners Theologie (143); es erstellt ein 
Porträt des Theologen und stellt eine Auf- 
gabe für die Gesamttheologie •im 20. Jahr- 
hundert". Es kennt die Aporien bei Rahner 
- aber sind es nicht die •Aporien" des theo- 
logischen Denkens überhaupt? Es weiß von 
seiner oft schweren Sprache, von seinem 
•experimentellen Stil", worin das Denken 
sich •zusehends mehr an seinen eigenen 
Nöten" entzündet (155 f.). Aber die Rahner- 
kritiker der letzten Jahre sollten nach Leh- 
manns, auf breite Strecken brillant geschrie- 
benem Essai ein wenig kürzer treten. Das 
vielstimmige Herummäkeln an Rahners 
•transzendentalem" Denken hat gar nicht 
bemerkt, daß es ein •transzendentaler An- 
satz von unten" ist (163); darin aber liegt 
sowohl die •Empirie" der Offenbarungs- 
wahrheit wie die Sensibilität für die Nöte 
der Gegenwart. Mit der •Anthropozentrik" 
darf auch nur noch der sich auseinanderset- 
zen, der begriffen hat, daß •das wirkliche 
Wesen des Menschen, irgendwie alles zu 
sein", eine •vereinfachte anthropologische 
Reduktion" überhaupt nicht •erlaubt" (165). 

Hoffentlich bleibt dieses •Porträt" nicht 
in dem Sammelwerk versteckt! Es zeigt am 
deutlichsten: Der aufgezeigte Fehlerquo- 
tient in vorliegender Bilanz geht nicht auf 
Kosten der •bahnbrechenden Theologen"; 
sie waren sich dessen bewußt, was Congar 
von Chenu zitiert: •Eine Theologie, die 
dieses Namens würdig ist, ist eine Spiri- 
tualität, die ihrer religiösen Erfahrung 
adäquate rationale Instrumente gefunden 
hat" (108). J. Sudbrack SJ 

F. Refoule, C.-J. Geffre, J.-M. Pohier, 
Ch. Duquoc: Avenir de la theologie. 
Paris, Les Editions duCerf 1968. 144 S., 
12,- F. 

Das vorliegende Büchlein geht der Krise 
der Theologie, die man kaum noch zu zitie- 
ren wagt, auf den Grund. Vier Dominika- 
nertheologen   unternehmen   es,   aus   der 



Buchbesprechungen 472 

gegenwärtigen geistigen Situation die Aus- 
gangsbedingungen einer Theologie der Zu- 
kunft zu bestimmen. Der erste Beitrag über 
das Wort Gottes und die menschliche Spra- 
che {Refoule) bietet nüchterne Voraussagen 
über den kulturellen und philosophischen 
Pluralismus, der alle künftige Theologie 
bestimmen wird. Allerdings wird das 
Sprachproblem m. E. nicht radikal genug 
gesehen, weil die wohl härteste Anfrage an 
theologisches Sprechen von Seiten der ana- 
lytischen Sprachphilosophie nicht mit ein- 
bezogen wird. C. Geffre untersucht die Be- 
deutung des philosophischen Fragens für 
die Zukunft der Theologie. Es fällt auf, 
daß die angeführten Denkströmungen (Per- 
sonalismus, Anthropozentrik, Transzenden- 
talphilosophie) schon nicht mehr der eigent- 
lich kritische Punkt für eine Auseinander- 
setzung von der Theologie her sind, und es 
ist bedauerlich, daß gerade in einem fran- 
zösischen Beitrag zur Frage der Struktura- 
lismus unerwähnt bleibt und der Marxis- 
mus nur genannt wird. Bedeutsam sind die 
Forderungen von /• Pohier, der angeht ge- 
gen die Disqualifikation der Psychologie 
als •bloßer" Wissenschaft gegenüber der 
Philosophie und damit im Grunde die 
epistemologische Spaltung von Naturwis- 
senschaft und Philosophie als Frage nach 
dem •Sinn" attackiert. Man spricht viel 
über •Geschichtlichkeit", weiß aber recht 
wenig darüber, wie der konkrete Mensch 
sie erfährt; die Bedingungen und Gesetze 
der Freiheit und des menschlichen Han- 
delns sind dem Theologen oft unbekannt. 
Hier kann der Beitrag der Psychologie 
nicht ernst genug genommen werden. Ge- 
rade von daher könnte aber das Handeln 
der Christen als •locus theologicus" auf 
neue Weise Bedeutung gewinnen. Ch. Du- 
quoc erinnert die •wissenschaftliche" Theo- 
logie an ihre Verantwortung gegenüber 
dem gelebten kirchlichen Leben und seinen 
Veränderungen. Die selbstgefällige Dis- 
pens von dieser Verantwortung trägt bei 
zu den Wucherungen des religiösen Lebens 
mancher Gläubigen, die sich den •unmittel- 
baren" Zugang zu Gott dann eben selber 
suchen. Naserümpfen der wissenschaftlichen 
Theologie angesichts solcher Fehlformen 
verurteilt sich selbst. Besonders dieser 
letzte Beitrag, aber auch die anderen, ma- 
chen deutlich, daß es für den Christen keine 
Entlastung von den Problemen der Theo- 

logie mehr geben kann - auch nicht in 
einem geistlichen Schonbereich. 

K. H. Crumbadi SJ 

Heinen, Wilhelm und Schreiner, Josef 
(Hrsg.): Erwartung - Verheißung - Er- 
füllung. Würzburg, Echter 1969. 346 S., 
Brosch., 16,80 DM. 

Die immer noch anwachsende Literatur zum 
Thema •Hoffnung" ist keineswegs eine 
überflüssige und törichte Mode-Erscheinung, 
sondern erklärt sich zum Teil aus einem 
gewissen Nachholbedarf der traditionellen 
Theologie und entspricht der allgemein 
menschlichen Erfahrung, •daß es kein Le- 
ben ohne Erwartung... gibt". Mitglieder 
der katholisch-theologischen Fakultät in 
Münster verfaßten dazu 14 Beiträge von 
hohem wissenschaftlichen Niveau, aber von 
unterschiedlicher Aktualität. 

Ins Zentrum der biblisch-exegetischen 
Problematik stößt W. Thüsing vor, indem 
er erklärt, daß •Gott in Christus die Ver- 
heißung nicht einfach durch endgültige Er- 
füllung erledigt, sondern sie durch die Vor- 
erfüllung in ihrer Weite und Größe neu 
eröffnet" hat. Weitere Studien gelten der 
Berufung Israels und ihrer bleibenden Be- 
deutung (Eising); der prophetischen Befähi- 
gung, auch in Zeiten des göttlichen Straf- 
gerichtes von neuer Heilszuwendung zu 
künden (Schreiner); und der Nah-Erwar- 
tung der christlichen Urgemeinden (Kötting). 

Das Hauptinteresse des Lesers wird sich 
den Aufsätzen zuwenden, die der Proble- 
matik des Streites zwischen Politik und Re- 
ligion um die Zukunft des Menschen ge- 
widmet sind. Hier geht J. B. Metz mit Sie- 
benmeilenstiefeln auf die Frage zu, •ob 
nicht vieles von unserem Kapital an Sehn- 
sucht und Liebe an jene Fronten sozialen 
Kampfes abgeflossen ist, wo Menschen der 
verschiedenen Herkunft zu Revolutionären 
werden, weil sie mehr Sehnsucht haben und 
mehr lieben als wir." Christliche Armut ist 
für ihn absolut •keine Resignationsfigur", 
obwohl er Wert auf die Feststellung legt, 
daß wir in dieser Armut •immer eine Frage 
zuviel für alle Antworten unserer eigenen 
Zukunftsbilder" haben. Für W. Kasper ist 
das vieldiskutierte Problem der revolutio- 
nären Gewalt hingegen •wohl nicht das 
theologische Zentralproblem", vielmehr 
•eine Grenzfrage, die man je nach der 
Situation, also kasuistisch nach den tradi- 



Buchbesprechungen 473 

tionellen Regeln des Widerstandsredites ... 
lösen muß". Sein theologiegeschichtlich in- 
teressanter - in der Ablehnung jeder Pro- 
tologie freilich etwas einseitiger - Beitrag 
sieht das eigentliche Problem in der Frage, 
was •die aufgewiesene Differenz zwischen 
christlicher Verheißung und politischer Uto- 
pie für den Menschen und die Welt konkret 
zu bedeuten hat". Gott ist für ihn die Hoff- 
nung unserer Hoffnungen, •die Kraft, die 
unsere Utopie erst zu sich selbst ermächtigt 
und ermutigt". Die Frage •Kommt das ver- 
heißene Reich Gottes durch Revolution?" 
wird dann von P. Lengsfeld ausdrücklich 
gestellt. Sehr konkrete Überlegungen lassen 
deutlich werden, daß sie nicht einfach mit 
Ja oder Nein beantwortet werden kann. 
Die Verheißung des Reiches Gottes tritt 
unter verschiedenen Gestalten auf, für L. 
•symbolhafte Handlungen, die eine frag- 
mentarische Erfahrung des kommenden 
Gottesreiches und dadurch Glauben an das 
verheißene Reich Gottes ermöglicht haben". 
Als eine dieser Gestalten ist unter bestimm- 
ten Verhältnissen •durchaus auch die Revo- 
lution denkbar". 

Von den übrigen Beiträgen ist der von 
W. Weber über vermeidbare Frustrationen 
im gesellschaftlichen Leben und der von N. 
Greinacher, der überhöhte Anspruch der 
Kirche und überhöhte Erwartungen der 
Kirchenglieder relativiert, noch besonders 
originell und interessant. 

Ein ausführlicheres Inhaltsverzeichnis 
oder ein entsprechendes Sach- und Perso- 
nenregister hätte dem Leser den Zugang 
zu diesem anregenden und reichhaltigen 
Sammelband wesentlich erleichtert. So bleibt 
leider vieles im Text versteckt, bis man zu- 
fällig darauf stößt. F. J. Steinmetz SJ 

Peerlinck, Franz: Rudolf Bultmann als 
Prediger. Verkündigung als Vollzug 
seiner Theologie. Hamburg-Bergstedt, 
Herbert Reich 1970. 266 S., Brosch., 
20,- DM. 

Über Rudolf Bultmann, der in diesem Jahr 
seinen 86. Geburtstag beging, und seine 
theologischen Anregungen und Konzeptio- 
nen wurden in den letzten beiden Jahr- 
zehnten zahlreiche Arbeiten vorgelegt. Sein 
umfassendes Predigtwerk hingegen ist bis- 
her m. W. noch nicht als Ganzes vorgestellt 
und analysiert worden. Der Vf. (ein belgi- 
scher Redemptoristenpater) versucht es mit 

der Intention, anhand eines großen Autors 
für die pastorale Praxis zu erfahren, •was 
Verkündigung des Wortes Gottes zu be- 
deuten habe". Promotor der Dissertation 
war Professor Schillebeeckx von der Uni- 
versität Nimwegen. 

Der Wert der Untersuchung liegt sicher 
vor allem in der sorgfältigen Material- 
sammlung, die auch dem Prediger unserer 
Tage als Fundgrube existentieller Thema- 
tik willkommen sein dürfte. (Leider fehlt 
ein Schriftstellenverzeichnis.) Was hier über 
den •Sitz im Leben" der Predigten, ihre 
Struktur und ihren •Ausbau" (gemeint ist 
die Bezugnahme auf den Gemeindegottes- 
dienst, auf Dichter, Denker und ihre Philo- 
sophien) ausgeführt wird, kann allgemei- 
nes Interesse beanspruchen. Man muß es 
zugeben: •Bultmann kennt die schlichte 
Volkssprache und weiß mit einfachen Sät- 
zen in die Tiefe menschlicher Lebensfragen 
einzudringen und sie zu klären" (257). Er 
überrascht durch eindringliche Einfalt, die 
angesichts der heute vielerorts üblichen 
theologischen •Glossolalie" zunächst als 
Wohltat empfunden wird. Man muß nicht 
•auf das Interesse an Radio, Fernsehen 
und Sport, auf politische Leidenschaften 
oder die Faszination der Geschlechtlichkeit, 
auf Wirtschaftserfolge oder Reisefieber" 
hinweisen, um wahrhaft aktuell zu sein. 
•Vielmehr gehört zum Inhalt der Predigt 
der Mensch in seiner Grundsituation, die 
allezeit und allerorten die gleiche ist: 
Freude und Leid, Liebe und Haß, Güte 
und Bosheit" usw. (246). •Das Neue Testa- 
ment enthält kein Wort, das Rücksicht auf 
eine Situation nimmt, wie etwa den Wech- 
sel der Jahre und ihrer Zeiten oder auf die 
Abschnitte, in die die Arbeit die Zeit glie- 
dert" (159). Der Vf. versteht es, die Pre- 
digten Bultmanns als •Gipfel" seiner Theo- 
logie zu durchleuchten. Eine christliche 
•Normaldogmatik" gibt es für ihn nicht, 
•weil die theologische Aufgabe nicht defi- 
nitiv zu lösen ist" (236). Grund genug, daß 
Bultmann die Arbeit im Vorwort als •einen 
wertvollen Beitrag zum ökumenischen Ge- 
spräch" beurteilt. 

Aber Bultmann erscheint, im Gegensatz 
etwa zu Bonhoeffer, der außerhalb der Kir- 
che aufwuchs, von Anfang an als ein •kirch- 
licher Mensch" (181). Man fragt sich in- 
folgedessen doch immer wieder, ob die 
bloße, zum Teil treuherzige, Darstellung 



Buchbesprechungen 474 

des Predigers und Theologen Bultmann in 
unserer Zeit noch eine ausreichende Hilfe 
bedeutet. Der Vf. versucht eigentlich kaum 
irgendwo eine weiterführende Kritik anzu- 
bringen. Auch die bekannten Auseinander- 
setzungen etwa zwischen der existentialen 
und der heilsgeschichtlichen Theologie kom- 
men nicht zur Sprache. Man halte es nicht 
für Mangel an ökumenischer Gesinnung, 
wenn ich darauf hinweise, daß die Arbeit 
in dieser Hinsicht manche Wünsche offen 
läßt (z. B. in der Auslegung des christlichen 
Wunderglaubens S. 80 oder in der Deutung 
des Jesus-Christus-Ereignisses S.214). Eine 
mehr dialogisierende Darstellung hätte ver- 
mutlich die Größe Bultmanns noch mehr ins 
Licht gerückt. F. J. Steinmetz SJ 

Sacramentum Mundi. Theologisches 
Lexikon für die Praxis, Bd. 4: Qumran 
bis Zukunft. Register und Autorenver- 
zeichnis. Freiburg-Basel-Wien, Herder 
1969. 1458 Sp. u. 33* S. Register, Ln. 
98,- DM 

Der Abschlußband hält ohne Zweifel, was 
von den vorhergehenden lobend gesagt 
wurde (vgl. diese Ztschr. 42 [1969] 240). 
Erschlossen wird dieses Lexikon allerdings 
nur in ständiger Benutzung. Hier kann des- 
halb nur auf einige Lesefrüchte hingewie- 
sen werden. Dabei seien die wenigen, die 
eine Enttäuschung brachten, zuerst er- 
wähnt. Ich sehe den Sinn des Abschluß- 
registers nicht ein (1 *•29*): Unter dem 
Stichwort •Weltgeschichte" fand ich z. B. 
die Stichworte wieder, die im Artikel 
•Weltgeschichte" durch einen Verweisungs- 
pfeil ausgezeichnet waren. Was hat der 
Leser von dieser Verdoppelung, besonders 
da der Artikel keiner der stärksten zu sein 
scheint? (Als Vergleich gelte der ausge- 
zeichnete Artikel •Theologiegeschidite".) 
Ein Zweites ist zu erwähnen: Bei einigen 
Stichworten erkennt man nur schwer ihren 
Stellenwert: •Reconquista": •Russische Re- 
ligionsphilosophie" (das Register schweigt 
sich über alles andere •Russische", wie 
Mystik,Mönchtum usw. aus); •Steuermoral" 
(kurz dahinter steht der Artikel •Wirt- 
schaftsethik"); •Väterspiritualität" (auch 
inhaltlich recht oberflächlich); •Universi- 
tätswesen" (sie!) usw. Aber solche Sackgas- 
sen sind bei der schwierigen Konzeption des 
Lexikons unvermeidlich. 

Diese Konzeption hat sich allmählich im 
letzten Band endgültig als richtig und auch 
- im großen und ganzen - als richtig durch- 
geführt erwiesen: a) Übersichtliche Infor- 
mation, die einerseits Lexikon bleibt, aber 
andererseits doch die komplizierte Aufspal- 
tung in Artikel und Artikelchen vermeidet: 
so ist z. B. der Kreis um das Stichwort •Re- 
ligion" (-freiheit, -kriege, -phänomenolo- 
gie, -philosophic, -theologie, -Wissenschaft) 
nahezu vollständig; der Überblick über 
•Religionsgeschichte" ist in Kürze, Über- 
sicht und Information kaum zu überbieten, 
b) Aktualisierung: hingewiesen sei hier auf 
die Stichworte •Volk Gottes", •Urgemein- 
de" und (zweifellos besser) •Reich Gottes"; 
ferner: •Revolution", •Theorie-Praxis", die 
beiden Wunderartikel, wobei der allgemei- 
ne (Metz) dem speziellen über die •Wun- 
der Jesu" (Monden) vorzuziehen ist. Hier 
gibt es natürlich auch Einseitigkeiten, die 
von der speziellen Position des Autors her- 
rühren. In •Säkularinstitute" wird auf K. 
Rahners Ansatz nicht einmal im Literatur- 
verzeichnis hingewiesen, und der •Säkula- 
risierung" ist anscheinend ein Hans Blu- 
menberg völlig unbekannt. 

Noch kurz einiges zu den angesprochenen 
•geistlichen" Themen. •Spiritualität" (mit 
einer Kurz-Geschichte der christlichen Spi- 
ritualität, Sudbrack) und •Seelenführung" 
(Wulf) werden dem Leser dieser Ztschr. 
bekannt sein. •Selbstmitteilung Gottes" und 
•Tugenden" (K. Rahner) führen ins Zen- 
trum. Ausgewogen und aufschlußreich sind 
weiterhin •Wallfahrtswesen" und •Reli- 
quien" ; die •Weihen" wurden leider über- 
lang; ausgesprochen hilfreich für die Spiri- 
tualität sind die Artikel •Sprache" und 
•Sprachphilosophie". Vom Artikel •Spani- 
sche Mystik" war ich enttäuscht: das Pathos 
des •Aug in Aug mit der Wirklichkeit" 
klingt hohl, wenn man die geschichtlichen 
Hintergründe kennt (Devotio moderna, Dt. 
Mystik; Orcibal wird nicht einmal er- 
wähnt). Positiv zu nennen ist aber noch 
vieles, z.B. die Artikel •Visionen", •Zöli- 
bat", •Teufel" u. a. m. Auf weitere Aspek- 
te wurde schon in der Besprechung der vor- 
hergehenden Bände hingewiesen. 

Nicht unerwähnt bleiben soll auch die 
Tatsache, daß drucktechnisch das Gesamt- 
werk hält, was man sich von ihm verspricht. 

/. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 475 

Spiritualität 

Der Mensch als Bild Gottes (Wege der 
Forschung, Bd. 124). Hrsg. von Leo 
Scheffczyk. Darmstadt, Wissenschaft- 
liche Buchgesellschaft 1969. LIV/538 S. 
Ln. DM 53,50. 

In dieser Aufsatzsammlung sind fachtheo- 
logisdie Arbeiten der letzten Jahrzehnte 
zum Thema zusammengestellt: 7 zur •bibli- 
schen Grundlegung" (Gen 1,26 f; Rom 
8,29), 6 zur •geschichtlichen Erhellung" 
und 8 zur •systematischen Durchdringung". 
Über die Qualität des Gebotenen kann kein 
Zweifel bestehen: wer sich über die For- 
schung orientieren will, hat das Wichtigste 
in sorgfältiger Auswahl zur Hand. 

In der Einführung bedauert der Heraus- 
geber, daß in der modernen Theologie und 
Verkündigung die •Gottesebenbildlich- 
keitslehre" aus der Mitte herausgerückt sei; 
nur das Vaticanum II bilde hier eine Aus- 
nahme (XVII f). Heißt dies Verfall, wie 
Scheffczyk andeutet, oder theologische Auf- 
gabe? Hier soll - keine Kritik, aber - eine 
Weiterführung aufgezeigt werden. In 
einem nicht ganz überzeugenden Rekurs 
wird das Wort •Bildung" mit einem Ver- 
weis auf H. Schilling aus •der Mystik des 
14. Jahrhunderts" hergeleitet und mit der 
christlichen •imago-Dei"-Idee verbunden 
(XXXVIII); mir scheint dies ungenügend; 
G. Picht verweist z. B. auf die berühmte 
Stelle in Piatons Staat, B 7 - 501 C 3, wo 
die Erziehung des Menschen mit der Her- 
stellung einer Plastik, mit deren •Bilden" 
verglichen wird). Ein entsprechender Auf- 
satz fehlt in vorliegendem Band. Aber es 
fehlt auch völlig eine Beschäftigung mit 
der geistlichen Literatur, wo doch die Idee 
der Gottesbildlichkeit zu Hause sein sollte. 
Das Standardwerk darüber (Javelet, Image 
et Ressemblance au douzieme siede ... Bd. 
I, 467 S., Bd. II Anmerkungen, Register 
usw.) wird nicht einmal im Literaturver- 
zeichnis erwähnt; andere Bücher des glei- 
chen Erscheinungsjahrs, 1967 und sogar 
von 1968, sind aufgenommen. Man müßte 
weiter Joh. Tauler und Meister Eckhart un- 
tersuchen, wo das Bild Gottes von den See- 
lenkräften in den Seelengrund hineinver- 
legt wird (vgl. Haas, FreibZtschrPhilTheol 
1969, 374). Und man stände dann vor dem 

erstaunlichen Phänomen, daß in der Imi- 
tatio Christi ebenso wie bei Ignatius von 
Loyola die Idee der Gottesebenbildlichkeit 
fehlt. 

Wenn Scheffczyk der Systematik die 
Aufgabe stellt, diese Idee neu zu durch- 
denken, so scheint mir, sollte erst von die- 
sen Entwicklungen im geistlichen Bereich 
Notiz genommen werden. Es geht ja auch 
hier um den christlichen Menschen, der vor 
Gott steht. J. Sudbrack SJ 

Sudbrack, Josef: Motive - Modelle für 
ein Leben als Christ. Würzburg, Cal- 
wer-Echter 1970. 276 S. Kart, 14.-DM. 

Das vorliegende Buch zeigt, wie auch die 
anderen Arbeiten des Vf., daß Spiritualität 
in der Lage ist, sich vor allen Denkmodel- 
len der Gegenwart - nicht nur den theolo- 
gischen - zu verantworten, und dies auch 
muß, soll sie nicht in der eigenen Innerlich- 
keit schlecht und recht ein kümmerliches 
Dasein fristen. 

Der erste Teil geht den Spuren der Ent- 
wicklung der modernen Theologie •von der 
Existenz zur Hoffnung" nach. Hoffnungs- 
theologie fordert aber von sich selbst her 
die kritische Rückbindung in der Unruhe 
redlichen Fragens, sonst erstarrte auch sie 
zu •veralteter Progressivität" (ein Aus- 
druck, den der Vf. in anderem Zusammen- 
hang verwendet). Überlegungen über die 
christliche Entscheidung, über Jesus Chri- 
stus als die Wahrheit der Schrift und die 
Kirche als •kritisch bewußtes Vorurteil" 
(oder als •Sprachspiel des geglaubten Je- 
sus") profilieren ein Bild des Glaubens, das 
offen ist für jede neue Erfahrung in der 
Geschichte und so die Zukunft für sich hat. 
Die historische Phantasie und außerordent- 
liche Belesenheit, die alle Kapitel auszeich- 
nen, sind aus anderen Arbeiten des Vf.s 
bekannt und geschätzt. Die •List der Ver- 
nunft" mag allerdings manchmal in Gefahr 
sein, sich selbst ein Schnippchen zu schlagen, 
wenn sie in der Begeisterung für das Ge- 
meinsame aller Konzeptionen und Anträge 
in einen Taumel gerät, der die Konturen 
der Gegensätze verschwimmen läßt. Man- 
che Fragen müßten in systematischer Re- 
flexion entschieden und nicht im zuweilen 



Buchbesprechungen 476 

schillernden Spiel der Motive belassen wer- 
den. 

Die stärksten Kapitel enthält m. E. der 
zweite Teil des Buches, der •Modelle des 
Vollzugs" vorstellt: Aus der lutherischen 
Formel •Zugleich Gerechter und Sünder" 
gewinnt Sudbrack ein Verständnis von De- 
mut als selbstkritische Offenheit gegenüber 
Gott und dem Mitmenschen - variiert in 
der Konfrontation mit der Geschichte der 
Frömmigkeit und modernen Ansätzen. Der 
Abschnitt •Von der Information zur Medi- 
tation" entwirft ein Modell von Medita- 
tion", das seinen ursprünglichen und selbst- 
verständlichen Platz im Vollzug kritischen 
theologischen Denkens hat und deshalb 
darauf verzichten kann, sich immunisierend 
als Verinnerlichung oder Versenkung zu 
begründen. 

Eine kleine Nachbemerkung: Die beste 
Rezension dieses Buches stammt von einem 
evangelischen Christen, Sigrid Daecke, der 
das Vorwort schrieb: Die •Einheit von küh- 
nem Entwurf in die Zukunft und Rückbeu- 
gung unter die christliche Realität... findet 
Sudbrack in Jesus Christus. Das ist das 
Katholische, aber eben deswegen Evangeli- 
sche und daher zutiefst ökumenische an 
diesem Buch" (10). K.H. Crumbach SJ 

Hausherr, Irenee: Leben aus dem Ge- 
bet. Salzburg, Otto-Müller-Verlag 
1969. 221 S.,Ln. DM 16,50. 

Ansprachen und Exerzitienvorträge, beson- 
ders, wenn sie, wie die hier vorgelegten, 
ursprünglich vor allem für Ordensfrauen 
bestimmt waren, leben aus ihrer jeweiligen 
Situation. Es ist ein Risiko, sie nachträg- 
lich zu sammeln und sie einem größeren 
Publikum in Buchform zugänglich zu ma- 
chen. Wird der heutige Christ sich noch so 
von den Lehren der alten Mönchsväter oder 
von der Spiritualität eines Ignatius von 
Loyola ansprechen lassen, wie das offenbar 
noch bis vor wenigen Jahrzehnten der Fall 
war? 

Nun, ich kann mir vorstellen, daß die 
Vorträge des bedeutenden Lehrers am 
Päpstlichen Orientalischen Institut immer 

noch einen interessierten Leserkreis finden. 
Und das nicht zu Unrecht, denn obgleich 
die Themen durchweg im Horizont und in 
der Sprache traditioneller Theologie be- 
handelt werden, und kaum irgendwo auf 
moderne Fragestellungen angespielt ist, so 
geschieht das doch in einer so hintergrün- 
digen und lebensvollen Weise, daß man 
die Weisheit der Alten jedenfalls wieder 
schätzen lernt, zumal das viergestaltige 
Evangelium als eigentliches Fundament 
ihrer Frömmigkeit aufleuchtet. So werden 
die Definitionen, Gründe, Formen und 
Eigenschaften des Gebetes, die das Büchlein 
behandelt, zu einer praktischen Einführung 
in ein geistliches Leben, das vom Geist des 
•Vater unser", also dem Gebet unseres 
Herrn selbst inspiriert ist, wenigstens so, 
wie es Origenes und Tertullian verstanden. 

F. J. Steinmetz SJ 

Rahner, Karl: Einübung priesterlicher 
Existenz. Freiburg-Basel-Wien, Her- 
der 1970. 304 S., Ln. 28,50 DM. 

Auch wer nicht jede metaphysische Speku- 
lation K. Rahners nachvollziehen kann, wird 
immer wieder mit Gewinn seine Schriften 
lesen, die sich mit konkreten Fragen des 
geistlichen Lebens befassen. Der hier vor- 
gelegte Band ist entstanden aus Meditatio- 
nen, die der Vf. 1961 anläßlich von Weihe- 
exerzitien vorgetragen hat. Daher ist auch 
der Ablauf der 24 Kapitel noch ein wenig 
bestimmt vom Aufbau des ignatianischen 
Exerzitienbüchleins. Doch muß man das 
Buch ja keineswegs von vorne nach hinten 
durchlesen. Die einzelnen Kapitel bieten 
kürzere oder längere, in sich selbständige 
Betrachtungen zum Leben Christi; Über- 
legungen zur Existenz und zum Dienst des 
Priesters; konkrete Hinweise, aus denen 
manche priesterliche und menschliche Er- 
fahrung spricht; Anstöße, die denen, die 
priesterliche Existenz einüben wollen, un- 
ter die Haut gehen können. Im ganzen also 
auch ein handfester, konkreter •Priester- 
spiegeF. Obwohl, oder weil schon 1961, 
also vor dem Konzil geschrieben? (vgl. 
hierzu das Vorwort). W. Simonis 



Buchbesprechungen 477 

Kirchliche Stände 

Klostermann, Ferdinand: Priester für 
morgen. Innsbruck - Wien - München, 
Tyrolia 1970. 608 S., Ln., 68,- DM. 

Worum es dem Vf. in seinem umfangrei- 
chen Werk geht, ist dies: als theologischer 
Lehrer (Pastoraltheologie) weiß er um die 
Unsicherheit vieler Priester und Priester- 
kandidaten hinsichtlich des Wesens, der Ge- 
stalt und der gesellschaftlichen Stellung (in 
Kirche und Welt) des priesterlichen Dienstes. 
Sie zeigt sich in einem fühlbaren, bisweilen 
bedrohlichen Rückgang des Nachwuchses, 
in einem Tasten und Experimentieren, was 
Inhalt und Gang der Ausbildung betrifft, 
sowie in einer weitverbreiteten Resignation 
vor allem der jüngeren Priestergeneration. 
Auf diese Notsituation will der Vf. ant- 
worten: Er möchte 1. das gängige Priester- 
bild, das einseitig vom Kult bestimmt war 
und den Priester zu einer sakralen Gestalt 
machte, •entideologisieren" und im Rück- 
griff auf die Grunddaten der Offenbarung 
mit •neuem" Inhalt füllen, den er im •Vor- 
steherdienst " an der Gemeinde sieht; 2. die 
Priesterausbildung konsequent (mit detail- 
lierten Angeboten und Vorstellungen) auf 
eine erneuerte und zeitgemäße Zielgestalt 
priesterlicher Berufung ausrichten bzw. Mo- 
delle für die konkrete Ausübung und die 
gesellschaftliche Verwirklichung des prie- 
sterlichen Dienstes vorstellen. Dieses zwei- 
fache Anliegen bestimmt auch den Aufbau 
des Werkes. Nach verschiedenen Berichten 
über die gegenwärtige Situation wird ein 
kurzer Aufriß des ntl. Priestertums im Licht 
der Offenbarung geboten, sodann in länge- 
ren Ausführungen über Berufung und Be- 
rufungen im Alten und Neuen Testament, 
speziell über die Berufung im NT zum 
Vorsteherdienst gehandelt, um dann - im 
weitaus größten Teil des Werkes - a) die 
möglichen Konkretisierungen des einen und 
bleibenden priesterlichen Dienstes darzu- 
stellen, b) ausführliche Überlegungen zur 
Reform des theologischen Studiums, z. T. 
anhand der in verschiedenen Ländern 
schon gemachten Erfahrungen, vorzulegen. 

Wie man sieht: ein ungeheuerer Stoff. 
Der Vorzug des Werkes liegt m. E. in der 
klaren Zielvorstellung, die der Vf. vom 
priesterlichen Dienst in der gegenwärtigen 

Umbruchsituation sowie von der Hinfüh- 
rung dazu hat; man kennt sie aus seinen 
früheren Publikationen (die hier zum guten 
Teil in einer Überarbeitung zusammenge- 
stellt worden sind; das Werk lag schon 1967 
im Manuskript vor). Daraus ergeben sich 
aber auch schon die Grenzen und Schwä- 
chen des Werkes: Die theologische Grund- 
legung der Thesen des Vf.s ist äußerst 
knapp, und da er schon ein festes Priester- 
bild hat, wählt er seine Belege aus der 
neueren Literatur (die im übrigen eine 
große Belesenheit bezeugen) entsprechend 
aus; die Kontroversen werden zwar ge- 
nannt, aber nicht in ihrem Gewicht heraus- 
gestellt. Ähnliches gilt von den konkreten 
Gestaltungen des priesterlichen Dienstes 
heute. Auch hier treten die schon oft ge- 
äußerten Lieblingsideen des Vf.s hervor: 
der radikale Abbau der Unterscheidung 
von Klerus und Laien, die gesellschaftliche 
Variabilität der Ausübung des priesterli- 
chen Dienstes (Zölibat oder Ehe, endgültiges 
Engagement oder Dienst auf Zeit usw.). 
Was endlich die Priesterausbildung betrifft, 
so spielen darin Psychologie und Soziologie, 
organisatorische Fragen, Pastoralpraktika 
usw. eine bevorzugte Rolle. Die Inhalte 
der Ausbildung: Theologie, Spiritualität 
usw. treten dahinter auffällig zurück. Liegt 
nicht aber gerade in einer spirituellen 
Grundlegung und Entfaltung der priester- 
lichen Berufung, die alle Bereiche der Prie- 
sterausbildung durchdringen müßten, das 
A und O der Hinführung zum priester- 
lichen Dienst? - Im ganzen dennoch ein 
sehr nützliches und hilfreiches Buch, das 
von dem ernsten Ringen unserer Zeit um 
eine Erneuerung des katholischen Priester- 
tums zeugt und hinreichend Stoff zur Dis- 
kussion gibt. F. Wulf SJ 

Der priesterliche Dienst I: mit Beiträ- 
gen von A. Deissler, H. Schlier, J. P. 
Audet (Reihe: Quaestiones disputatae 
46). Freiburg-Basel-Wien, Herder 1970. 
175 S., kart.-lam. 18,-DM. 

Seinerzeit erschien in der Reihe •Quaestio- 
nes disputatae" ein umfangreicher Band, 
der sich mit dem Diakonat befaßte. Bei- 
träge zu Fragen, die das Priesteramt be- 



Buchbesprechungen 478 

treffen, sollen nun in verschiedenen Bänden 
der Reihe angeboten werden. Im ersten 
Band liegen drei Beiträge vor. 

Der Freiburger Alttestamentier A. Deiss- 
ler stellt sich die Frage, inwieweit das alt- 
testamentliche Priestertum, das er anhand 
der wichtigsten Stellen in seinen geschicht- 
lichen Formen und Entwicklungen darstellt, 
wenigstens in dem, was es vom religions- 
geschichtlichen Priestertypos unterscheidet, 
vorbildhafte Züge des neutestamentlichen 
Priestertums enthält. Doch kann so etwas 
nur als Frage gestellt werden; die Antwort 
kann nur vom NT und seinem Verständnis 
in der Kirche her gegeben werden. Hier 
setzt der Beitrag von H. Schlier ein, der 
bereits in TheolPhil 44 (1969) 161-180 er- 
schien und auch in das Lehrschreiben der 
deutschen Bischöfe zum Priesteramt mit 
eingegangen ist. Schlier behandelt vier Pro- 
blemkreise: das Priestertum Christi, das 
priesterliche Amt der Apostel, das Priester- 
tum des Volkes Gottes, das priesterliche 
Amt in der Kirche. Die These lautet kurz: 
Priesterlicher Dienst ist der einzigartige, 
eschatologische Dienst, der von den Apo- 
steln und ihren in ausdrücklicher Kontinui- 
tät mit ihnen stehenden Nachfolgern für die 
Kirche wahrgenommen wird, in dem das 
gültig bleibende Priestertum Christi gegen- 
wärtig wird in Wort und Sakrament. Einige 
Schlußfolgerungen will der Vf. wohl als 
Stellungnahme zu aktuellen Tendenzen und 
Fragen verstanden wissen. Hier zeigt er 
sein gutes Gespür für das •bleibend Katho- 
lische". 

Eine andere Frage bleibt aber: was er- 
gäbe sich, wenn man Ernst machte mit der 
Einsicht, daß die Schrift nicht nur die 
Offenbarung, also Jesus Christus in Sein 
und Tun bezeugt, sondern immer auch schon 
über ihn reflektiert und theologisiert? Und 
ist dies nicht z. B. in der Opfer- und Prie- 
stertheologie des Paulus, des Hebräerbrie- 
fes und auch der Evangelien der Fall? Was 
aber ist letztlich theologisch maßgebend, 
die •Sache", oder die aus dem damaligen 
geistesgeschichtlichen Horizont heraus ver- 
ständlichen theologischen Denkmodelle, mit 
denen diese •Sache" erfaßt werden sollte? 
Vielleicht sieht manche Frage schon anders 
aus, wenn sie vor den Hintergrund dieser 
grundsätzlichen Problematik gestellt wird. 

Der Beitrag von J. P. Audet, •Priester 
und Laie in der christlichen Gemeinde. Der 

Weg in die gegenseitige Entfremdung", 
versucht, bestimmte Momente aufzuzeigen, 
die die geschichtliche Entwicklung zur Zwei- 
teilung in Klerus und Laienvolk zur Zeit 
der Väter vorangetrieben haben, und die 
so die alte Konzeption der christlichen Brü- 
derschaft verdunkelten. W. Simonis 

Der priesterliche Dienst II: Becker, 
Karl Josef: Wesen und Vollmachten 
des Priestertums nach dem Lehramt 
(Reihe: Quaestiones disputatae 47), 
Freiburg-Basel-Wien, Herder 1970. 
178 S., kart.-lam. 19,50 DM. 

K. J. Becker hat sich der Mühe unterzogen, 
in einer eigenen Studie die Aussagen des 
kirchlichen Lehramtes über das Wesen des 
Amtspriestertums darzustellen. Neben der 
Lehre der Schrift und der Tradition, aber 
stets auch auf diese bezogen, kommt ja den 
offiziellen Äußerungen des Lehramtes, zu- 
mal wenn sie als endgültige Definitionen 
gemeint sind, eine besondere, klärende und 
abgrenzende Funktion zu (9 f.). Dies muß 
erst recht gelten, wenn es sich um Sachver- 
halte handelt, die der geschichtlichen Ent- 
wicklung unterliegen, wie es bei den Insti- 
tutionen und Lebensformen der Kirche der 
Fall ist. Wer wissen will, was das Priester- 
tum in der Kirche bedeutet, kann an diesen 
Aussagen des Lehramtes, in denen sich das 
Selbstverständnis der Kirche ausspricht, 
nicht vorbeigehen. 

Die Darstellung versucht, genau die Aus- 
sageabsicht und die Reichweite der lehr- 
amtlichen Äußerungen zum Priestertum zu 
erheben. Neben einem Überblick über die 
mehr christologische Fundierung der Theo- 
logie des Priestertums im ersten Jahrtau- 
send werden die Aussagen des 4. Lateran- 
konzils, der Konzilien von Konstanz, Basel, 
Florenz und Trient, die Lehre der Papst- 
enzykliken des 19. und 20. Jahrhunderts 
und die Lehre des Vatikanums II analy- 
siert. Zudem wird jeweils der theologische 
Hintergrund dieser Aussagen, die Häresien 
der Katharer, Waldenser, Wiclifs, Hus', 
Luthers und anderer Reformatoren, da- 
gegengestellt. Die Untersuchungen bieten 
sorgfältige Textanalysen, die auf die je- 
weilige, geschichtlich bedingte Aussage- 
intention abstellen und so das bleibend 
Gültige herauszuheben versuchen. Vf. ist 



Buchbesprechungen 479 

zudem bemüht zu zeigen, ob und wieweit 
zum Bild des Priestertums, das gewiß stets 
von seiner höchsten Funktion, der Konse- 
krationsgewalt, her gezeichnet wurde, doch 
auch die Lehr- und Leitungsgewalt gehör- 
ten. Besonders die päpstlichen Enzykliken 
und dann die Lehre des Vatikanums II ver- 
suchen ja eine Gesamtschau aller priester- 
lichen Funktionen; aber auch früher fehlte 
es nicht an entsprechenden Hinweisen. An- 
gesichts der heute weithin vertretenen These 
von der historischen Verengung im Ver- 
ständnis des Priestertums auf das bloß 
Kultische hin verdienen solche Anmerkun- 
gen doch Beachtung; zumal da die Frage 
der inneren Hinordnung der verschiedenen 
Ämter aufeinander, wie die Interpretation 
der Texte des Vatikanums II zeigt, auch 
heute nicht ohne theologische Problematik 
ist (136 ff.; 147 ff.). 

Daß der Frage nach der Vollmacht zur 
Sakramentenspendung, speziell zur Feier 
der Eucharistie und zur Lossprechung von 
Sünden, besondere Aufmerksamkeit ge- 
schenkt wird, ist angesichts der diesbezüg- 
lichen Thesen von H. Küng, der über die 
entsprechenden Konzilsdefinitionen groß- 
zügig hinweggeht, nur verständlich. Becker 
zeigt, daß das Lehramt hier eindeutig Posi- 
tion bezogen hat: Beide Gewalten kann nur 
der geweihte und bevollmächtigte Priester 
besitzen. 

Das 6. Kapitel bietet eine Zusammenfas- 
sung und Stellungnahme zu weiteren aktuel- 
len Fragen. Man muß dem Vf. danken, daß 
er mit dieser gediegenen Studie eine Lücke 
gefüllt hat, die für alle spürbar war, die 
die Diskussion um das Verständnis des 
Priestertums verfolgen. W. Simonis 

Regli, Sigisbert OFMCap.: Das Ordens- 
leben als Zeichen in der Kirche der Ge- 
genwart. Eine pastoraltheologische Un- 
tersuchung (Criteria. Arbeiten zur prak- 
tischen Theologie, hrsg. vom Pastoral- 
institut der Universität Freiburg, 
Schweiz, Bd. 1). Freiburg, Schweiz, Uni- 
versitätsverlag 1970. 326 Seiten, kart., 
35,- SFr. 

Die Studie des Kapuzinerpaters, die bei 
dem Pastoraltheologen der Universität 
Freiburg, Schweiz, Alois Müller gemacht 
wurde, will die neue Sicht des Ordens- 
lebens, wie sie sich in den letzten 20 Jahren 

in der Kirche herausgebildet hat, für die 
praktische Erneuerung der Orden fruchtbar 
machen, Anregungen und Imperative dafür 
geben. In ihrem ersten Teil (1-127) bietet 
sie eine Bestandsaufnahme der offiziellen 
kirchlichen Lehräußerungen (Päpste, II. Vat. 
Konzil) sowie der (hauptsächlich deutschen 
und französischen) theologischen Literatur, 
die diese neue Sicht des Ordenslebens, ihren 
Zeichen- und Zeugnischarakter, herausstel- 
len und kommentieren. Der zweite Teil (131 
bis 311), •Synthese und Folgerungen", sucht 
zunächst die Zeichen- und Zeugnisfunktion 
des Ordenslebens in ihren verschiedenen 
theologischen und heilsgeschichtlichen Di- 
mensionen (christologisch, ekklesiologisch, 
soteriologisch, eschatologisch) deutlicher her- 
auszuarbeiten, ihren grundsätzlichen Be- 
zug auf die jeweilige geschichtliche Situa- 
tion (Zeichen und Zeugnis müssen für die 
Zeitgenossen verstehbar sein) zu erhellen, 
um endlich •Aspekte einer zeichenhaften 
Verwirklichung des Ordenslebens in der 
gegenwärtigen Situation" aufzuzeigen. 

Eine sehr sorgfältige und gut aufgebaute 
Arbeit, die wegen ihrer praktischen Ziel- 
setzung leicht verständlich ist und vielen 
Ordensleuten, vor allem den Frauenorden 
(Oberinnen, Novizenmeisterinnen) in der 
gegenwärtigen Situation eine Hilfe sein 
kann. Die Zeichenhaftigkeit versteht der Vf. 
in einem weiten, vielfältigen Sinn als Hin- 
weis und Symbol für die transzendenten 
Wirklichkeiten der christlichen Botschaft, 
als Glaubensbekenntnis, als prophetisch- 
charismatischen Anruf, als paränetisch- 
moralisches Zeugnis - und keineswegs ex- 
klusiv, als sei damit theologisch-spirituell 
schon alles über das Wesen des Ordens- 
lebens gesagt; es soll nur der heute hervor- 
gehobene Aspekt verdeutlicht werden. - 
Wer in der Materie zu Hause ist, kann sich 
beim Lesen dieser an sich guten Arbeit eines 
nicht verhehlen: Die Diskussion über das 
Ordensleben ist in den letzten Jahren er- 
heblich über das hinausgegangen, was dem 
Vf. an Material vorgelegen hat. Sie ist 
noch grundsätzlicher und radikaler gewor- 
den. Um nur einen wichtigen Punkt heraus- 
zugreifen: Nicht mehr die drei Räte, wie 
noch in der vorliegenden Arbeit, sondern 
die Nachfolge Christi steht im Mittelpunkt 
der Frage nach dem Wesen des Ordens- 
lebens, was durch Artikel 2a des Ordens- 
dekrets •Perfectae caritatis" gerechtfertigt 



Buchbesprechungen 480 

ist. Dementsprechend werden die Räte von 
der Nachfolge her interpretiert, erhalten 
von ihr her ihren Sinn: sie sind Voraus- 
setzungen für die Nachfolge (im Sinn der 
vollen Verfügbarkeit für den Herrn und 
seine Sendung) und zugleich Vollzug der 
Nachfolge (im Mitgehen und -leben mit 
dem Herrn, in der Anteilnahme an seinem 
Werk). Das hat entscheidende Konsequen- 
zen: Ehelosigkeit, Armut und Gehorsam 
werden nicht mehr als isolierte, nebenein- 
ander liegende, materialiter genau um- 
schreibbare, eingrenzbare Bereiche gesehen, 
sondern als Artikulierungen ein und der- 
selben Berufung; sie sind darum nicht von- 
einander zu trennen, gehen ineinander 
über, können darum auch nicht mehr wie 
bisher verregelt werden, sind überhaupt 
nicht erster Inhalt des Ordenslebens. Aus 
dieser Sicht muß dann auch das Problem 
von Gebot und Rat neu gesehen werden, 
wie auch die bisherige Gelübdetheologie 
fragwürdig geworden ist. Soweit sich das 
zur Zeit sagen läßt, hat die Diskussion über 
das Ordensleben erst angefangen. Vielleicht 
und hoffentlich wird durch die radikale 
Hinterfragung des Überlieferten die Or- 
densberufung letztlich größer und bedeut- 
samer dastehen, als es heute der Fall ist. 

F.Wulf SJ 

Matura, Thaddee: Ehelosigkeit und 
Gemeinschaft. Die Grundlegung des 
Ordenslebens nach dem Evangelium. 
Hrsg. der deutschen Fassung (mit Vor- 
wort) St. Richter OFM, Werl/Westf., 
Dietrich-Coelde-Verlag 1969. 120 S., 
engl. brosch. 7,80 DM. 

Es lohnte eine Übersetzung dieser kleinen 
Studie, die im französ. Original schon in 
2. Aufl. erschien. Sein Vf. ist Franziskaner 
und gehört der franziskanischen Fraternität 
in Taize an. Seine These, die ohne Zweifel 
Anregungen von der Communaute des Fre- 
res de Taiz6 aufgenommen hat, ist diese: 
Das Ordensleben ist im Gegensatz zum Amt 
in der Kirche - in diesem Punkt ähnlich wie 
Existenz und religiöse Berufung des christ- 
lichen Weltlaien - nicht von der Funktion, 
sondern nur vom Sein her zu erhellen. Es 
hat als solches, d. h. von seiner besonderen 
christlichen Berufung her gesehen, keinen 
bestimmten, funktional abgrenzbaren Zweck 
zu erfüllen, sondern zum einen das ganze, 

unverkürzte Evangelium zu leben, d. h. sich 
in seiner Lebensweise wie in seinem Tun 
vom Geist und den Inhalten des Evangeli- 
ums leiten zu lassen, zum anderen die Wirk- 
lichkeit des mit Christus gekommenen neu- 
en, eschatologischen Lebens zu bezeugen. 
Dieses Zeugnis geschieht am wirksamsten - 
und darin liegt das dem Ordensleben Be- 
sondere und Eigentümliche und Unersetz- 
bare - durch die Ehelosigkeit um des Him- 
melreiches willen, dessen Zeichen sie ist. 
Da der tiefste Sinn der christlichen Ehe- 
losigkeit nach dem Vf. die Ermöglichung 
und Anstrebung einer universalen Liebe zu 
den Mitmenschen ist, drängt sie notwendig 
zur Gemeinschaft, die darum ein Wesens- 
element des Ordenslebens ist. 

Aus dieser Konzeption, die nicht so ganz 
neu ist, sondern im Monastischen öfter be- 
gegnet, ergeben sich begreiflicherweise eine 
Reihe von Schwierigkeiten hinsichtlich des 
geschichtlich gewordenen Ordenslebens, wie 
es heute vorgefunden wird. Wie ist in die- 
sem Fall mit dem Ordensleben das Prie- 
stertum und das priesterliche Apostolat zu 
vereinbaren, vor allem dort, wo sie Haupt- 
inhalt des Ordenslebens ausmachen? Wel- 
chen Stellenwert hat die karitative, erzie- 
herische usw. Tätigkeit der modernen Ge- 
nossenschaften in dem doch auch ihnen zu- 
gesprochenen Ordensleben? Und vieles 
mehr. Der Vf. wirft selbst alle diese Fra- 
gen auf, gibt Richtungen für ihre Beantwor- 
tung an, will und kann sie aber nicht lösen. 
Vielleicht liegt aber darin das Wertvolle 
der Studie, daß sie eine scharf formulierte 
These aufstellt, die zum Nachdenken an- 
regt und zwingt. Wir wollen darum auch 
selbst mit einigen Fragen schließen: Wird 
hier nicht die Ehelosigkeit als •der einzige 
evangelische Rat" zu isoliert gesehen; sind 
nicht die •drei Räte" des Ordenslebens nur 
Artikulierungen einer einzigen Berufung, 
ein und derselben •Sache"? Wo bleibt in 
dieser ganzen Konzeption der den Evange- 
lien zentrale Gedanke der Jüngerschaft, die 
doch zu ihrem Inhalt nicht nur das Hören, 
sondern auch die Weitergabe der Botschaft 
Christi hat? Ist es überhaupt möglich, von 
dem Ordensleben zu sprechen und alles auf 
ein einziges Ideal zurückführen zu wollen? 
- Bisweilen durchweht die Ausführungen 
des Vf.'s ein in der französ. Spiritualität 
häufiger anzutreffender mystischer Zug. 

F. Wulf S] 




