Die Bitte um Frieden

Oskar Wermter SJ, London*

Wir horen heute oft das Gebet um Frieden. Alle Kriege stehen uns vor
Augen und all das Elend, das der Mensch dem Menschen zufigt. Die
Emporung iiber Krieg und Gewalt ist grofl. Es ist daher ein verzweifeltes
und sehr forderndes Wort: Frieden ist moglich! Oder gar: Frieden ist
machbar!

Die Emporung schwingt sogar noch in unseren Stimmen mit, wenn wir
zu Gott vom Frieden sprechen. Als hatten wir es mit einem uneinsichtigen
Herrscher zu tun, der die Kriege verhindern konnte und es nicht tut. Das
Gebet um den Frieden ist oft ein ,politisches Gebet“: wir sind fast gereizt
und bitter.

Und doch: Wenn es wirklich Gott ist, zu dem wir sprechen, dann spricht
sein Geist in uns. Wir sprechen in und mit ihm, wir, die wir seine Sprache
nicht kennen, die wir ,nicht wissen, um was wir bitten“ (vgl. Mt 20, 22).
Wir miissen die Worte neu lernen, und wir wehren uns dagegen. Wir wol-
len uns unsere Friedensresolutionen nicht aus den Hinden entwinden
lassen. Wir glauben ja doch den Frieden in den Protestbewegungen unse-
rer Zeit gegen Unterdriickung und Gewalt zum Greifen nahe — wenn wir
nur die Macht hitten, ihn zu erzwingen. Und erzwingen wollen wir ihn.
Was besagt das aber? Es ist schmerzlich, plotzlich inne zu werden, dafl
auch wir unseren Frieden auf Macht und Gewalt aufbauen. Es ist hart,
die Sprache Gottes zu erlernen. Wir werden gewahr, daf sich irgendwo in
unserem Friedenspathos schon lange der Hafl eingenistet hat. Der Haf§
gegen die, die wir fiir friedlos halten. Denen wir — zu unserem Schmerz
und Erschrecken — heimlich gleichen. Mit denen wir unseligerweise solida-
risch sind.

Wenn wir nun allein gelassen wirden mit der Erkenntnis, daf} keiner
ohne Haf} und jeder friedlos ist, wiare Zynismus wohl der einzige Ausweg,
ein Zynismus, der sich darein schickt, dafl Hafl und Kampf das Schicksal
des Menschen sind; dafl Friede zwar ein grofles und fiir Agitatoren unent-
behrliches Wort ist, daf} es aber letztlich nur darum geht, dafl sich der eine
Haf} starker erweist als ein anderer.

Konnen wir anders als Hafl mit Haf}, Krieg mit Krieg erwidern? Wire
das aber nicht die Holle: angekettet zu sein an die, ,die grundlos hassen®

* Der Verfasser hat lingere Zeit im ,heiflen Rhodesien gearbeitet. Jahrelang beschif-
tigte ihn die Frage der geistlichen Bewiltigung der Gewalt, da kein anderer Weg méglich
schien. Aus dieser Situation entstammt die folgende Meditation.



Oskar Wermter 2

(Ps 87,20)? Erleben zu miissen, daf} selbst unser Wunsch nach Frieden
sich als haflerfillt entpuppt? Der Kettenreaktion von Hafl und Gegenhaf,
die so alt ist wie die Menschheit, nicht entrinnen zu kénnen?

Doch es war das Licht Gottes, das uns zuerst anzog und hoffen machte
in der Bitte um Frieden. Es ist im Licht Gottes, dafl wir die dunklen Schat-
ten menschlichen Unfriedens und Hassens erkennen. Im Halbddmmer un-
serer Gottesferne konnten wir das eine vom anderen nicht unterscheiden.
So sagten wir ,Frieden“ und bemerkten nicht den Haf}, der in unseren
Stimmen mitschwang. Unsere Sprache hitte uns verraten sollen, wenn wir
zum ,Kampf um den Frieden® aufforderten. Doch ,wir wuflten nicht, was
wir tun“ (vgl. Lk 23, 34).

Wir sehen die wahre Finsternis des Hasses in der Welt nur, weil wir
im Licht Gottes aufgehoben sind. Wer im Licht Gottes ist, kann nicht mehr
hassen. ,Denn Gott ist Licht, und in ihm ist keine Finsternis“ (1 Jo 1, 5).
Er ist aber auch wehrlos gegentiber der Finsternis. Wer im Frieden Gottes
lebt, dem zittert jede Fiber seines Leibes angesichts von Krieg und HaR.
Er kann nicht sein bifichen Haut in Sicherheit bringen wollen, kann aber
auch nicht zor Waffe greifen, kann nicht sein Auge durch Haf} blind
machen, nicht zuriickschlagen.

Es gab wirklich einen Menschen, in dem war das Licht Gottes voll und
ganz. Sein Licht ,lenchtete in der Finsternis® (vgl. Jo 1, 5). Er war unfahig
zum Haf}, anders als wir alle, und so war es kein Wunder, daf sie ,ihn
nicht aufnahmen®. Er war stirker als alle, die sich willig in die allbeherr-
schende Ursachenkette von Hafl und Gegenhafl, Unrecht und Vergeltung,
von ,Mord an den Unterdriickten® nnd , Tod den Unterdriickern® ein-
reihen lassen. Und er war schwacher als all diese, ohne Hafl und ohne
Waffe, wehrlos und ausgeliefert. Es konnte nicht anders sein, als daf} er
unter die Rader kam. Er mufite die Feindschaft all derer, ,die grundlos
hassen®, auf sich ziehen. In seinem Licht mufite die ganze Finsternis des
Hasses sichtbar werden.

Doch es war nicht die Holle, sondern ihr Ende. Ausgespielt war das
Schauverdrama, in dem der Haf der einen das Unrecht der anderen ver-
nichten will, nur um beide triumphieren zu lassen iiber die Erschlagenen.
Denn ,da man ihn schmihte, schmahte er nicht wieder: im Leiden stiefl
er nicht Drohungen aus“ (1 Petr 2,23). Nur dieses eine Mal wurde einer
geschlagen, und er schlug nicht zuriick. Dieses eine Mal war der Haf§ nicht
Sieger tiber den Erschlagenen. Die Ursachenkette des Bosen war gebro-
chen, nicht nur fiir dieses eine Mal durch den Menschen Jesus, sondern ein
fiir allemal fir uns alle. ,Denn er ist unser Friede“ (Eph 2, 14). Er war
vollkommen unfdhig zum Haf} und vollkommen wehrlos, weil in ihm der
Friede, weil er der Friede Gottes selber war. Er konnte sich nicht ver-



Verzicht und Dienst im christlichen Leben 3

stecken, denn im Frieden Gottes ist keine Furcht, sondern eine Kraft, die
vorwirts treibt, bis in die Arme der Henker. Das Licht muf} sich ausbrei-
ten, und in der Finsternis strahlt es am hellsten.

Wir hatten es unternommen, mit Gott zu sprechen, und ahnten noch
nicht, wohin uns das fithren wiirde, denn wir kannten nicht den, der uns
sprechen machte. Es war uns klar, was wir wollten: ,Herr, sollen wir
sagen, es moge Feuer vom Himmel fallen und sie verzehren? (Lk 9, 54).
Wir brauchten nur noch einen Bundesgenossen, der sich fiir unsere Aktio-
nen zur Verfiigung stellen wiirde. Es kam anders. Er konfrontierte uns
mit der Agonie unseres eigenen Unfriedens. Und nahm uns auf in seinen
Frieden, der so ganz anders und keineswegs ungestorte Ruhe ist. Der uns
aus furchtsamen Verstecken herausreifit und uns bewahrt vor der verzwei-
felten Flucht nach vorne in die Gewalt. Es ist der Friede, der Jesus an die
Menschen auslieferte, an die ,Miihseligen und Beladenen®, die ihn auf-
nahmen, und an die Hassenden, die ihn aus ihrer Mitte vertrieben. Es ist
der Friede des ganz ,Anderen, der uns hinfihrt, wohin wir nicht wollen®
(vgl. Jo 21,18).

So wird nicht Gott zum Werkzeug unserer Friedenspolitik, sondern wir
werden von seinem Frieden ergriffen, der — gelegen oder ungelegen —
weitergetragen werden will durch unsere helfenden, aufbauenden, heilen-
den Hinde und selbst in Folter und Haf nicht erliegt.

Verzicht und Dienst —
wo liegt der Schwerpunket christlichen Lebens:

Corona Bamberg OSB, Herstelle

Dafl christliches Leben beides, Verzicht und Dienst, in sich begreift, war fir
lange Jahrhunderte kein Problem. Man ging dabei primir vom Kreuz aus
und sprach von Entsagung, Selbstverleugnung, Abtétung und so auch vom
Dienen, wie es die Aussagen und das Vorbild Christi selbstverstindlich
machten. Man redete gleichsam in einem Atemzug von beidem, undifferen-
ziert und geborgen in der umfassenden Einheit eines Lebens, das vom
Kreuzgeheimnis gepragt war. Heute ist das anders geworden. Verzicht und
Dienst haben sich ausgegliedert, stellen sich dar als zwei unterschiedene
Verhaltensweisen, deren gemeinsamer Nenner nicht so leicht gesehen wird.





