
Die Bitte um Frieden 

Oskar Wermter SJ, London* 

Wir hören heute oft das Gebet um Frieden. Alle Kriege stehen uns vor 
Augen und all das Elend, das der Mensch dem Menschen zufügt. Die 
Empörung über Krieg und Gewalt ist groß. Es ist daher ein verzweifeltes 
und sehr forderndes Wort: Frieden ist möglich! Oder gar: Frieden ist 
machbar! 

Die Empörung schwingt sogar noch in unseren Stimmen mit, wenn wir 
zu Gott vom Frieden sprechen. Als hätten wir es mit einem uneinsichtigen 
Herrscher zu tun, der die Kriege verhindern könnte und es nicht tut. Das 
Gebet um den Frieden ist oft ein •politisches Gebet": wir sind fast gereizt 
und bitter. 

Und doch: Wenn es wirklich Gott ist, zu dem wir sprechen, dann spricht 
sein Geist in uns. Wir sprechen in und mit ihm, wir, die wir seine Sprache 
nicht kennen, die wir •nicht wissen, um was wir bitten" (vgl. Mt 20, 22). 
Wir müssen die Worte neu lernen, und wir wehren uns dagegen. Wir wol- 
len uns unsere Friedensresolutionen nicht aus den Händen entwinden 
lassen. Wir glauben ja doch den Frieden in den Protestbewegungen unse- 
rer Zeit gegen Unterdrückung und Gewalt zum Greifen nahe - wenn wir 
nur die Macht hätten, ihn zu erzwingen. Und erzwingen wollen wir ihn. 
Was besagt das aber? Es ist schmerzlich, plötzlich inne zu werden, daß 
auch wir unseren Frieden auf Macht und Gewalt aufbauen. Es ist hart, 
die Sprache Gottes zu erlernen. Wir werden gewahr, daß sich irgendwo in 
unserem Friedenspathos schon lange der Haß eingenistet hat. Der Haß 
gegen die, die wir für friedlos halten. Denen wir - zu unserem Schmerz 
und Erschrecken - heimlich gleichen. Mit denen wir unseligerweise solida- 
risch sind. 

Wenn wir nun allein gelassen würden mit der Erkenntnis, daß keiner 
ohne Haß und jeder friedlos ist, wäre Zynismus wohl der einzige Ausweg, 
ein Zynismus, der sich darein schickt, daß Haß und Kampf das Schicksal 
des Menschen sind; daß Friede zwar ein großes und für Agitatoren unent- 
behrliches Wort ist, daß es aber letztlich nur darum geht, daß sich der eine 
Haß stärker erweist als ein anderer. 

Können wir anders als Haß mit Haß, Krieg mit Krieg erwidern? Wäre 
das aber nicht die Hölle: angekettet zu sein an die, •die grundlos hassen" 

* Der Verfasser hat längere Zeit im •heißen" Rhodesien gearbeitet. Jahrelang beschäf- 
tigte ihn die Frage der geistlichen Bewältigung der Gewalt, da kein anderer Weg möglich 
schien. Aus dieser Situation entstammt die folgende Meditation. 



Oskar Wermter 2 

(Ps 37,20)? Erleben zu müssen, daß selbst unser Wunsch nach Frieden 
sich als haßerfüllt entpuppt? Der Kettenreaktion von Haß und Gegenhaß, 
die so alt ist wie die Menschheit, nicht entrinnen zu können? 

Doch es war das Licht Gottes, das uns zuerst anzog und hoffen machte 
in der Bitte um Frieden. Es ist im Licht Gottes, daß wir die dunklen Schat- 
ten menschlichen Unfriedens und Hassens erkennen. Im Halbdämmer un- 
serer Gottesferne konnten wir das eine vom anderen nicht unterscheiden. 
So sagten wir •Frieden" und bemerkten nicht den Haß, der in unseren 
Stimmen mitschwang. Unsere Sprache hätte uns verraten sollen, wenn wir 
zum •Kampf um den Frieden" aufforderten. Doch •wir wußten nicht, was 
wir tun" (vgl. Lk 23,34). 

Wir sehen die wahre Finsternis des Hasses in der Welt nur, weil wir 
im Licht Gottes aufgehoben sind. Wer im Licht Gottes ist, kann nicht mehr 
hassen. •Denn Gott ist Licht, und in ihm ist keine Finsternis" (1 Jo 1,5). 
Er ist aber auch wehrlos gegenüber der Finsternis. Wer im Frieden Gottes 
lebt, dem zittert jede Fiber seines Leibes angesichts von Krieg und Haß. 
Er kann nicht sein bißchen Haut in Sicherheit bringen wollen, kann aber 
auch nicht zur Waffe greifen, kann nicht sein Auge durch Haß blind 
machen, nicht zurückschlagen. 

Es gab wirklich einen Menschen, in dem war das Licht Gottes voll und 
ganz. Sein Licht •leuchtete in der Finsternis" (vgl. Jo 1,5). Er war unfähig 
zum Haß, anders als wir alle, und so war es kein Wunder, daß sie •ihn 
nicht aufnahmen". Er war stärker als alle, die sich willig in die allbeherr- 
schende Ursachenkette von Haß und Gegenhaß, Unrecht und Vergeltung, 
von •Mord an den Unterdrückten" und •Tod den Unterdrückern" ein- 
reihen lassen. Und er war schwächer als all diese, ohne Haß und ohne 
Waffe, wehrlos und ausgeliefert. Es konnte nicht anders sein, als daß er 
unter die Räder kam. Er mußte die Feindschaft all derer, •die grundlos 
hassen", auf sich ziehen. In seinem Licht mußte die ganze Finsternis des 
Hasses sichtbar werden. 

Doch es war nicht die Hölle, sondern ihr Ende. Ausgespielt war das 
Schauerdrama, in dem der Haß der einen das Unrecht der anderen ver- 
nichten will, nur um beide triumphieren zu lassen über die Erschlagenen. 
Denn •da man ihn schmähte, schmähte er nicht wieder; im Leiden stieß 
er nicht Drohungen aus" (1 Petr 2, 23). Nur dieses eine Mal wurde einer 
geschlagen, und er schlug nicht zurück. Dieses eine Mal war der Haß nicht 
Sieger über den Erschlagenen. Die Ursachenkette des Bösen war gebro- 
chen, nicht nur für dieses eine Mal durch den Menschen Jesus, sondern ein 
für allemal für uns alle. •Denn er ist unser Friede" (Eph 2,14). Er war 
vollkommen unfähig zum Haß und vollkommen wehrlos, weil in ihm der 
Friede, weil er der Friede Gottes selber war. Er konnte sich nicht ver- 



Verzicht und Dienst im christlichen Leben 3 

stecken, denn im Frieden Gottes ist keine Furcht, sondern eine Kraft, die 
vorwärts treibt, bis in die Arme der Henker. Das Licht muß sich ausbrei- 
ten, und in der Finsternis strahlt es am hellsten. 

Wir hatten es unternommen, mit Gott zu sprechen, und ahnten noch 
nicht, wohin uns das führen würde, denn wir kannten nicht den, der uns 
sprechen machte. Es war uns klar, was wir wollten: •Herr, sollen wir 
sagen, es möge Feuer vom Himmel fallen und sie verzehren?" (Lk 9,54). 
Wir brauchten nur noch einen Bundesgenossen, der sich für unsere Aktio- 
nen zur Verfügung stellen würde. Es kam anders. Er konfrontierte uns 
mit der Agonie unseres eigenen Unfriedens. Und nahm uns auf in seinen 
Frieden, der so ganz anders und keineswegs ungestörte Ruhe ist. Der uns 
aus furchtsamen Verstecken herausreißt und uns bewahrt vor der verzwei- 
felten Flucht nach vorne in die Gewalt. Es ist der Friede, der Jesus an die 
Menschen auslieferte, an die •Mühseligen und Beladenen", die ihn auf- 
nahmen, und an die Hassenden, die ihn aus ihrer Mitte vertrieben. Es ist 
der Friede des ganz •Anderen, der uns hinführt, wohin wir nicht wollen" 
(vgl. Jo 21,18). 

So wird nicht Gott zum Werkzeug unserer Friedenspolitik, sondern wir 
werden von seinem Frieden ergriffen, der - gelegen oder ungelegen - 
weitergetragen werden will durch unsere helfenden, aufbauenden, heilen- 
den Hände und selbst in Folter und Haß nicht erliegt. 

Verzicht und Dienst • 
wo liegt der Schwerpunkt christlichen Lebens; 

Corona Bamberg OSB, Herstelle 

Daß christliches Leben beides, Verzicht und Dienst, in sich begreift, war für 
lange Jahrhunderte kein Problem. Man ging dabei primär vom Kreuz aus 
und sprach von Entsagung, Selbstverleugnung, Abtötung und so auch vom 
Dienen, wie es die Aussagen und das Vorbild Christi selbstverständlich 
machten. Man redete gleichsam in einem Atemzug von beidem, undifferen- 
ziert und geborgen in der umfassenden Einheit eines Lebens, das vom 
Kreuzgeheimnis geprägt war. Heute ist das anders geworden. Verzicht und 
Dienst haben sich ausgegliedert, stellen sich dar als zwei unterschiedene 
Verhaltensweisen, deren gemeinsamer Nenner nicht so leicht gesehen wird. 




