
Charismatische Armut im Christentum 
Geschichte und Gegenwart 

Friedrich Wulf SJ, München 

Ob man im heutigen Christentum von einer religiösen Armutsbewegung 
sprechen kann, wie man es im Hinblick auf andere Epochen der Geschichte 
des Christentums getan hat, mag dahingestellt sein. Aber eines ist sicher: 
Das Thema der Armut ist in der heutigen Welt äußerster sozialer Gegen- 
sätze, des Überflusses auf der einen, des Hungers auf der anderen Seite, 
dem Christen neu gestellt. In seiner Diskussion spiegelt sich etwas von der 
krisenhaften Bewegung wider, von der die Kirche gegenwärtig erfaßt ist. 
Besonders seit dem Konzil will der Ruf nach der armen Kirche, der Kirche 
der Armen - ein Topos aller kirchlichen Reform von frühester Zeit an - 
nicht mehr verstummen. Kein Zweifel also, daß hier ein Tatbestand ange- 
sprochen wird, auf den das in Konzilsdokumenten öfter begegnende Wort 
von den •Zeichen der Zeit"1 zutrifft, die es zu deuten gelte und durch die 
Gott zu uns, den Christen, zur Kirche spreche. Wo aber ein solcher Tat- 
bestand vorliegt, als Frage und Aufgabe und darin als Anruf Gottes, da 
liegen auch besondere Gnaden, Charismen bereit, als Zusage und Angebot 
an die gegenwärtige Christenheit. Insofern ist das Thema von höchst 
aktueller Bedeutung. 

Die Forderung nach radikaler Armut, sei es der Kirche, sei es derjeni- 
gen, die einen besonderen Ruf zur Nachfolge und für die Armen erhalten, 
wird heute meist zu global und undifferenziert erhoben. Wir werden dar- 
um genauer fragen müssen. Die Antwort, die wir hier geben, darf nicht 
nur eine systematisch-abstrakte sein, auch wenn sie noch so sehr biblisch 
und theologisch begründet würde, sonst bliebe sie blutleer und würde leicht 
zu einer Ideologie. Es gibt keine charismatische, vom Evangelium inspi- 
rierte Armut an sich, sondern immer nur im Kontext des Lebens. Sie drückt 
sich in den verschiedensten Formen aus und hat die verschiedensten Motive 
zum Anlaß. Wir befragen darum zunächst die Geschichte der christlichen 
Armut. Sie sagt uns als gelebtes christliches Leben am eindrucksvollsten, 
was charismatische, evangelische Armut ist und in welcher Vielfalt sie vor- 
kommt. Natürlich kann das hier nur sehr skizzenhaft geschehen. Es wird 
darauf ankommen, die Leitlinien der geschichtlichen Entwicklung des 
Armutsgedankens herauszuarbeiten sowie auf den ständigen Wandel der 

1 •Die Kirche in der Welt von heute", 4; 11; •Dienst und Leben der Priester", 9; Laien- 
apostolat 15; Ökumenismus 4. 



Charismatische Armut im Christentum 17 

Armutsauffassung und Armutspraxis aufmerksam zu machen. Dieser 
Rückgriff auf die Geschichte scheint uns auch darum notwendig, weil wir auf 
der Suche nach der christlichen Armut heute bei aller notwendigen Neu- 
befragung des Evangeliums nicht beim Punkt Null anfangen können, son- 
dern als Suchende immer schon in der lebendigen Überlieferung stehen 
müssen, ohne die es für uns kein Evangelium als Wort Gottes hier und 
heute gibt. 

Die Begründung christlicher Armut in der Geschichte2 

Ganz allgemein: Das freiwillige Erwählen eines armen Lebens aus reli- 
giösen Impulsen gibt es nicht nur im Christentum; es •gehört zum En- 
thusiasmus der meisten Religionen"3. Aber im Christentum hat es über 
seine gemeinsame menschliche und religiöse Begründung hinaus - um der 
inneren Freiheit der Person willen und um Raum zu schaffen für die un- 
sichtbare Welt des Glaubens - einen spezifischen Sinn, der sich aus dem 
Kern der christlichen Botschaft ergibt4. Armut steht hier zunächst im Dienst 
der Nachfolge Christi, der Hingabe an seine Person und der Verfügbar- 
keit für seine Sendung und sein Werk: die Ankündigung und Wegberei- 
tung der Gottesherrschaft, die Mitarbeit am Evangelium. Die entsprechen- 
den Aussagen der synoptischen Evangelien dafür sind bekannt (Mk 1, 
18.20; 2,14; 6,8-11; 10,28ff. mit den jeweiligen Parallelen; Lk 5,11; 
9,57 ff. u. a.). Aber auch Paulus kennt die apostolische Armut, Armut im 
Dienst des Evangeliums; die vielen und mühevollen Reisen, die aufrei- 
bende Arbeit in den Gemeinden, Widerstände und Mißhandlungen von 
Seiten seiner Gegner bringen sie von selbst mit sich (vgl. 2 Kor 6,4-10; 
11,23-28); darüber hinaus verzichtet er auf das Recht des Verkündigers, 
von den Gemeinden unterhalten zu werden (Lk 10, 7 f.; Mt 10, 10; 1 Kor 
9,4 ff.); er verdient sich soweit möglich seinen Lebensunterhalt selbst, um 
glaubwürdiger auftreten zu können (1 Kor 9,12b; 2 Kor 11,9ff.; Phil 
4,12 ff.). Dahinter stehen letztlich Gestalt und Verhaltensweise Christi, 
seine radikale Selbstentäußerung (Phil 2,5-8; 2 Kor 8,9). Die frühchrist- 
lichen Wanderapostel folgen ihren Vätern, den Uraposteln; sie sind hei- 
matlos, leben arm und suchen die Nachfolge radikal zu verwirklichen5. 

2 Zur Geschichte der charismatischen Armut des Mönchtums und der Orden vgl. J. M. R. 
Tillard, La pauvrete religieuse 1, in: NRTh 102 (1970) 806-848. 
3 L. Hardick, in HThG I 106. 
4 Vgl. A. Schulz, Von den neutestamentlichen Grundlagen der sogenannten •klösterlichen 
Armut", in: Ordenskorrespondenz 10 (1969) 1-13. 
5 Vgl. G. Kretschmar, Ein Beitrag zur Frage nach dem Ursprung der frühchristlichen 
Askese, in: Ztschr. f. Th. u. K. 61 (1964) 27-67; vor allem II, S. 32 ff. 



Friedrich Wulf 18 

Aber das alles betrifft nur den Kreis einer bestimmten Gruppe, der enge- 
ren Jüngerschaft. Zwar wird die Forderung zur Nachfolge und damit auch 
zur Armut in nachösterlicher Zeit für alle Christen erhoben, weil alle 
Gläubigen Jünger Christi sind; Lukas hat das von den synoptischen Evan- 
gelisten am stärksten betont (vgl. u. a. 14,25.33). Aber hier geht es nicht 
in erster Linie um apostolische Nachfolge, sondern um die Frage des per- 
sönlichen Heils, wie auch in der Perikope vom Reichen Jüngling. Dabei 
zeigt allerdings gerade diese Perikope, daß das eigene Heil von dem 
des Nächsten, von der Sorge um ihn, nicht zu trennen ist: •Verkaufe, was 
du hast, und gib es den Armen!" (Mk 10, 21 par)6. Christliche Armut hat 
nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes wesentlich eine gesellschaft- 
liche Relevanz; sie ist im Zusammenhang der neuen Bruderschaft zu sehen 
(Mt 23, 8), der neuen Familie (Mk 3,31-35 par), die Christus begründet 
hat und deren bleibende Mitte er ist, ja, mit der er sich identifiziert (Mt 
25,40). Die Jerusalemer Urgemeinde ist in dieser Hinsicht zum Modell 
geworden (Apg 2,44-45; 4,34-37). In ihrer Gütergemeinschaft wird ein 
Idealbild gezeichnet, auf das alle christlichen Armutsbewegungen der 
Jahrhunderte, insbesondere die charismatischen Gemeinschaftsbildungen 
in der Kirche zurückgreifen. Hier klingt für alle Zeiten unüberhörbar der 
Grundton christlicher Armutsforderung an: die Gemeinschaft (xoivcovia) 
der Jünger Jesu und die Sorge für den armen Bruder. Schon das früh- 
kirchliche koinobitische Mönchtum legt ein vielfältiges Zeugnis dafür ab7. 

Wo man alles gemeinsam hat und miteinander teilt, leuchtet zugleich 
der eschatologisch-prophetische Charakter freiwilliger christlicher Armut 
auf. Sie wird zum Zeichen der Hoffnung auf das kommende Reich und 
seine Fülle, auf die endgültige, eschatologische Gemeinschaft und drückt 
das Verlangen danach aus, wie es eindrucksvoll in dem berühmten Wort 
der Didache (X, 6) formuliert ist: •Es komme die Gnade und es vergehe 
die Welt". Der glaubende und hoffende Christ soll mit der Welt so um- 
gehen, als ginge er nicht mit ihr um, soll so besitzen, als besäße er nicht 
(1 Kor 7, 30-31), zufrieden mit dem, was das Leben ihm bringt, ob Ent- 
behrung oder Überfluß, Hunger oder Sattsein (Phil 4,12). Wer zuerst und 
über allem das Reich Gottes sucht, dem wird schon das zum Leben Not- 
wendige hinzugegeben werden; darauf darf er vertrauen (Mt 6,33). 

Hier wird die Armut zum eigentlichen, inwendigen Reichtum (vgl. 2 Kor 
6,10; 8,9; Jak 2,5). Sie wird vergeistigt. Das liegt ganz auf der Linie der 
spätjüdischen und prophetischen Überlieferung. Die Armen sollen getrost 

6 Zur Exegese dieser Perikope vgl. neuerdings die gründliche Arbeit von S. Legasse, 
L'appel du ridie. Contribution ä Vetude des fondements scripturaires de l'etat religieux, 
Paris 1966. 
7 Vgl. Tillard, a. a. 0., vor allem 827 ff. 



Charismatische Armut im Christentum 19 

sein; ihnen vor allem gilt die Frohbotschaft vom kommenden Messias; er 
wird sich ihrer annehmen und ihr Los wenden. Alle Christen sind die 
Anavim, denen das Reich geschenkt wird; sie verstehen sich, wie die Ge- 
meinde von Qumran8, als Gemeinde •der Armen". Wie im Spätjudentum 
ist darum auch in der apostolischen und nachapostolischen Zeit die frei- 
willige Wohltätigkeit, die Armenfürsorge, die Unterstützung der armen 
durch die reichen Gemeinden hoch in Achtung9. Darüber hinaus die sozia- 
len Zustände zu verändern, wäre niemandem in den Sinn gekommen. 

Wenn somit die Frage der Armut der frühen Christenheit bei aller 
Betonung ihres eschatologischen Charakters primär eine soziale Dimension 
hatte - die Verantwortung füreinander, die Sorge für die Armen und das 
Miteinanderteilen10 -, so trat doch schon bald immer stärker der indivi- 
duelle Aspekt in den Vordergrund, die Sorge um das Heil11. Insbesondere 
seit dem Aufkommen des Mönchtums und des Jungfrauenstandes galt die 
Armut als eine fundamentale Forderung christlicher Heilssorge. Wer mit 
letztem Ernst Gott finden will, muß sich von allen irdischen Dingen lösen12; 
die Grundvoraussetzung für die Einlösung der Taufgelübde13 war der 
Auszug aus der Welt. Er geschah am elementarsten im Verzicht auf alle 
materielle Sicherung des Lebens. Die Mönchssprache hatte für diesen 
Grundakt radikalen Christseins, der beim Eintritt in den Mönchsstand 
gefordert wurde und den es täglich zu erneuern galt, eine Fülle von Aus- 
drücken: ditoraiii;, ditoxii, d^oTayri, änakloxQioaiq - renuntiatio, abrenun- 
tiatio, abdicatio; sie alle besagen das gleiche: die vollkommene Entäuße- 
rung, den totalen Verzicht14. Dahinter stand einmal das Motiv der Errin- 
gung der Freiheit von der Begierde, als Vorbedingung für die vollkom- 
mene Gottesliebe und Gotteinung, sodann die Vorstellung vom Auszug 
des Geistes aus der Welt des Materiellen, Leiblichen, der Vielfalt, des 
Veränderlichen, der Zerstreuung, um der Beschauung willen. 

8 Vgl. RGG, 2. Aufl., I, 623. 
9 Vgl. die Kollekten des Paulus für die Brüder in Jerusalem (Gal 2,10; Rom 15, 25 ff.; 
2 Kor 8, 1 ff.). 
10 Vgl. A. Schulz, a. a. O., II. Der Anspruch fremder Not, •Nicht die persönliche Bedürf- 
nislosigkeit des Jüngers, seine eigene Armut, bildet das Herzstück der biblischen Bot- 
schaft, sondern die fremde Not. Sie ist ein Appell an das Herz des Jüngers, seine Liebes- 
fähigkeit zu bewähren" (8). 
11 Christus selbst hatte eindringlich auf die Heilsgefährdung durch den Reichtum hin- 
gewiesen (Mk 10, 23-27 par). 
12 Schon in der Matthäus-Fassung der Perikope vom Reichen Jüngling (Mt 19, 21) klingt 
das an (Athanasius, Leben des heiligen Antonius Kap. 2); es ist wohl kein Zufall, daß 
gerade dieses Wort Antonius und viele nach ihm auf den Weg der Aszese führt. 
13 Zur Verwurzelung der aszetischen Armut in der Taufe, vgl. Tillard, a. a. 0. 810 mit 
Literaturangaben. 
14 Die gleiche Forderung begegnet in den patristischen Mahnungen an die Jungfrauen, 
Tillard 813 ff. 



Friedrich Wulf 20 

Die von der Heilssorge geforderte Enthaltsamkeit (eYxo&ma) und Be- 
sitzlosigkeit (dompoawT]), die der altkirchlichen und frühmittelalterlichen 
monastischen Spiritualität wesentlich sind, haben ein ganzes Spektrum 
von Einzelmotiven entwickelt, die seitdem das Armutsideal in der Ge- 
schichte der christlichen Spiritualität charakterisieren. Da ist zunächst das 
Motiv der Buße. Der Mensch ist ein Sünder, und er sündigt nicht zuletzt 
immer wieder durch sein begehrliches Hängen am irdischen Besitz. Ja, ganz 
allgemein läßt sich sagen: Fast alle Sünden verleiblichen sich so oder so im 
Materiellen. Im besonderen hat die Habsucht der Reichen, die Rücksichts- 
losigkeit der Starken, der Hochmut der Großen und Mächtigen die schick- 
salhafte Armut der Schwachen und Unterdrückten zur Folge. Die unfrei- 
willige Armut der Armen ist aufs ganze gesehen eine Folge der Sünde. 
Sie zeigt darum eine viel tiefere Armut an. Infolge der Sünde, deren 
Wesen darin besteht, daß der Mensch sich von sich her verstehen, behaup- 
ten, verdanken will, ist die Erde für den Menschen widerspenstig, ja 
geradezu unfruchtbar geworden, wie die Bibel anläßlich der Sünde Adams 
(Gen 3, 17 ff.) und Kains (4,11 ff.) sagt. Diese Unfruchtbarkeit der Erde als 
Folge der Sünde, ihre Verfluchung, ihre Auslieferung an das Todesschick- 
sal wird für den Menschen erfahrbar in den tausend und abertausend 
Miseren, Mühsalen und Leiden des Lebens. Eindrucksvollstes Bild dieser 
Unfruchtbarkeit, die im tiefsten die Heilsohnmacht des Menschen anzeigt, 
ist die Wüste; es begegnet sowohl im Alten wie im Neuen Testament, aber 
auch in der ganzen geistlichen Überlieferung. Wer aus charismatischem 
Antrieb die Armut als Buße ergreift, will die durch die Sünde verwüstete 
Welt erleiden, will entbehren und den Tod verkosten, um für sich und die 
Mitmenschen Barmherzigkeit von Gott zu erlangen. Er macht dabei zu- 
gleich die Erfahrung, daß Hunger und Durst dieser Erde einen tieferen 
Hunger und Durst zu wecken vermögen. 

Mit der Buße ist noch ein zweites Grundmotiv freiwilliger Armut gege- 
ben, das sich durch die ganze Frömmigkeitsgeschichte hindurchzieht: die 
Demut. In der materiellen Armut will der Glaubende seine innere Armut, 
sein totales Abhängigsein von Gott, seine Nichtigkeit, seine tiefste Ohn- 
macht bezeugen und vollziehen. Sie wird ihm zum Anlaß, alles von Gott 
zu erbitten, alles als Geschenk von ihm zu betrachten, zu bekennen, daß er 
auf nichts Anspruch hat, daß er nichts ist und sich ganz Gott verdankt. In 
diesem Licht wird die Armut in der christlichen Überlieferung fast mit 
Demut gleichgesetzt15. Sie ist Ausdruck und Mittel der Demut. Auf der 
gleichen Linie liegt das heilige Narrentum, dem man in der Geschichte der 

15 Am eindrucksvollsten vielleicht bei Franz von Assisi, vgl. K. Eßer, Mysterium pauper- 
tatis. Zur Armutsauffassung des hl. Franziskus von Assisi, in: Wiss. u. Weish. 12 (1949) 
180 f., 185. 



Charismatische Armut im Christentum 21 

großen Spirituellen, nicht nur im alten Mönchtum, sondern bis in die Ge- 
genwart hinein, bei Vinzenz Pallotti, in etwa auch bei Charles de Fou- 
cauld, immer wieder begegnet. Hier kommt die tiefste Armut des Men- 
schen, die ihm •den letzten Platz" zuweist und ihn zum Gegenstand des 
Spottes macht, am radikalsten und in äußerster Konsequenz zum Aus- 
druck16. 

Der um seines Heiles willen Arme bleibt nicht bei den negativen, gleich- 
sam dunklen Seiten der Armut stehen. Sie zeigen nur den Durchgang zu 
einem unvergleichlichen Licht, zur Erkenntnis und Liebe Gottes an. Die 
frei übernommene evangelische Armut schenkt zudem die Reinheit des 
Gewissens, macht gelassen, gegenüber dem eigenen Schicksal sorglos und 
gibt eine beglückende Nähe zu allen geschaffenen Dingen. Der im Glauben 
Arme, der sich der Pilgerschaft seines Lebens bewußt ist, vertraut auf Gott, 
weiß sich in ihm geborgen und sieht sich täglich in seiner Hoffnung erfüllt. 
Hier gilt das Wort, mit dem Paulus seine tiefste Lebenshaltung beschreibt: 
•trauernd und doch immer fröhlich, als Bettler viele reich machend, nichts 
habend und alles besitzend" (2 Kor 6,10). Er bezeugt damit die Güter, die 
mehr sind als irdischer Besitz, und bekennt zugleich, daß diese Güter schon 
jetzt im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe erfahren werden kön- 
nen und darum den Menschen reich machen. 

So ist denn die Armut in der frühen spirituellen Überlieferung der Kir- 
che nicht nur eine der vielen Tugenden, die vom Evangelium und der 
Nachfolge Christi inspiriert werden, wenn auch eine sehr wichtige und 
vielleicht sogar zentrale. Sie ist mehr. Sie wird zum allumfassenden Aus- 
druck geistlicher und christlicher Grundhaltung überhaupt. In ihr fließen 
wie in einem Sammelbecken die verschiedenen geistlichen Ströme zusam- 
men und finden ihre Einheit. Alles, was das Evangelium fordert und wozu 
der Geist den Jünger Jesu antreiben kann, hat im tiefsten etwas mit der 
Armut zu tun, setzt sie voraus oder führt zu ihr hin, findet in ihr seinen 
Ausdruck und kann ohne sie nicht bestehen: das Gebet und die Kontempla- 
tion, die Reinheit des Herzens, die Keuschheit und die gottgeweihte Ehe- 
losigkeit, die Buße, die Demut und der Gehorsam, der Glaube, die Hoff- 
nung und die Liebe. Von da her wohl auch die Radikalität, mit der sie 
gefordert wird, eine Radikalität, die den Worten nach bisweilen kaum 
noch christlich genannt werden kann, sondern gnostische oder manichäische 
Züge aufweist. Wo darum solche Aussagen isoliert gesehen und aus dem 
theologisch-spirituellen oder lebensmäßigen Kontext herausgenommen 
werden, können sie sehr leicht ideologisiert werden. Tatsächlich begegnet 

16 Von dem, was den Menschen in dieser Welt verächtlich macht, ist vor allem die Armut 
zu nennen, sagt Thomas von Aquin (4 Libr. sent. 4,47,1, 2, 2 c). 



Friedrich Wulf 22 

man in der geistlichen Überlieferung nicht selten einer gewissen Armuts- 
ideologie, die durch das Evangelium nicht gedeckt ist. 

Sucht man darum nach einem sicheren Maßstab, an dem die freiwillige 
Armut als eine christliche abgelesen werden kann, dann gibt es im Grunde 
nur einen, nämlich Christus, seine Person, seine Sendung und sein Werk. 
Das ist der Christenheit von Anfang an bewußt gewesen17. Die Geschichte 
des Armutsgedankens in der Kirche zeigt es. Wo man eine letzte, die 
eigentliche Begründung der Armut zu geben intendierte, da geschah es im 
Horizont der Nachfolge und Nachahmung Christi, so sehr sich immer wie- 
der nicht-christliche Motive oder die Haltung einer rigorosen Ethik, ein 
gewisser Aszetismus, einschleichen mochten. Er, der Herr, ist die tiefste 
und unüberholbare Begründung christlicher Armut. Seine Armut muß der 
Christ teilen, will er am Werk der Erlösung Anteil gewinnen, in das Reich 
Gottes und seine Herrlichkeit eingehen; seinem Beispiel gilt es zu folgen. 

Neben dem Herrenwort an den Reichen Jüngling: •Willst du vollkom- 
men sein, so geh hin, verkaufe, was du hast und gib es den Armen" (Mt 
19,21) sind es vor allem zwei Aussagen aus den Paulusbriefen, die von 
früh an der Begründung und Erhellung der christlichen Armutsforderung 
dienten, Phil 2,5 ff. und 2 Kor 8, 918. In beiden Fällen handelt es sich nicht 
in erster Linie um die materielle Armut Christi, die zum Vorbild hinge- 
stellt wird, sondern um die in der Menschwerdung vollzogene Selbstent- 
äußerung des Gottessohnes, der in Demut und Gehorsam die Daseins- 
bedingungen unserer existentiellen Heilsarmut, die Situation der Zerrissen- 
heit, des Unfriedens der menschlichen Gesellschaft und der Todverfallen- 
heit aller Kreatur auf sich nahm19, um sie zu wenden, um uns am Reich- 
tum seiner Freiheit und seines Lebens teilnehmen zu lassen. Die daraus 
für den Christen zu ziehende Konsequenz wird einmal darin gesehen, daß 
man dem Herrn in der Entblößung von allem Eigenen folgen müsse - 
nudus nudam crucem, nudum Christum sequi (nackt dem nackten Kreuz, 
dem nackten Christus folgen) ist ein Topos, dem man im Mittelalter immer 
wieder begegnet und der sich schon bei Hieronymus findet20 -, zum anderen 

17 Vgl. G. Kretsdimar, Ein Beitrag zur Frage nach dem Ursprung frühchristlicher Aszese, 
a.a.O., Zusammenfassung S. 64-67; J. M. R. Tillard, La pauvrete religieuse I, a.a.O., 
vor allem 812-835. 
18 Vgl. J. Leclercq, II s'est fait pauvre. Le Christ, modele de la pauvrete volontaire 
d'apres les Peres de Veglise, in: La vie spirituelle 117 (1967) 501-518. 
19 •conditio naturae peccatricis" (Leo d. Gr., Sermo 71,2: PL 54,387); zitiert bei H. U. 
von Balthasar, Theologie der drei Tage, Einsiedeln 1969, 21 (= Mysterium Salutis III, 2, 
S. 145); dort weitere Belege aus den Kirchenvätern. 
20 M. Bernards, Nudus nudum Christum sequi in cruce, in: Wiss. u. Weish. 14 (1951) 
148-151. - Bei Hieronymus Ep 52, 5, 3; Ep 58, 2, 1; Ep 120 1, 12; Ep 125, 20, 5; Dialogus 
adv. Pelagianos 2,13. 



Charismatische Armut im Christentum 23 

darin, daß man seinen Besite an die Armen verschenke, so wie man auch 
selbst von Christus beschenkt worden und an allen geistlichen Gütern reich 
geworden sei; das •für uns" und •um unsertwillen" der Heilstat Jesu 
fordert vom Nachfolgenden notwendig das •für Ihn und seine Brüder". 

Die in der Entäußerung Christi grundgelegte, soteriologisch begründete 
Armutstheologie wird allerdings, vor allem im Mittelalter, nur wenig ent- 
faltet und meist sehr schnell ins Aszetische gewendet; die Armut der Nach- 
folge, die oft einseitig als materielle Entsagung und Entbehrung heraus- 
gestellt wird, gilt als unabdingbares Mittel des persönlichen Heilsweges, 
des Weges zur Vollkommenheit21. Das gelebte Leben war hier wohl weiter, 
vielfältiger und im originären Sinn religiöser, wie die mittelalterliche Ar- 
mutsbewegung zeigt. Der wirtschaftliche und kulturelle Aufschwung seit 
dem 12. Jahrhundert, der die Gefahr einer Verweltlichung des hohen 
Klerus, des Adels und des reichen Bürgertums deutlich werden ließ22, 
weckte in vielen das Verlangen, dem armen und erniedrigten Herrn mög- 
lichst wörtlich zu folgen, ihm ähnlich zu werden und das Evangelium, bis 
in seinen Buchstaben hinein, ernst zu nehmen. Man wollte dem alten, sün- 
digen Menschen, der alten Welt, die vom Teufel und der Begierde be- 
herrscht sind, entsagen, um so der Botschaft des Erlösers, die eine Botschaft 
für die Armen ist, teilhaftig zu werden. Aber über alle Reflexion hinaus 
war es bei den meisten einfach die spontane Liebe zum armen Christus, 
die zur Armut drängte. In diesem Sinn hat Franz von Assisi die Armut als 
seine Schwester und Braut erwählt28, und noch bei Ignatius von Loyola 
lesen wir, er wolle es nicht besser haben als sein Herr, wolle Christi Ge- 
wand anziehen, das Gewand der Armut und Erniedrigung, und es als 
Ehrenzeichen betrachten24. 

In allem ging es um eine radikale Armut, die geistige sowohl wie die 
materielle, als Ausdruck der Heilsohnmacht, der Demut und der gänz- 
lichen Abhängigkeit von Gott, weil man sie so im Leben des Erlösers, vor 
allem in Krippe und Kreuz, vorzufinden glaubte. Bisweilen, wie im Ar- 
mutsstreit des 13. Jahrhunderts, der den Orden der Minderbrüder bis in 
die Grundlagen erschütterte, wurde dabei die materielle Armut so sehr in 
den Vordergrund gestellt, daß sie zu einer Ideologie zu werden drohte. 
Man sah nicht genügend, daß es auch im Leben Christi nicht nur die nackte 
Armut von Krippe und Kreuz gab, sondern auch die Armut von Nazareth, 
das ist die Armut der Gewöhnlichkeit, der kleinen Leute, der Einfachheit 

21 Vgl.Thomas, in: Epist ad Phil. 2,5ff.; Bonaventura, De perfectione vitae evangelicae 7. 
22 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Berlin 1935, 169. 
23 Vgl. K. Eßer, Mysterium paupertatis. Die Armutsauffassung des hl. Franz von Assisi, 
a. a. 0. 
24 Vgl. Summarium Constitutionum 11. 



Friedrich Wulf 24 

und Anspruchslosigkeit, so wie die Armut der apostolischen Wander jähre, 
die vom Frei- und Verfügbarsein für den Dienst am Evangelium bestimmt 
war und je nach den Umständen kaum in Erscheinung zu treten brauchte. 
Johannes XXII. verwarf die These der Franziskaner-Spiritualen, Chri- 
stus habe mit den Aposteln in völliger Armut und ohne Besitz gelebt25. 
Trotzdem tat man sich in der Verwirklichung der evangelischen Armut mit 
solchen Unterscheidungen schwer. Alle großen Spirituellen drängten von 
ihrer religiösen Erfahrung her zu möglichst strenger, spürbarer Armut. 
Erst allmählich hat sich hier ein Wandel vollzogen und einer differenzier- 
teren Betrachtung Platz gemacht, realisierte man, daß der Kern christlicher 
Armut sowohl nach dem Evangelium wie nach der Überlieferung die Ar- 
mut im Geist ist, die totale Entäußerung im Sinne der Menschwerdung 
Christi. 

Dieser Wandel ist nicht erst die Frucht der neuzeitlichen wirtschaftlich- 
kulturellen Entwicklung, die ein unterscheidendes Denken notwendig 
machte, zumal im Hinblick auf die Christen in der Welt, sondern wurde 
schon durch die apostolischen religiösen Gemeinschaften des Mittelalters, 
besonders durch die Mendikantenorden, und hier wieder vor allem durch 
Dominikus eingeleitet und kam vollends im 16. Jahrhundert - am wirk- 
samsten für die Folgezeit in der Gesellschaft Jesu - zum Durchbruch. Hier, 
im Bereich der apostolischen Impulse, ist denn auch am stärksten die evan- 
gelische Armut im Licht der christlichen Brüderlichkeit gesehen worden, 
wuchs das Solidaritätsbewußtsein der •Armen Christi"26 mit den Armen 
dieser Welt. Was vorher mehr oder weniger auf die Bruderschaft in den 
Klöstern beschränkt war, wuchs immer mehr in die Weite und umfaßte 
schließlich alle. So liest man schon bei Rupert von Deutz: •Mit dem armen 
(Christus, der um unseretwillen ein Bettler wurde,) beten alle, die im 
Geist arm sind, weil sie mit ihm ein Leib sind"27. 

Damit haben wir einen skizzenhaften Überblick über den Motivreichtum 
der charismatischen Armut in der Geschichte der Kirche gegeben. Wir 
haben es bei aller Kürze doch so ausführlich getan, weil man über die 
charismatische Armut im Christentum heute, über jene Armut, die heute 
von der Kirche gefordert wird, nicht ohne diesen Hintergrund sprechen 
kann. Denn bei aller Neuartigkeit unserer Situation gilt es die Kontinuität 
zu wahren und den Reichtum der Geschichte einzubringen. Sind wir doch 
angesichts der sozialen und gesellschaftlichen Notstände unserer Zeit in der 
großen Gefahr, die Frage der christlichen Armut, der armen Kirche, ein- 

25 DS 930,931. 
26 So verstanden und nannten sich mit Vorliebe die von der Armutsbewegung des 11. bis 
13. Jahrhunderts Ergriffenen. 
27 De divinis officiis V, 13: CC Continuatio mediaevalis VII, 167. 



Charismatische Armut im Christentum 25 

seitig mitmenschlich und innerweltlich zu lösen. - Bevor wir jedoch auf die 
heute fällige Armut eingehen, muß ein zentrales Problem für die Ver- 
wirklichung christlicher Armut, von dem schon kurz die Rede war, noch 
deutlicher gemacht werden. 

Charismatische Armut im Kontext der Gesellschafts- und Sozialgeschichte 

Gelebte christliche Armut, wie sie konkret begegnet, ist nicht nur das Er- 
gebnis eines religiösen Enthusiasmus, frommer Betrachtung oder theolo- 
gisch-spiritueller Spekulation, sondern ist immer zugleich eingebunden in 
die Gesellschafts- und Sozialgeschichte ihrer jeweiligen Zeit. Sie schwebt 
nicht über dem Leben, als ein höheres, übernatürliches Ideal, sondern 
erwächst aus diesem Leben selbst, in das Gott durch Christus seinen Anruf 
hineinspricht. Wo dieser •Sitz im Leben", im Leben des einzelnen wie 
auch der Gesellschaft, nicht mehr bewußt ist, da wird das Ideal leicht zu 
einer Ideologie, der die Wirklichkeit nicht mehr entspricht. Das läßt sich 
an der Geschichte der christlichen Armut leicht nachweisen. 

Schon das Armutsideal der frühmonastischen Bewegung mit seiner radi- 
kalen Abkehr von der Welt, mit den Entbehrungen der Wüsteneinsamkeit, 
ist ohne den kirchenpolitischen, aber auch den geistes- und sozialgeschicht- 
lichen Hintergrund der Zeit nicht zu verstehen. Es löst das Martyrium als 
Höchstfall radikaler Christusnachfolge in der Zeit der Verfolgung ab. So 
jedenfalls verstehen sich die Mönche, als Nachfolger der Martyrergenera- 
tion. Sie entsagen der Welt, um in der Gemeinschaft mit dem gekreuzigten 
und erhöhten Herrn die Erfahrung des Ewigen, der Gottesherrschaft zu 
machen. Wichtig ist aber noch folgendes: Es waren durchweg die Armen 
und Ungebildeten, die sich der neuen Bewegung anschlössen. Schon Anto- 
nius war ein einfacher Bauer, ohne besondere Bildung; noch mehr waren 
es seine Nachfahren, die zu Tausenden in die Cönobien strömten, rauhe, 
koptische Bauern aus einem niedrigen Lebensstandard, Analphabeten. 
Hier fand der einfache gläubige Mensch eine Erfüllung, die ihn über sein 
bisheriges Milieu hinaushob. So war das Ideal in religiöser und in sozialer 
Hinsicht eine Antwort auf die •Zeichen der Zeit". Aber es konnte auch 
zur Ideologie werden, dort nämlich, wo es an wirklicher Berufung fehlte 
oder der Anfangseifer erlahmte. Tatsächlich wurde es vielen zum Vor- 
wand, um mit relativ wenig Arbeit durchs Leben zu kommen. •Die Bettelei 
der Mönche belästigte die Städte; Cönobiten und Anachoreten waren 
darauf aus, Laien zu finden, die für ihren Unterhalt aufkamen"28. Die zur 
Zeit der Ernte auf die Felder des Niltales strömenden Mönche konnten als 

28 Viller-Rahner, Aszese und Mystik der Väterzeit, 170. 



Friedrich Wulf 26 

Saisonarbeiter •in wenigen Tagen den Jahresunterhalt für ihre Gemeinde 
und die für ihre caritative Tätigkeit notwendigen Geldmittel beschaffen"29. 
Manche Klöster waren sehr wohlhabend; ihr Reichtum - ausgedehnte Be- 
sitzungen und große Viehherden - wurde zum Gegenstand des Spottes30. 

•Das äußere Wachstum", schreibt A. Vööbus31, •und die Tendenz, große 
Cönobien und Kommunitäten zu gründen, wird zur Quelle des Unheils für 
das Mönchtum. Die Ausdehnung der wirtschaftlichen Angelegenheiten, die 
Erweiterung der Anlagen, die Vergrößerung der klösterlichen Gebäulich- 
keiten begünstigen im Mönchtum die unabweisliche Sorge um Güter und 
Besitztum und das heftige Verlangen danach. Diese Entwicklung kenn- 
zeichnet darum konsequenterweise den Ausverkauf einer der fundamen- 
talsten Grundsätze des monastischen Lebens. Das Auftauchen von Kollek- 
tivbesitz hat ein wachsendes Eindringen von persönlichem Besitz zur 
Folge". •Mit dem Anwachsen der materiellen Güter wird es (aber für den 
Einzelmönch) immer schwerer, ,ein Herz zu sein' mit seinen Brüdern, neh- 
men Eifer und Friede ab"32. Doch wie dem entrinnen, wenn sich anders 
als in großen Konventen Mönchtum als Institution, die nicht nur Heroen, 
sondern Durchschnittsmenschen zuläßt, gar nicht halten kann, und wenn 
diese Konvente in einer agrarwirtschaftlichen Epoche nach den wirtschaft- 
lichen Spielregeln ihrer Zeit verwaltet werden müssen? Da mochte oft alle 
Wachsamkeit nicht helfen. Selbst das weise •Maß" der Regula des hl. Be- 
nedikt, hat man gemeint, habe oft genug Anlaß zur Akkumulation von 
materiellen Gütern gegeben33. 

Ähnlich liegen die Dinge in späterer Zeit. Das jeweilige Eingebunden- 
sein des Mönchtums in den gesellschaftlichen Rahmen seiner Zeit, den es 
selbst mitbestimmt, ist von entscheidender Bedeutung für die Armuts- 
praxis. Die Blüte des monastischen Lebens etwa in der Merowinger- und 
Karolingerzeit hängt nicht zuletzt damit zusammen, daß es von den poli- 
tisch und wirtschaftlich führenden Schichten des Reiches so stark gefördert 
und dotiert wurde - nicht nur aus religiösen Gründen: die zahlreichen 
Klosterstiftungen durch die Aristokratie waren zugleich die ideologische 
Klammer eines um seine Einheit ringenden föderativen Staatsgefüges; 
sie gaben diesem den Charakter des Gottgewollten; durch sie wurde es im 
Transzendenten verankert34. Wie aber war ihre relative Machtstellung, 
nicht zuletzt aufgrund ihres ausgedehnten Landbesitzes und Zehntrechts, 

29 H. I. Marrou, in: Geschichte der Kirche, Benziger I, 285. 
30 Viller-Rahner, 170. 
31 Sur le developpement de la phase cenobitique et la reaction dans Vancien monachisme 
syriaque, in: RSR 47 (1959) 405; zitiert bei Tillard, La pauvrete religiense I. 817 Anm 45 
32 Tillard, I, 819. 
33 Ebd. 833. 
34 Vgl. F. Prinz, Frühes Mönchtum im Frankenreich, München 1965. 



Charismatische Armut im Christentum 27 

mit ihrem Armutsideal zu vereinbaren? Die gleiche Frage ist an das ganze 
mittelalterliche Mönchtum zu richten, dessen Abteien großen Feudalherr- 
schaften glichen. Man brauchte nach wie vor die alten monastischen Voka- 
beln, auch hinsichtlich der Armut, aber die Wirklichkeit war nicht mehr die 
alte. Eine neue Zeit, ein völlig verändertes Sozialgefüge hatte einen ande- 
ren Armutsstil gefunden. Daß das Armutsideal des hl. Franz, der ganz 
sicher auf einen Ruf Gottes in die Zeit antwortete, nicht aus dem Zusam- 
menhang der religiösen Armutsbewegungen des 11. bis 13. Jahrhunderts 
zu lösen ist, die nicht zuletzt sozial-kritischer Natur waren, ist bekannt35. 
Aber auch die Mendikanten, die aus einer heiligen Protestbewegung ka- 
men und mit ihrer Armut viel zur Befriedung der abendländischen Chri- 
stenheit beitrugen, gerieten mit ihren Privilegien und Immunitäten in den 
Einfluß des merkantilen Wirtschaftssystems und kamen mit den Pfründen- 
besitzern, den Bischöfen, dem Pfarrklerus und dem großen Heer des 
Klerikerproletariats in Konflikt. Nie und nirgendwo gab es eine rein 
ideelle Armut. Sie konnte ihren sozialen und gesellschaftlichen Hintergrund 
nie verleugnen. Die Armut der tätigen religiösen Genossenschaften des 19. 
Jahrhunderts war und blieb für den internen klösterlichen Gebrauch 
typisch kleinbürgerlich, während die wirtschaftlichen Großgebilde der zen- 
tralistischen Verbände immer stärker kapitalwirtschaftlich verwaltet wur- 
den - zwangsläufig, wollte man mit den oft umfangreichen und kost- 
spieligen Werken existieren. Das ergibt bisweilen Kuriosa. Die Armut der 
strengsten Orden der Kirche kann in einer Zeit, da die Landwirtschaft die 
Klöster nicht mehr ernährt, nur dadurch aufrecht erhalten werden, daß der 
Generalprokurator des Ordens das jährliche Defizit der einzelnen Klöster 
kapitalwirtschaftlich, aus dem Handel mit Wertpapieren, deckt. 

Wie soll man aus diesem Dilemma herauskommen, aus der engen Ver- 
flechtung des Ideals mit den sozialen und wirtschaftlichen Vorgegeben- 
heiten einer Zeit? Auch dort, wo die fällige Gestalt der Armut als Antwort 
auf einen Anruf Gottes in der Zeit gefunden wird, gerät man auf die 
Dauer doch wieder in den Sog der vorgegebenen Strukturen. Die Bruder- 
schaft von Taize scheint die damit angezeigte Gefahr für die Armut früh- 
zeitig erkannt zu haben und ist gewillt, ihr zu begegnen. •Sollte uns die 
Gütergemeinschaft zum Reichtum führen, dann wäre früher oder später 
unsere wesentliche Berufung angekränkelt", schreibt ihr Prior Roger 
Schutz86. •Die Welt reagiert sehr empfindlich auf äußere Zeichen des 
Reichtums und der Macht. Mag auch ihr Urteil oft unangemessen scharf 
sein, uns kann das nicht gleichgültig lassen. Um uns offen zeigen zu kön- 
nen, müssen wir .. . alles fortwerfen, was nach Fassade des Erfolges aus- 

35 Vgl. bei aller Einseitigkeit E. Werner, Pauperes Christi, Leipzig 1956. 
38 Unanimite 108 f. 



Friedrich Wulf 28 

sehen kann"37. Und sie tun es; sie überprüfen jedes Jahr ihre Finanzlage 
und ihr Wirtschaftsgebaren; sie verzichteten etwa auf alle Eigentumsrechte, 
die sie in einer mit Bauern gegründeten Genossenschaft hatten, und be- 
hielten nur einen symbolischen Anteil. 

Zeitgemäße christliche Armut heute 

Damit stehen wir mitten in der Armutsproblematik der Kirche und der 
Christenheit unserer Tage. Im Ordensdekret des Konzils liest man, die 
Armut in der Nachfolge Christi sei heute in besonderer Weise ein Zeugnis, 
dem man Glauben schenke (Art. 13). Das ist zweifelsohne der Fall. Dafür 
gibt es viele Gründe: in den hochentwickelten Industrie-Nationen die Be- 
drohung des Humanen und die Erstickung des Religiösen durch das Über- 
angebot an Gütern und durch den wachsenden Komfort; in den Entwick- 
lungsländern die Kluft zwischen dem Reichtum der wenigen Etablierten 
und dem Elend der Massen; dazu die Not der Unterprivilegierten und 
outcasts in allen Gesellschaftsschichten, das in vielen Ländern akute Flücht- 
lingsproblem, die Rassendiskriminierung, die Frage der Gastarbeiter auf 
der einen, Machtstreben und Manipulation durch Besitz und Stellung auf 
der anderen Seite. Das Zeugnis freiwilliger Armut kann auf solchem Hin- 
tergrund von großem Wert für die Glaubwürdigkeit der Botschaft des 
Evangeliums sein. Wird es von den Orden, so wie sie konkret sind, gege- 
ben, um nur die am meisten betroffene und geforderte Gruppe in der 
Kirche herauszugreifen? Man kann trotz des zweifellos vorhandenen 
Idealismus daran zweifeln. Nicht von ungefähr spricht das Ordensdekret 
des Konzils von •neuen Formen der Armut", die unsere Zeit erfordere, 
offenbar weil die traditionellen Formen das Gemeinte eher verdunkeln 
als ins Licht heben. Aber dieses Wort, ursprünglich als umstürzlerisch ver- 
dächtigt, heute oft zitiert, hat aufs ganze gesehen bisher wenig in Bewegung 
gebracht. Wo liegen die Gründe dafür? Man kann eine ganze Reihe nen- 
nen: das klösterliche Gehorsams- und Armutsreglement gibt der Verant- 
wortung und Initiative des einzelnen kaum genügend Raum, die großen 
Häuser und Kommunitäten fördern die Anonymität und lassen das Zeug- 
nis des einzelnen in den Hintergrund treten, die zentralistische Verwaltung 
der großen Verbände macht ein kapitalwirtschaftliches Handeln unum- 
gänglich, die Arbeiten, in denen die meisten Orden stehen, erfordern einen 
immer größeren technischen und finanziellen Aufwand, der optisch das 
Zeugnis der Armut überdeckt, endlich die immer noch starke Verbindung 
der Orden mit den vermögenden Schichten, vor allem in den südromani- 
schen Ländern, die den Blick verstellt. 

37 Ebd. 



Charismatische Armut im Christentum 29 

Wer heute an die Frage der charismatischen Armut und ihrer Zeugnis - 
kraft herangeht38, muß vieles bedenken. Zunächst ganz fundamental: Hat 
die materielle Armut als solche in der heutigen arbeitsteiligen Leistungs- 
und Produktionsgesellschaft überhaupt noch einen positiven, sittlich-reli- 
giösen Stellenwert, den sie doch in der Heiligen Schrift und der christlichen 
Überlieferung bis heute zweifellos hatte? Man denke nur an die Selig- 
preisungen, an das Lob, das die Armen immer erfahren haben. Noch die 
Sozialenzykliken der Päpste betonen bei allem Drängen auf Sozialreform 
immer auch die religiöse Seite der auferlegten schicksalhaften Armut. Diese 
Betrachtung der Armut scheint gegenwärtig, auch im Christentum, nur 
noch ein geringes Echo zu finden. Zu sehr geht der Blick auf die Beseitigung 
der Armut als einer Ungerechtigkeit. Das Wort Jesu •Arme werdet ihr 
immer bei euch haben" würde man in dem Sinn, daß man sich mit der 
Armut als einer unüberwindlichen Tatsache der menschlichen Gesellschaft 
abfinden müsse, nicht mehr gelten lassen, wie auch die Einstellung des hl. 
Paulus und der sich nicht zuletzt auf ihn berufenden christlichen Tradition 
zur sozial-ständisch gegliederten Gesellschaft als einer Ordnung göttlicher 
Fügung abgelehnt wird; sie widerspricht nach heutiger Anschauung den 
Menschenrechten, dem Recht des einzelnen auf Entfaltung seiner Fähig- 
keiten, und trägt einer dynamischen Gesellschaft nicht mehr Rechnung. 

Das Arm-sein als solches, auch wenn es aus religiösen Gründen erwählt 
würde, hat im Bewußtsein des modernen Menschen kaum noch einen Stel- 
lenwert. Ganz abgesehen davon, daß heute zur Schau gestellte Armut zum 
Hobby werden kann - die jüngere Generation gibt sich gegenwärtig viel- 
fach betont proletarisch in Kleidung und Lebensstil -, hat uns die moderne 
Anthropologie gezeigt, daß Besitz und Eigentum von großer, ja unersetz- 
licher Bedeutung für die Entfaltung und Reifung des Menschen sind39. 
Radikale Armut ist darum ebensowenig ein Ideal wie radikale Weltflucht, 
schon aus anthropologischen Gründen. Was von einem Christen als erstes 
gefordert wird, ist ein geordnetes Verhältnis zu den materiellen Gütern, 
nicht Armut als Nicht-Besitz. Materielle Armut allein wird heute eher als 
Mangel an ordentlicher Arbeit, als körperliche oder seelische Untauglich- 
keit oder gar als Kauzigkeit gedeutet. 

Von da her ist denn auch die rein aszetische Armut, die also als solche 
angestrebt wird, Armut als Mittel der Vollkommenheit - zur Überwindung 
der Begehrlichkeit, des Bauens auf den Besitz -, fragwürdig geworden. 

38 Vgl. Tillard II, a. a. 0.; dieser zweite Teil der umfangreichen Studie des kanadischen 
Dominikaners ist ganz der Verwirklichung der Ordensarmut heute gewidmet. Die drei 
großen Abschnitte sind überschrieben: 1. Die persönliche Entäußerung (des einzelnen), 
2. Die Armut einer •dienenden Bruderschaft" und 3. Von der materiellen Armut zur 
Armut-des-Lebens in Christus. 
39 Vgl. F. Wulf, Vom Geist der Armut, in: G u L 38 (1965) 135-146, vor allem 137-140. 



Friedrich Wulf 30 

Anders die religiöse Armut im strengen Sinn, aus dem inneren Antrieb 
zum gänzlichen Sich-Loslassen, aus der liebenden Verbundenheit mit dem 
hier und jetzt - in den Hungernden, Kranken und Notleidenden - gegen- 
wärtigen armen Herrn; sie ist dem Christentum wesentlich und unaufgeb- 
bar, aber als eigenes Charisma ist sie selten. Von Ausnahmen abgesehen, 
wird sie heute nur dann als sinnvoll und als Wert anerkannt, wenn sie im 
Zusammenhang mit einer Aufgabe steht, die das Armsein oder jedenfalls 
das Freisein von Besitz und Eigentum fordert. Biblisch trifft das vor allem 
für die Armut der Jüngernachfolge zu. Der Jünger des Evangeliums ver- 
läßt um Jesu und des Evangeliums willen alles, wie ein Nachfolgewort 
lautet (Mk 10, 31); er wird arm, um für die Mitarbeit am Evangelium, für 
die Sendung Christi frei und verfügbar zu sein. Die hier geübte Armut 
erhält ihr Maß und ihre Weise vom Apostolat her; sie wird überdies in der 
Gemeinschaft der Jünger gelebt, hat also einen ausgesprochenen Gemein- 
schaftscharakter. Armut heißt hier konkret: sich vergessen, nicht an sein 
eigenes Wohlergehen, seine Interessen, seine Karriere usw. denken, da- 
sein-wollen für andere, sein Leben für sie einsetzen - und in der Jünger- 
gemeinschaft selbst: alles miteinander teilen, alles gemeinsam haben. 
Durchgehalten und mit dem Geist des Evangeliums erfüllt wird solche 
Armut nur dort, wo der Gedanke der Jüngernachfolge wach bleibt und der 
Herr selbst gegenwärtig ist. 

Wo ist nun der •Sitz im Leben" für solche Armut im Dienst des anderen 
heute, in unseren gesellschaftlichen Verhältnissen und Notständen? Das 
ist die Frage, die unser Thema herausfordert. Wo sind die Zeichen der 
Zeit, die der zu beachten hat, der vom Evangelium getroffen ist und ge- 
drängt wird, dem armen Herrn zu folgen? Was heute von einem solchen 
Christen gefordert wird, scheint zunächst und ganz allgemein nichts 
anderes zu sein als mitmenschliche Präsenz dort, wo Menschen arm und in 
Not sind, genauer: wo ihr Menschsein bedroht ist, wo sie in dieser oder 
jener Form in der Unterdrückung, in der Unfreiheit leben, ohnmächtig 
sind und sich nicht helfen können. Das besondere Gesicht der charismati- 
schen Armut im Christentum heute, wenn sie Antwort auf den Ruf des 
Evangeliums in die Zeit hinein sein will, scheint die Solidarität mit dem 
geschundenen und versklavten und hilflosen Menschen zu sein, zumal mit 
jenen, die das Opfer unserer gesellschaftlichen Verhältnisse sind. Solche 
Solidarität besagt, wenn sie nicht nur frommer Wunsch bleibt, Teilnahme 
am Leben und Schicksal des anderen. Dabei müßte die apostolische Absicht 
zurücktreten. Solidarität ist absichtslos. Sie macht ernst mit der Bruder- 
liebe; sie weiß, daß es in jedem Menschen um unser aller Leben und Schick- 
sal geht. Darum darf die hier gemeinte Solidarität auch nicht ein Sich- 
hinabneigen zur Not des anderen an den Tag legen, so wie ein Reicher sich 



Charismatische Armut im Christentum 31 

zum Armen, ein Hochgestellter sich zum Geringen hinabneigt; der sich 
solidarisch Verhaltende muß vielmehr selbst schon unten stehen, arm sein. 
Was das bedeutet, hat Simone Weil, die vor den Pforten des Christentums 
stehende Jüdin, mitten im zweiten Krieg, einmal in einem ihrer letzten 
Briefe an einen Freund eindringlich und vorbildlich zum Ausdruck gebracht: 
•Heute muß eine Elite die Tugend der Armut im Geist in den verelende- 
ten Massen entzünden. Dazu ist es erforderlich, daß die Angehörigen die- 
ser Elite nicht nur im Geist, sondern in Wirklichkeit arm sind. Sie müssen 
alle Tage mit Seele und Leib die Schmerzen und Demütigungen des Elends 
erdulden. Wir brauchen keinen neuen Franziskanerorden. Mönchsregel 
und Kloster bedeuten Absonderung. Die neue Elite muß in der Masse 
leben und sie anrühren, ohne daß etwas dazwischen steht. Und, was noch 
schwieriger zu ertragen ist als das Elend: sie darf sich keinerlei Entschä- 
digung erlauben; sie muß in ihre Beziehungen zu der sie umgebenden 
Masse dieselbe Demut hineinlegen, die ein Eingebürgerter den Bürgern 
des Landes entgegenbringt, das ihn aufgenommen hat"40. Solche Präsenz 
und Solidarität treibt dazu an, das Schicksal der Armen zu verbessern, eine 
Zuständereform mitherbeizuführen, sich für Recht und Gerechtigkeit ein- 
zusetzen. Das Handeln des mit den Armen und Notleidenden solidarischen 
Charismatikers ist darum oft ein prophetisches Handeln. 

Solcher Armut begegnet man in der gegenwärtigen Christenheit immer 
mehr. Sie findet sich in allen christlichen Kirchen und in allen Ständen, 
meist in kleinen Gruppen, in den reichen Industrienationen ebenso wie in 
den Entwicklungsländern. Die Breite ihrer Möglichkeiten mag symbolhaft 
durch so verschiedene Gestalten wie Kardinal Leger oder Mutter Teresa, 
die sich den Aussätzigen und Sterbenden widmen, und Camilo Torres, der 
sich auf die Seite der Unterdrückten und Revolutionäre schlug, gekenn- 
zeichnet sein. Damit sind zugleich die Chancen und die Gefahren solidari- 
scher Armut angezeigt. Nur dort, wo Menschen aus dem Glauben leben, 
in der Nachfolge Christi stehen, die Kenosis Christi vor Augen haben, 
wird die aus mitmenschlicher Solidarität gewählte Armut die Grenzen 
innerweltlicher Humanität überschreiten und eine aus dem Tod Jesu 
stammende Botschaft des Evangeliums sein, die die Nähe des Reiches Got- 
tes bezeugt und die Zukunftshoffnung der Armen dieser Welt neu aufrich- 
tet. Wo dies aber geschieht, und es geschieht mehr, als bekannt ist, da 
könnte man vielleicht von Anzeichen einer neuen Epoche christlicher Armut 
sprechen, die im Kommen ist, einer Armut, die die moderne Form der De- 

mut ist. 

«» Hcrits de Londres et dernieres lettres. Paris 1957; zitiert in: Die Stimme des Menschen, 
Briefe und Aufzeichnungen aus der ganzen Welt. 1939-1945. Stuttgart, Hamburg 1961, 
S. 388 f. 




