Charismatische Armut im Christentum
Geschichte und Gegenwart

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Ob man im heutigen Christentum von einer religiésen Armutsbewegung
sprechen kann, wie man es im Hinblick auf andere Epochen der Geschichte
des Christentums getan hat, mag dahingestellt sein. Aber eines ist sicher:
Das Thema der Armut ist in der heutigen Welt duflerster sozialer Gegen-
satze, des Uberflusses auf der einen, des Hungers auf der anderen Seite,
dem Christen neu gestellt. In seiner Diskussion spiegelt sich etwas von der
krisenhaften Bewegung wider, von der die Kirche gegenwirtig erfafit ist.
Besonders seit dem Konzil will der Ruf nach der armen Kirche, der Kirche
der Armen - ein Topos aller kirchlichen Reform von frihester Zeit an —
nicht mehr verstummen. Kein Zweifel also, daf hier ein Tatbestand ange-
sprochen wird, auf den das in Konzilsdokumenten ofter begegnende Wort
von den ,Zeichen der Zeit“! zutrifft, die es zu deuten gelte und durch die
Gott zu uns, den Christen, zur Kirche spreche. Wo aber ein solcher Tat-
bestand vorliegt, als Frage und Aufgabe und darin als Anruf Gottes, da
liegen auch besondere Gnaden, Charismen bereit, als Zusage und Angebot
an die gegenwirtige Christenheit. Insofern ist das Thema von hachst
aktueller Bedeutung.

Die Forderung nach radikaler Armut, sei es der Kirche, sei es derjeni-
gen, die einen besonderen Ruf zur Nachfolge und fiir die Armen erhalten,
wird heute meist zu global und undifferenziert erhoben. Wir werden dar-
um genauer fragen missen. Die Antwort, die wir hier geben, darf nicht
nur eine systematisch-abstrakte sein, auch wenn sie noch so sehr biblisch
und theologisch begriindet wiirde, sonst bliebe sie blutleer und wiirde leicht
zu einer Ideologie. Es gibt keine charismatische, vom Evangelium inspi-
rierte Armut an sich, sondern immer nur im Kontext des Lebens. Sie driickt
sich in den verschiedensten Formen aus und hat die verschiedensten Motive
zum Anlafl. Wir befragen darum zunichst die Geschichte der christlichen
Armut. Sie sagt uns als gelebtes christliches Leben am eindrucksvollsten,
was charismatische, evangelische Armut ist und in welcher Vielfalt sie vor-
kommt. Natiirlich kann das hier nur sehr skizzenhaft geschehen. Es wird
darauf ankommen, die Leitlinien der geschichtlichen Entwicklung des
Armutsgedankens herauszuarbeiten sowie auf den stindigen Wandel der

1 Die Kirche in der Welt von heute®, 4; 11; ,Dienst und Leben der Priester®, 9; Laien-
apostolat 15; Ukumenismus 4.



Charismatische Armut im Christentum 17

Armutsauffassung und Armutspraxis aufmerksam zu machen. Dieser
Riickgriff auf die Geschichte scheint uns auch darum notwendig, weil wir auf
der Suche nach der christlichen Armut heute bei aller notwendigen Neu-
befragung des Evangeliums nicht beim Punkt Null anfangen kénnen, son-
dern als Suchende immer schon in der lebendigen Uberlieferung stehen
missen, ohne die es fur uns kein Evangelium als Wort Gottes hier und
heute gibt.

Die Begriindung christlicher Armut in der Geschichte?

Ganz allgemein: Das freiwillige Erwahlen eines armen Lebens aus reli-
giosen Impulsen gibt es nicht nur im Christentum; es ,gehort zum En-
thusiasmus der meisten Religionen“®. Aber im Christentum hat es {liber
seine gemeinsame menschliche und religiése Begriindung hinaus — um der
inneren Freiheit der Person willen und um Raum zu schaffen fiir die un-
sichtbare Welt des Glaubens — einen spezifischen Sinn, der sich aus dem
Kern der christlichen Botschaft ergibtt. Armut steht hier zunachst im Dienst
der Nachfolge Christi, der Hingabe an seine Person und der Verfiigbar-
keit fiir seine Sendung und sein Werk: die Ankiindigung und Wegberei-
tung der Gottesherrschaft, die Mitarbeit am Evangelium. Die entsprechen-
den Aussagen der synoptischen Evangelien dafiir sind bekannt (Mk 1,
18.20; 2,14; 6,8-11; 10,28 ff. mit den jeweiligen Parallelen; Lk 5, 11;
9,57 ff. u. a.). Aber auch Paulus kennt die apostolische Armut, Armut im
Dienst des Evangeliums; die vielen und miihevollen Reisen, die aufrei-
bende Arbeit in den Gemeinden, Widerstinde und Mifhandlungen von
seiten seiner Gegner bringen sie von selbst mit sich (vgl. 2 Kor 6,4-10;
11,23-28); dariiber hinaus verzichtet er auf das Recht des Verkiindigers,
von den Gemeinden unterhalten zu werden (Lk 10, 7 f.; Mt 10, 10; 1 Kor
9,4 f.); er verdient sich soweit moglich seinen Lebensunterhalt selbst, um
glaubwiirdiger auftreten zu kdnnen (1 Kor 9, 12b; 2 Kor 11,9 ff.; Phil
4,12 ff.). Dahinter stehen letztlich Gestalt und Verhaltensweise Christi,
seine radikale Selbstentaufierung (Phil 2, 5-8; 2 Kor 8, 9). Die frithchrist-
lichen Wanderapostel folgen ihren Vitern, den Uraposteln; sie sind hei-
matlos, leben arm und suchen die Nachfolge radikal zu verwirklichen®.

2 Zur Geschichte der charismatischen Armut des Monchtums und der Orden vgl. J.M. R.
Tillard, La pauvreté religieuse 1, in: NRTh 102 (1970) 806-848.

3 L. Hardic, in HThG 1 106.

4 Vgl. A. Schulz, Von den neutestamentlichen Grundlagen der sogenannten ,klisterlichen
Armut”, in: Ordenskorrespondenz 10 (1969) 1-13.

5 Vgl. G. Kretschmar, Ein Beitrag zur Frage nach dem Ursprung der frithchristlichen
Askese, in: Ztschr. f. Th, u. K. 61 (1964) 27-67; vor allem I1, S. 32 ff.



Friedrich Wulf 18

Aber das alles betrifft nur den Kreis einer bestimmten Gruppe, der enge-
ren Jiingerschaft. Zwar wird die Forderung zur Nachfolge und damit auch
zur Armut in nachésterlicher Zeit fiir alle Christen erhoben, weil alle
Glaubigen Jinger Christi sind; Lukas hat das von den synoptischen Evan-
gelisten am stirksten betont (vgl.u.a. 14,25. 33). Aber hier geht es nicht
in erster Linie um apostolische Nachfolge, sondern um die Frage des per-
sonlichen Heils, wie auch in der Perikope vom Reichen Jiingling. Dabei
zeigt allerdings gerade diese Perikope, dafl das eigene Heil von dem
des Nichsten, von der Sorge um ihn, nicht zu trennen ist: , Verkaufe, was
du hast, und gib es den Armen!“ (Mk 10, 21 par)®. Christliche Armut hat
nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes wesentlich eine gesellschaft-
liche Relevanz; sie ist im Zusammenhang der nenen Bruderschaft zu sehen
(Mt 23, 8), der neuen Familie (Mk 8, 31-35 par), die Christus begriindet
hat und deren bleibende Mitte er ist, ja, mit der er sich identifiziert (Mt
25,40). Die Jerusalemer Urgemeinde ist in dieser Hinsicht zam Modell
geworden (Apg 2,44-45; 4,34-387). In ihrer Giitergemeinschaft wird ein
Idealbild gezeichnet, auf das alle christlichen Armutsbewegungen der
Jahrhunderte, insbesondere die charismatischen Gemeinschaftsbildungen
in der Kirche zurickgreifen. Hier klingt fiir alle Zeiten uniiberhorbar der
Grundton christlicher Armutsforderung an: die Gemeinschaft (xowwvia)
der Jinger Jesu und die Sorge fiir den armen Bruder. Schon das friih-
kirchliche koinobitische Monchtum legt ein vielfiltiges Zeugnis dafir ab’.

Wo man alles gemeinsam hat und miteinander teilt, leuchtet zugleich
der eschatologisch-prophetische Charakter freiwilliger christlicher Armut
auf. Sie wird zum Zeichen der Hoffnung auf das kommende Reich und
seine Fiille, auf die endgultige, eschatologische Gemeinschaft und driickt
das Verlangen danach aus, wie es eindrucksvoll in dem beriihmten Wort
der Didache (X, 6) formuliert ist: ,Es komme die Gnade und es vergehe
die Welt“. Der glaubende und hoffende Christ soll mit der Welt so um-
gehen, als ginge er nicht mit ihr um, soll so besitzen, als besdfle er nicht
(1 Kor 7, 80-31), zufrieden mit dem, was das Leben ihm bringt, ob Ent-
behrung oder Uberflufl, Hunger oder Sattsein (Phil 4, 12). Wer zuerst und
{iber allem das Reich Gottes sucht, dem wird schon das zum Leben Not-
wendige hinzugegeben werden; darauf darf er vertrauen (Mt 6, 33).

Hier wird die Armut zum eigentlichen, inwendigen Reichtum (vgl. 2 Kor
6,10; 8,9; Jak 2, 5). Sie wird vergeistigt. Das liegt ganz auf der Linie der
spitjiidischen und prophetischen Uberlieferung. Die Armen sollen getrost

8 Zur Excgese dieser Perikope vgl. neuerdings die griindliche Arbeit von S. Légasse,
L’appel du riche. Contribution ¢ Uétude des fondements scripturaires de Uétat religieux,
Paris 1966.

7 Vgl. Tillard, a. a. O., vor allem 827 ff.



Charismatische Armut im Christentum 19

sein; ihnen vor allem gilt die Frohbotschaft vom kommenden Messias; er
wird sich ihrer annehmen und ihr Los wenden. Alle Christen sind die
Anavim, denen das Reich geschenkt wird; sie verstehen sich, wie die Ge-
meinde von Qumran®, als Gemeinde ,der Armen“. Wie im Spéatjudentum
ist darum auch in der apostolischen und nachapostolischen Zeit die frei-
willige Wohltatigkeit, die Armenfiirsorge, die Unterstiitzung der armen
durch die reichen Gemeinden hoch in Achtung?®. Dartiber hinaus die sozia-
len Zustinde zu verindern, wire niemandem in den Sinn gekommen.
Wenn somit die Frage der Armut der frithen Christenheit bei aller
Betonung ihres eschatologischen Charakters primér eine soziale Dimension
hatte — die Verantwortung fiireinander, die Sorge fiir die Armen und das
Miteinanderteilen® —, so trat doch schon bald immer stirker der indivi-
duelle Aspekt in den Vordergrund, die Sorge um das Heil*!. Insbesondere
seit dem Aufkommen des Monchtums und des Jungfrauenstandes galt die
Armut als eine fundamentale Forderung christlicher Heilssorge. Wer mit
letztem Ernst Gott finden will, muf sich von allen irdischen Dingen 16sen??;
die Grundvoraussetzung fiir die Einlosung der Taufgeliibde!® war der
Auszug aus der Welt. Er geschah am elementarsten im Verzicht auf alle
materielle Sicherung des Lebens. Die Monchssprache hatte fiir diesen
Grundakt radikalen Christseins, der beim Eintritt in den Monchsstand
gefordert wurde und den es téglich zu erneuern galt, eine Fiille von Aus-
driicken: dnotakig, dmoyh, dnotayh, draklorgioois — renuntiatio, abrenun-
tiatio, abdicatio; sie alle besagen das gleiche: die vollkommene Entiufle-
rung, den totalen Verzicht'. Dahinter stand einmal das Motiv der Errin-
gung der Freiheit von der Begierde, als Vorbedingung fiir die vollkom-
mene Gottesliebe und Gotteinung, sodann die Vorstellung vom Auszug
des Geistes aus der Welt des Materiellen, Leiblichen, der Vielfalt, des
Verénderlichen, der Zerstreuung, um der Beschauung willen.

8 Vgl. RGG, 2. Aufl, 1, 628.

¥ Vgl. die Kollekten des Paulus fiir die Briider in Jerusalem (Gal 2, 10; Rém 15, 25 ff.;
2 Kor 8,1 ff.).

10 Vgl. A.Schulz, a. a. O., II. Der Anspruch fremder Not, ,Nicht die personliche Bediirf-
nislosigkeit des Jingers, seine eigene Armut, bildet das Herzstiick der biblischen Bot-
schaft, sondern die fremde Not. Sie ist ein Appell an das Herz des Jiingers, seine Liebes-
fahigkeit zu bewihren® (8).

1 Christus selbst hatte eindringlich auf die Heilsgefihrdung durch den Reichtum hin-
gewiesen (Mk 10, 28-27 par).

12 Schon in der Matthius-Fassung der Perikope vom Reichen Jingling (Mt 19, 21) klingt
das an (Athanasius, Leben des heiligen Antonius Kap. 2); es ist wohl kein Zufall, daf}
gerade dieses Wort Antonius und viele nach ihm auf den Weg der Aszese fiihrt.

18 Zur Verwurzelung der aszetischen Armut in der Taufe, vgl. Tillard, a.a. Q. 810 mit
Literaturangaben.

4 Die gleiche Forderung begegnet in den patristischen Mahnungen an die Jungfrauen,
Tillard 813 f.



Friedrich Wulf 20

Die von der Heilssorge geforderte Enthaltsamkeit (¢yxgéteia) und Be-
sitzlosigkeit (éxtnpooivn), die der altkirchlichen und frithmittelalterlichen
monastischen Spiritualitit wesentlich sind, haben ein ganzes Spektrum
von Einzelmotiven entwickelt, die seitdem das Armutsideal in der Ge-
schichte der christlichen Spiritualitit charakterisieren. Da ist zunichst das
Motiv der Bufie. Der Mensch ist ein Siinder, und er siindigt nicht zuletzt
immer wieder durch sein begehrliches Hingen am irdischen Besitz. Ja, ganz
allgemein 148 sich sagen: Fast alle Siinden verleiblichen sich so oder so im
Materiellen. Im besonderen hat die Habsucht der Reichen, die Riicksichts-
losigkeit der Starken, der Hochmut der Grofien und Michtigen die schick-
salhafte Armut der Schwachen und Unterdriickten zur Folge. Die unfrei-
willige Armut der Armen ist aufs ganze gesehen eine Folge der Siinde.
Sie zeigt darum eine viel tiefere Armut an. Infolge der Siinde, deren
Wesen darin besteht, dafl der Mensch sich von sich her verstehen, behaup-
ten, verdanken will, ist die Erde fir den Menschen widerspenstig, ja
geradezu unfruchtbar geworden, wie die Bibel anlafilich der Siinde Adams
(Gen 3, 17 ff.) und Kains (4, 11 ff.) sagt. Diese Unfruchtbarkeit der Erde als
Folge der Siinde, ihre Verfluchung, ihre Auslieferung an das Todesschick-
sal wird fiir den Menschen erfahrbar in den tausend und abertausend
Miseren, Mithsalen und Leiden des Lebens. Eindrucksvollstes Bild dieser
Unfruchtbarkeit, die im tiefsten die Heilsohnmacht des Menschen anzeigt,
ist die Wiiste; es begegnet sowohl im Alten wie im Neuen Testament, aber
auch in der ganzen geistlichen Uberlieferung. Wer aus charismatischem
Antrieb die Armut als Bufle ergreift, will die durch die Siinde verwiistete
Welt erleiden, will entbehren und den Tod verkosten, um fiir sich und die
Mitmenschen Barmherzigkeit von Gott zu erlangen. Er macht dabei zu-
gleich die Erfahrung, daff Hunger und Durst dieser Erde einen tieferen
Hunger und Durst zu wecken vermdégen.

Mit der Bufe ist noch ein zweites Grundmotiv freiwilliger Armut gege-
ben, das sich durch die ganze Frommigkeitsgeschichte hindurchzieht: die
Demut. In der materiellen Armut will der Glaubende seine innere Armut,
sein totales Abhangigsein von Gott, seine Nichtigkeit, seine tiefste Ohn-
macht bezeugen und vollziehen. Sie wird ihm zum Anlafl, alles von Gott
zu erbitten, alles als Geschenk von ihm zu betrachten, zu bekennen, dafl er
auf nichts Anspruch hat, dafl er nichts ist und sich ganz Gott verdankt. In
diesem Licht wird die Armut in der christlichen Uberlieferung fast mit
Demut gleichgesetzt!s. Sie ist Ausdruck und Mittel der Demut. Auf der
gleichen Linie liegt das heilige Narrentum, dem man in der Geschichte der

15 Am eindrucksvollsten vielleicht bei Franz von Assisi, vgl. K. Effer, Mysterium pauper-
tatis. Zur Armutsauffassung des hl. Franziskus von Assisi, in: Wiss. u. Weish. 12 (1949)
180 f., 185,



Charismatische Armut im Christentum 21

grofRen Spirituellen, nicht nur im alten Monchtum, sondern bis in die Ge-
genwart hinein, bet Vinzenz Pallotti, in etwa auch bei Charles de Fou-
cauld, immer wieder begegnet. Hier kommt die tiefste Armut des Men-
schen, die ihm ,den letzten Platz“ zuweist und ihn zum Gegenstand des
Spottes macht, am radikalsten und in duflerster Konsequenz zum Aus-
drudk®s.

Der um seines Heiles willen Arme bleibt nicht bei den negativen, gleich-
sam dunklen Seiten der Armut stehen. Sie zeigen nur den Durchgang zu
einem unvergleichlichen Licht, zur Erkenntnis und Liebe Gottes an. Die
frei iibernommene evangelische Armut schenkt zudem die Reinheit des
Gewissens, macht gelassen, gegeniiber dem eigenen Schicksal sorglos und
gibt eine begliickende Nihe zu allen geschaffenen Dingen. Der im Glauben
Arme, der sich der Pilgerschaft seines Lebens bewuflt ist, vertraut auf Gott,
weif sich in ihm geborgen und sieht sich téglich in seiner Hoffnung erfiillt.
Hier gilt das Wort, mit dem Paulus seine tiefste Lebenshaltung beschreibt:
Jtrauernd und doch immer frohlich, als Bettler viele reich machend, nichts
habend und alles besitzend“ (2 Kor 6, 10). Er bezeugt damit die Giiter, die
mehr sind als irdischer Besitz, und bekennt zugleich, daf} diese Giiter schon
jetzt im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe erfahren werden kén-
nen und darum den Menschen reich machen.

So ist denn die Armut in der frithen spirituellen Uberlieferung der Kir-
che nicht nur eine der vielen Tugenden, die vom Evangelium und der
Nachfolge Christi inspiriert werden, wenn auch eine sehr wichtige und
vielleicht sogar zentrale. Sie ist mehr. Sie wird zum allumfassenden Aus-
druck geistlicher und dhristlicher Grundhaltung iiberhaupt. In ihr fliefen
wie in einem Sammelbecken die verschiedenen geistlichen Stréme zusam-
men und finden ihre Einheit. Alles, was das Evangelium fordert und wozu
der Geist den Jiinger Jesu antreiben kann, hat im tiefsten etwas mit der
Armut zu tun, setzt sie voraus oder fithrt zu ihr hin, findet in ihr seinen
Ausdruck und kann ohne sie nicht bestehen: das Gebet und die Kontempla-
tion, die Reinheit des Herzens, die Keuschheit und die gottgeweihte Ehe-
losigkeit, die Bufle, die Demut und der Gehorsam, der Glaube, die Hoff-
nung und die Liebe. Von da her wohl auch die Radikalitit, mit der sie
gefordert wird, eine Radikalitit, die den Worten nach bisweilen kaum
noch christlich genannt werden kann, sondern gnostische oder manichdische
Zige aufweist. Wo darum solche Aussagen isoliert gesehen und aus dem
theologisch-spirituellen oder lebensmifligen Kontext herausgenommen
werden, konnen sie sehr leicht ideologisiert werden. Tatsidchlich begegnet

16 Von dem, was den Menschen in dieser Welt verachtlich macht, ist vor allem die Armut
zu nennen, sagt Thomas von Aquin (4 Libr. sent. 4,47,1,2,2¢).



Friedrich Wulf 22

man in der geistlichen Uberlieferung nicht selten einer gewissen Armuts-
ideologie, die durch das Evangelium nicht gedeckt ist.

Sucht man darum nach einem sicheren Mafistab, an dem die freiwillige
Armut als eine christliche abgelesen werden kann, dann gibt es im Grunde
nur einen, nidmlich Christus, seine Person, seine Sendung und sein Werk.
Das ist der Christenheit von Anfang an bewufit gewesen'”. Die Geschichte
des Armutsgedankens in der Kirche zeigt es. Wo man eine letzte, die
eigentliche Begriindung der Armut zu geben intendierte, da geschah es im
Horizont der Nachfolge und Nachahmung Christi, so sehr sich immer wie-
der nicht-christliche Motive oder die Haltung einer rigorosen Ethik, ein
gewisser Aszetismus, einschleichen mochten. Er, der Herr, ist die tiefste
und uniiberholbare Begriindung christlicher Armut. Seine Armut muf der
Christ teilen, will er am Werk der Erlosung Anteil gewinnen, in das Reich
Gottes und seine Herrlichkeit eingehen; seinem Beispiel gilt es zu folgen.

Neben dem Herrenwort an den Reichen Jiingling: , Willst du vollkom-
men sein, so geh hin, verkaufe, was du hast und gib es den Armen®“ (Mt
19, 21) sind es vor allem zwei Aussagen aus den Paulusbriefen, die von
frith an der Begriindung und Erhellung der christlichen Armutsforderung
dienten, Phil 2, 5 ff. und 2 Kor 8, 9'8. In beiden Fillen handelt es sich nicht
in erster Linie um die materielle Armut Christi, die zum Vorbild hinge-
stellt wird, sondern um die in der Menschwerdung vollzogene Selbstent-
duflerung des Gottessohnes, der in Demut und Gehorsam die Daseins-
bedingungen unserer existentiellen Heilsarmut, die Situation der Zerrissen-
heit, des Unfriedens der menschlichen Gesellschaft und der Todverfallen-
heit aller Kreatur auf sich nahm?®, um sie zu wenden, um uns am Reich-
tum seiner Freiheit und seines Lebens teilnehmen zu lassen. Die daraus
fur den Christen zu ziehende Konsequenz wird einmal darin gesehen, dafl
man dem Herrn in der Entbléfung von allem Eigenen folgen miisse —
nudus nudam crucem, nudum Christum sequi (nackt dem nackten Kreuz,
dem nackten Christus folgen) ist ein Topos, dem man im Mittelalter immer
wieder begegnet und der sich schon bei Hieronymus findet®® —, zum anderen

17 Vgl. G. Kretschmar, Ein Beitrag zur Frage nach dem Ursprung friihchristlicher Aszese,
a.a. 0., Zusammenfassung S.64-67; J. M. R. Tillard, La pauvreté religieuse I, a.a. 0.,
vor allem 812-835.

18 Vgl. J. Leclercq, Il s’est fait pauvre. Le Christ, modéle de la pauvreté volontaire
d’aprés les Péres de I'église, in: La vie spirituelle 117 (1967) 501518,

19 conditio naturae peccatricis“ (Leo d. Gr., Sermo 71,2: PL 54, 387); zitiert bei H. U.
von Balthasar, Theologie der drei Tage, Einsiedeln 1969, 21 (= Mysterium Salutis 111, 2,
S. 145); dort weitere Belege aus den Kirchenvitern.

20 M. Bernards, Nudus nudum Christum sequi in cruce, in: Wiss. u. Weish. 14 (1951)
148-151. — Bei Hieronymus Ep 52, 5, 3; Ep 58, 2, 1; Ep 120 1, 12; Ep 125, 20, 5; Dialogus
adv. Pelagianos 2, 18.



Charismatische Armut im Christentum ' 23

darin, daf man seinen Besitz an die Armen verschenke, so wie man auch
selbst von Christus beschenkt worden und an allen geistlichen Giitern reich
geworden sei; das ,fir uns® und ,um unsertwillen® der Heilstat Jesu
fordert vom Nachfolgenden notwendig das ,fiir Ihn und seine Briider®.

Die in der Entiuferung Christi grundgelegte, soteriologisch begriindete
Armutstheologie wird allerdings, vor allem im Mittelalter, nur wenig ent-
faltet und meist sehr schnell ins Aszetische gewendet; die Armut der Nach-
folge, die oft einseitig als materielle Entsagung und Entbehrung heraus-
gestellt wird, gilt als unabdingbares Mittel des personlichen Heilsweges,
des Weges zur Vollkommenheit?'. Das gelebte Leben war hier wohl weiter,
vielfiltiger und im originiren Sinn religiéser, wie die mittelalterliche Ar-
mutsbewegung zeigt. Der wirtschaftliche und kulturelle Aufschwung seit
dem 12. Jahrhundert, der die Gefahr einer Verweltlichung des hohen
Klerus, des Adels und des reichen Biirgertums deutlich werden lief?,
weckte in vielen das Verlangen, dem armen und erniedrigten Herrn mog-
lichst wortlich zu folgen, ihm Ahnlich zu werden und das Evangelium, bis
in seinen Budhstaben hinein, ernst zu nehmen. Man wollte dem alten, sin-
digen Menschen, der alten Welt, die vom Teufel und der Begierde be-
herrscht sind, entsagen, um so der Botschaft des Erlésers, die eine Botschaft
fiirr die Armen ist, teilhaftig zu werden. Aber iber alle Reflexion hinaus
war es bei den meisten einfach die spontane Liebe zum armen Christus,
die zur Armut dringte. In diesem Sinn hat Franz von Assisi die Armut als
seine Schwester und Braut erwihlt®, und noch bei Ignatius von Loyola
lesen wir, er wolle es nicht besser haben als sein Herr, wolle Christi Ge-
wand anziehen, das Gewand der Armut und Erniedrigung, und es als
Ehrenzeichen betrachten®.

In allem ging es um eine radikale Armut, die geistige sowohl wie die
materielle, als Ausdruck der Heilsohnmacht, der Demut und der ganz-
lichen Abhingigkeit von Gott, weil man sie so im Leben des Erlésers, vor
allem in Krippe und Kreuz, vorzufinden glaubte. Bisweilen, wie im Ar-
mutsstreit des 18. Jahrhunderts, der den Orden der Minderbriider bis in
die Grundlagen erschiitterte, wurde dabei die materielle Armut so sehr in
den Vordergrund gestellt, daf sie zu einer Ideologie zu werden drohte.
Man sah nicht geniigend, daf§ es auch im Leben Christi nicht nur die nackte
Armut von Krippe und Kreuz gab, sondern auch die Armut von Nazareth,
das ist die Armut der Gewdhnlichkeit, der kleinen Leute, der Einfachheit

2t Vgl. Thomas, in: Epist ad Phil. 2, 5 ff.; Bonaventura, De perfectione vitae evangelicae 7.
22 H. Grundmann, Religidse Bewegungen im Mittelalter. Berlin 1935, 169.

28 Vegl. K. Eer, Mysterium paupertatis. Die Armutsauffassung des hl. Franz von Assisi,
a.a.0.

24 Vgl. Summarium Constitutionum 11.



Friedrich Wulf 24

und Anspruchslosigkeit, so wie die Armut der apostolischen Wanderjahre,
die vom Frei- und Verfiigbarsein fiir den Dienst am Evangelium bestimmt
war und je nach den Umstinden kaum in Erscheinung zu treten brauchte.
Johannes XXII. verwarf die These der Franziskaner-Spiritualen, Chri-
stus habe mit den Aposteln in vélliger Armut und ohne Besitz gelebt?.
Trotzdem tat man sich in der Verwirklichung der evangelischen Armut mit
solchen Unterscheidungen schwer. Alle grofien Spirituellen dringten von
ihrer religiésen Erfahrung her zu méglichst strenger, spiirbarer Armut.
Erst allmahlich hat sich hier ein Wandel vollzogen und einer differenzier-
teren Betrachtung Platz gemacht, realisierte man, daf der Kern christlicher
Armut sowohl nach dem Evangelium wie nach der Uberlieferung die Ar-
mut im Geist ist, die totale Entiuferung im Sinne der Menschwerdung
Christi.

Dieser Wandel ist nicht erst die Frucht der neuzeitlichen wirtschaftlich-
kulturellen Entwicklung, die ein unterscheidendes Denken notwendig
machte, zumal im Hinblick auf die Christen in der Welt, sondern wurde
schon durch die apostolischen religisen Gemeinschaften des Mittelalters,
besonders durch die Mendikantenorden, und hier wieder vor allem durch
Dominikus eingeleitet und kam vollends im 16. Jahrhundert — am wirk-
samsten fiir die Folgezeit in der Gesellschaft Jesu — zum Durchbruch. Hier,
im Bereich der apostolischen Impulse, ist denn auch am stirksten die evan-
gelische Armut im Licht der christlichen Briiderlichkeit gesehen worden,
wuchs das Solidaritiatsbewufitsein der , Armen Christi“?® mit den Armen
dieser Welt. Was vorher mehr oder weniger auf die Bruderschaft in den
Klsstern beschrankt war, wuchs immer mehr in die Weite und umfafite
schlieflich alle. So liest man schon bei Rupert von Deutz: ,Mit dem armen
(Christus, der um unseretwillen ein Bettler wurde,) beten alle, die im
Geist arm sind, weil sie mit thm ein Leib sind “?7.

Damit haben wir einen skizzenhaften Uberblick iiber den Motivreichtum
der charismatischen Armut in der Geschichte der Kirche gegeben. Wir
haben es bei aller Kiirze doch so ausfiihrlich getan, weil man iiber die
charismatische Armut im Christentum heute, iiber jene Armut, die heute
von der Kirche gefordert wird, nicht ohne diesen Hintergrund sprechen
kann. Denn bei aller Neuartigkeit unserer Situation gilt es die Kontinuitit
zu wahren und den Reichtum der Geschichte einzubringen. Sind wir doch
angesichts der sozialen und gesellschaftlichen Notstinde unserer Zeit in der
groflen Gefahr, die Frage der christlichen Armut, der armen Kirche, ein-

25 DS 930, 931.

28 So verstanden und nannten sich mit Vorliebe die von der Armutsbewegung des 11. bis
13. Jahrhunderts Ergriffenen.

21 De divinis officiis V, 13: GG Continuatio mediaevalis VII, 167.



Charismatische Armut im Christentum 25

seitig mitmenschlich und innerweltlich zu 16sen. ~ Bevor wir jedoch auf die
heute fillige Armut eingehen, muf} ein zentrales Problem fiir die Ver-
wirklichung christlicher Armut, von dem schon kurz die Rede war, noch
deutlicher gemacht werden.

Charismatische Armut im Kontext der Gesellschafis- und Sozialgeschichte

Gelebte christliche Armut, wie sie konkret begegnet, ist nicht nur das Er-
gebnis eines religiosen Enthusiasmus, frommer Betrachtung oder theolo-
gisch-spiritueller Spekulation, sondern ist immer zugleich eingebunden in
die Gesellschafts- und Sozialgeschichte ihrer jeweiligen Zeit. Sie schwebt
nicht tiber dem Leben, als ein hoheres, tibernatiirliches ldeal, sondern
erwichst aus diesem Leben selbst, in das Gott durch Christus seinen Anruf
hineinspricht. Wo dieser ,Sitz im Leben®, im Leben des einzelnen wie
auch der Gesellschaft, nicht mehr bewufit ist, da wird das Ideal leicht zu
einer Ideologie, der die Wirklichkeit nicht mehr entspricht. Das 14ft sich
an der Geschichte der christlichen Armut leicht nachweisen.

Schon das Armutsideal der frithmonastischen Bewegung mit seiner radi-
kalen Abkehr von der Welt, mit den Entbehrungen der Wiisteneinsamkeit,
ist ohne den kirchenpolitischen, aber auch den geistes- und sozialgeschicht-
lichen Hintergrund der Zeit nicht zu verstehen. Es 16st das Martyrium als
Héchstfall radikaler Christusnachfolge in der Zeit der Verfolgung ab. So
jedenfalls verstehen sich die Ménche, als Nachfolger der Martyrergenera-
tion. Sie entsagen der Welt, um in der Gemeinschaft mit dem gekreuzigten
und erhéhten Herrn die Erfahrung des Ewigen, der Gottesherrschaft zu
machen. Wichtig ist aber noch folgendes: Es waren durchweg die Armen
und Ungebildeten, die sich der neuen Bewegung anschlossen. Schon Anto-
nius war ein einfacher Bauer, ohne besondere Bildung; noch mehr waren
es seine Nachfahren, die zu Tausenden in die Conobien stromten, rauhe,
koptische Bauern aus einem niedrigen Lebensstandard, Analphabeten.
Hier fand der einfache glaubige Mensch eine Erfiillung, die ihn iber sein
bisheriges Milieu hinaushob. So war das Ideal in religiéser und in sozialer
Hinsicht eine Antwort auf die ,Zeichen der Zeit“. Aber es konnte auch
zur Ideologie werden, dort ndmlich, wo es an wirklicher Berufung fehlte
oder der Anfangseifer erlahmte. Tatsichlich wurde es vielen zum Vor-
wand, um mit relativ wenig Arbeit durchs Leben zu kommen. ,Die Bettelei
der Ménche belistigte die Stadte; Conobiten und Anachoreten waren
darauf aus, Laien zu finden, die fiir ihren Unterhalt aufkamen®?#, Die zur
Zeit der Ernte auf die Felder des Niltales stromenden Monche konnten als

28 Viller-Rahner, Aszese und Mystik der Viterzeit, 170,



Friedrich Wulf 26

Saisonarbeiter ,in wenigen Tagen den Jahresunterhalt fiir ihre Gemeinde
und die fiir ihre caritative Tiétigkeit notwendigen Geldmittel beschaffen®2®.
Manche Kl6ster waren sehr wohlhabend; ihr Reichtum — ausgedehnte Be-
sitzungen und grofle Viehherden — wurde zum Gegenstand des Spottes®.

»Das dufiere Wachstum®, schreibt A. Voobus®, ,und die Tendenz, grofle
Cénobien und Kommunitéten zu griinden, wird zur Quelle des Unheils fiir
das Ménchtum. Die Ausdehnung der wirtschaftlichen Angelegenheiten, die
Erweiterung der Anlagen, die Vergroferung der klosterlichen Gebiulich-
keiten begiinstigen im Ménchtum die unabweisliche Sorge um Giiter und
Besitztum und das heftige Verlangen danach. Diese Entwicklung kenn-
zeichnet darum konsequenterweise den Ausverkauf einer der fundamen-
talsten Grundsitze des monastischen Lebens. Das Auftauchen von Kollek-
tivbesitz hat ein wachsendes Eindringen von persénlichem Besitz zur
Folge®. ,Mit dem Anwachsen der materiellen Giiter wird es (aber fiir den
Einzelmonch) immer schwerer, ,ein Herz zu sein‘ mit seinen Briidern, neh-
men Eifer nund Friede ab“®2. Doch wie dem entrinnen, wenn sich anders
als in groflen Konventen Ménchtum als Institution, die nicht nur Heroen,
sondern Durchschnittsmenschen zulidfit, gar nicht halten kann, und wenn
diese Konvente in einer agrarwirtschaftlichen Epoche nach den wirtschaft-
lichen Spielregeln ihrer Zeit verwaltet werden miissen? Da mochte oft alle
Wachsamkeit nicht helfen. Selbst das weise ,MaR“ der Regula des hl. Be-
nedikt, hat man gemeint, habe oft genug Anlafl zur Akkumulation von
materiellen Giitern gegebenss.

Ahnlich liegen die Dinge in spiterer Zeit. Das jeweilige FEingebunden-
sein des Monchtums in den gesellschaftlichen Rahmen seiner Zeit, den es
selbst mitbestimmt, ist von entscheidender Bedeutung fiir die Armuts-
praxis. Die Bliite des monastischen Lebens etwa in der Merowinger- und
Karolingerzeit hingt nicht zuletzt damit zusammen, daff es von den poli-
tisch und wirtschaftlich fithrenden Schichten des Reiches so stark gefordert
und dotiert wurde — nicht nur aus religiésen Griinden: die zahlreichen
Klosterstiftungen durch die Aristokratie waren zugleich die ideologische
Klammer eines um seine Einheit ringenden féderativen Staatsgefiiges;
sie gaben diesem den Charakter des Gottgewollten; durch sie wurde es im
Transzendenten verankert®. Wie aber war ihre relative Machtstellung,
nicht zuletzt aufgrund ihres ausgedehnten Landbesitzes und Zehntrechts,

20 H. 1. Marrou, in: Gesdhichte der Kirche, Benziger I, 285.

30 Viller-Rahner, 170.

3 Sur le développement de la phase cénobitique et la réaction dans Pancien monachisme
syriaque, in: RSR 47 (1959) 405; zitiert bei Tillard, La pauvreté religieuse I. 817, Anm. 45.
32 Tillard, I, 819.

33 Ebd. 838.

3% Vgl. F. Prinz, Frithes Minchtum im Frankenreich, Miinchen 1965.



Charismatische Armut im Christentum 27

mit ihrem Armutsideal zu vereinbaren? Die gleiche Frage ist an das ganze
mittelalterliche Mdnchtum zu richten, dessen Abteien grofien Feudalherr-
schaften glichen. Man brauchte nach wie vor die alten monastischen Voka-
beln, auch hinsichtlich der Armut, aber die Wirklichkeit war nicht mehr die
alte. Eine neue Zeit, ein vollig verandertes Sozialgefiige hatte einen ande-
ren Armutsstil gefunden. Dal das Armutsideal des hl. Franz, der ganz
" sicher auf einen Ruf Gottes in die Zeit antwortete, nicht aus dem Zusam-
menhang der religiésen Armutsbewegungen des 11. bis 13. Jahrhunderts
zu losen ist, die nicht zuletzt sozial-kritischer Natur waren, ist bekannt?®.
Aber auch die Mendikanten, die aus einer heiligen Protestbewegung ka-
men und mit ihrer Armut viel zur Befriedung der abendlindischen Chri-
stenheit beitrugen, gerieten mit ihren Privilegien und Immunitéten in den
Einfluf des merkantilen Wirtschaftssystems und kamen mit den Pfriinden-
besitzern, den Bischdfen, dem Pfarrklerus und dem grofien Heer des
Klerikerproletariats in Konflikt. Nie und nirgendwo gab es eine rein
ideelle Armut. Sie konnte ihren sozialen und gesellschaftlichen Hintergrund
nie verleugnen. Die Armut der titigen religiosen Genossenschaften des 19.
Jahrhunderts war und blieb fiir den internen klosterlichen Gebrauch
typisch kleinbiirgerlich, wihrend die wirtschaftlichen Grofgebilde der zen-
tralistischen Verbinde immer stirker kapitalwirtschaftlich verwaltet wur-
den — zwangsliufig, wollte man mit den oft umfangreichen und kost-
spieligen Werken existieren. Das ergibt bisweilen Kuriosa. Die Armut der
strengsten Orden der Kirche kann in einer Zeit, da die Landwirtschaft die
Klsster nicht mehr ernihrt, nur dadurch aufrecht erhalten werden, dafl der
Generalprokurator des Ordens das jihrliche Defizit der einzelnen Kléster
kapitalwirtschaftlich, aus dem Handel mit Wertpapieren, deckt.

Wie soll man aus diesem Dilemma herauskommen, aus der engen Ver-
flechtung des Ideals mit den sozialen und wirtschaftlichen Vorgegeben-
heiten einer Zeit? Auch dort, wo die fallige Gestalt der Armut als Antwort
auf einen Anruf Gottes in der Zeit gefunden wird, gerdt man auf die
Dauer doch wieder in den Sog der vorgegebenen Strukturen. Die Bruder-
schaft von Taizé scheint die damit angezeigte Gefahr fiir die Armut friih-
zeitig erkannt zu haben und ist gewillt, ihr zu begegnen. ,Sollte uns die
Giitergemeinschaft zum Reichtum fithren, dann wire friher oder spater
unsere wesentliche Berufung angekrinkelt“, schreibt ihr Prior Roger
Schutz®. ,Die Welt reagiert sehr empfindlich auf duflere Zeichen des
Reichtums und der Macht. Mag auch ihr Urteil oft unangemessen scharf
sein, uns kann das nicht gleichgiiltig lassen. Um uns offen zeigen zu kon-
nen, miissen wir . . . alles fortwerfen, was nach Fassade des Erfolges aus-

35 Vgl. bei aller Einseitigkeit E. Werner, Pauperes Christi, Leipzig 1956.
3¢ Unanimité 108 f.



Friedrich Wulf 28

sehen kann“¥”. Und sie tun es; sie iiberpriifen jedes Jahr ihre Finanzlage
und ihr Wirtschaftsgebaren; sie verzichteten etwa auf alle Eigentumsrechte,
die sie in einer mit Bauern gegriindeten Genossenschaft hatten, und be-
hielten nur einen symbolischen Anteil.

Zeitgemiafe christliche Armut heute

Damit stehen wir mitten in der Armutsproblematik der Kirche und der
Christenheit unserer Tage. Im Ordensdekret des Konzils liest man, die
Armut in der Nachfolge Christi sei heute in besonderer Weise ein Zeugnis,
dem man Glauben schenke (Art. 18). Das ist zweifelsohne der Fall. Dafir
gibt es viele Griinde: in den hochentwickelten Industrie-Nationen die Be-
drohung des Humanen und die Erstickung des Religiosen durch das Uber-
angebot an Gitern und durch den wachsenden Komfort; in den Entwick-
lungslédndern die Kluft zwischen dem Reichtum der wenigen Etablierten
und dem Elend der Massen; dazu die Not der Unterprivilegierten und
outcasts in allen Gesellschaftsschichten, das in vielen Lindern akute Fliicht-
lingsproblem, die Rassendiskriminierung, die Frage der Gastarbeiter auf
der einen, Machtstreben und Manipulation durch Besitz und Stellung auf
der anderen Seite. Das Zeugnis freiwilliger Armut kann auf solchem Hin-
tergrund von groflem Wert fiir die Glaubwiirdigkeit der Botschaft des
Evangeliums sein. Wird es von den Orden, so wie sie konkret sind, gege-
ben, um nur die am meisten betroffene und geforderte Gruppe in der
Kirche herauszugreifen? Man kann trotz des zweifellos vorhandenen
Idealismus daran zweifeln. Nicht von ungefihr spricht das Ordensdekret
des Konzils von ,neuen Formen der Armut“, die unsere Zeit erfordere,
offenbar weil die traditionellen Formen das Gemeinte eher verdunkeln
als ins Licht heben. Aber dieses Wort, urspriinglich als umstiirzlerisch ver-
dachtigt, heute oft zitiert, hat aufs ganze gesehen bisher wenig inBewegung
gebracht. Wo liegen die Griinde dafiir? Man kann eine ganze Reihe nen-
nen: das klosterliche Gehorsams- und Armutsreglement gibt der Verant-
wortung und Initiative des einzelnen kaum geniigend Raum, die grofien
Haéuser und Kommunititen fordern die Anonymitit und lassen das Zeug-
nis des einzelnen in den Hintergrund treten, die zentralistische Verwaltung
der groflen Verbinde macht ein kapitalwirtschaftliches Handeln unum-
ganglich, die Arbeiten, in denen die meisten Orden stehen, erfordern einen
immer gréfleren technischen und finanziellen Aufwand, der optisch das
Zeugnis der Armut iiberdeckt, endlich die immer noch starke Verbindung
der Orden mit den vermégenden Schichten, vor allem in den siidromani-
schen Liandern, die den Blick verstellt.

37 Ebd.



Charismatische Armut im Christentum 29

Wer heute an die Frage der charismatischen Armut und ihrer Zeugnis-
kraft herangeht®®, muf} vieles bedenken. Zunichst ganz fundamental: Hat
die materielle Armut als solche in der heutigen arbeitsteiligen Leistungs-
und Produktionsgesellschaft iiberhaupt noch einen positiven, sittlich-reli-
giosen Stellenwert, den sie doch in der Heiligen Schrift und der christlichen
Uberlieferung bis heute zweifellos hatte? Man denke nur an die Selig-
preisungen, an das Lob, das die Armen immer erfahren haben. Noch die
Sozialenzykliken der Papste betonen bei allem Dringen auf Sozialreform
immer auch die religiose Seite der auferlegten schicksalhaften Armut. Diese
Betrachtung der Armut scheint gegenwirtig, auch im Christentum, nur
noch ein geringes Echo zu finden. Zu sehr geht der Blick auf die Beseitigung
der Armut als einer Ungerechtigkeit. Das Wort Jesu ,,Arme werdet ihr
immer bei euch haben“ wiirde man in dem Sinn, daff man sich mit der
Armut als einer uniiberwindlichen Tatsache der menschlichen Gesellschaft
abfinden miisse, nicht mehr gelten lassen, wie auch die Einstellung des hl.
Paulus und der sich nicht zuletzt auf ihn berufenden christlichen Tradition
zur sozial-stindisch gegliederten Gesellschaft als einer Ordnung géttlicher
Fiigung abgelehnt wird; sie widerspricht nach heutiger Anschauung den
Menschenrechten, dem Recht des einzelnen auf Entfaltung seiner Fahig-
keiten, und trigt einer dynamischen Gesellschaft nicht mehr Rechnung.

Das Arm-sein als solches, auch wenn es aus religiosen Grinden erwahlt
wiirde, hat im Bewufltsein des modernen Menschen kaum noch einen Stel-
lenwert. Ganz abgesehen davon, dafl heute zur Schau gestellte Armut zum
Hobby werden kann — die jiingere Generation gibt sich gegenwartig viel-
fach betont proletarisch in Kleidung und Lebensstil —, hat uns die moderne
Anthropologie gezeigt, dafl Besitz und Eigentum von grofier, ja unersetz-
licher Bedeutung fiir die Entfaltung und Reifung des Menschen sind®.
Radikale Armut ist darum ebensowenig ein Ideal wie radikale Weltflucht,
schon aus anthropologischen Grinden. Was von einem Christen als erstes
gefordert wird, ist ein geordnetes Verhdltnis zu den materiellen Giitern,
nicht Armut als Nicht-Besitz. Materielle Armut allein wird heute eher als
Mangel an ordentlicher Arbeit, als korperliche oder seelische Untauglich-
keit oder gar als Kauzigkeit gedeutet.

Von da her ist denn auch die rein aszetische Armut, die also als solche
angestrebt wird, Armut als Mittel der Vollkommenheit — zur Uberwindung
der Begehrlichkeit, des Bauens auf den Besitz -, fragwirdig geworden.

38 Vgl. Tillard 11, a. a. O.; dieser zweite Teil der umfangreichen Studie des kanadischen
Dominikaners ist ganz der Verwirklichung der Ordensarmut heute gewidmet. Die drei
grofien Abschnitte sind iiberschricben: 1. Die personliche Entiuflerung (des einzelnen),
9. Die Armut einer ,dienenden Bruderschaft* und 8. Von der materiellen Armut zur
Armut-des-Lebens in Christus.

0 Vgl. F. Wulf, Vom Geist der Armut, in: GuL 88 (1965) 1385-146, vor allem 137-140.



Friedrich Wulf 30

Anders die religiése Armut im strengen Sinn, aus dem inneren Antrieb
zum géanzlichen Sich-Loslassen, aus der liebenden Verbundenheit mit dem
hier und jetzt — in den Hungernden, Kranken und Notleidenden — gegen-
wartigen armen Herrn; sie ist dem Christentum wesentlich und unaufgeb-
bar, aber als eigenes Charisma ist sie selten. Von Ausnahmen abgesehen,
wird sie heute nur dann als sinnvoll und als Wert anerkannt, wenn sie im
Zusammenhang mit einer Aufgabe steht, die das Armsein oder jedenfalls
das Freisein von Besitz und Eigentum fordert. Biblisch trifft das vor allem
fir die Armut der Jungernachfolge zu. Der Jinger des Evangeliums ver-
148t um Jesu und des Evangeliums willen alles, wie ein Nachfolgewort
lautet (Mk 10, 31); er wird arm, um fir die Mitarbeit am Evangelium, fir
die Sendung Christi frei und verfiigbar zu sein. Die hier geiibte Armut
erhilt ihr Maf} und ihre Weise vom Apostolat her; sie wird tiberdies in der
Gemeinschaft der Jinger gelebt, hat also einen ausgesprochenen Gemein-
schaftscharakter. Armut heiflt hier konkret: sich vergessen, nicht an sein
eigenes Wohlergehen, seine Interessen, seine Karriere usw. denken, da-
sein-wollen fiir andere, sein Leben fiir sie einsetzen — und in der Jinger-
gemeinschaft selbst: alles miteinander teilen, alles gemeinsam haben.
Durchgehalten und mit dem Geist des Evangeliums erfiillt wird solche
Armut nur dort, wo der Gedanke der Jingernachfolge wach bleibt und der
Herr selbst gegenwartig ist.

Wo ist nun der ,,Sitz im Leben® fiir solche Armut im Dienst des anderen
heute, in unseren gesellschaftlichen Verhaltnissen und Notstinden? Das
ist die Frage, die unser Thema herausfordert. Wo sind die Zeichen der
Zeit, die der zu beachten hat, der vom Evangelium getroffen ist und ge-
dringt wird, dem armen Herrn zu folgen? Was heute von einem solchen
Christen gefordert wird, scheint zundchst und ganz allgemein nichts
anderes zu sein als mitmenschliche Prasenz dort, wo Menschen arm und in
Not sind, genauer: wo ihr Menschsein bedroht ist, wo sie in dieser oder
jener Form in der Unterdriickung, in der Unfreiheit leben, ohnmachtig
sind und sich nicht helfen konnen. Das besondere Gesicht der charismati-
schen Armut im Christentum heute, wenn sie Antwort auf den Ruf des
Evangeliums in die Zeit hinein sein will, scheint die Solidaritdt mit dem
geschundenen und versklavten und hilflosen Menschen zu sein, zumal mit
jenen, die das Opfer unserer gesellschaftlichen Verhéltnisse sind. Solche
Solidaritit besagt, wenn sie nicht nur frommer Wunsch bleibt, Teilnahme
am Leben und Schicksal des anderen. Dabei mifite die apostolische Absicht
zuricktreten. Solidaritit ist absichtslos. Sie macht ernst mit der Bruder-
liebe; sie weif}, daf} es in jedem Menschen um unser aller Leben und Schick-
sal geht. Darum darf die hier gemeinte Solidaritdt auch nicht ein Sich-
hinabneigen zur Not des anderen an den Tag legen, so wie ein Reicher sich



Charismatische Armut im Christentum 31

zum Armen, ein Hochgestellter sich zum Geringen hinabneigt; der sich
solidarisch Verhaltende mufl vielmehr selbst schon unten stehen, arm sein.
Was das bedeutet, hat Simone Weil, die vor den Pforten des Christentums
stehende Jiidin, mitten im zweiten Krieg, einmal in einem ihrer letzten
Briefe an einen Freund eindringlich und vorbildlich zum Ausdruck gebracht:
,Heute muf eine Elite die Tugend der Armut im Geist in den verelende-
ten Massen entziinden. Dazu ist es erforderlich, daf} die Angehérigen die-
ser Elite nicht nur im Geist, sondern in Wirklichkeit arm sind. Sie miissen
alle Tage mit Seele und Leib die Schmerzen und Demiitigungen des Elends
erdulden. Wir brauchen keinen neuen Franziskanerorden. Monchsregel
und Kloster bedeuten Absonderung. Die neue Elite mufl in der Masse
leben und sie anrithren, ohne daf} etwas dazwischen steht. Und, was noch
schwieriger zu ertragen ist als das Elend: sie darf sich keinerlei Entscha-
digung erlauben; sie mufl in ihre Beziehungen zu der sie umgebenden
Masse dieselbe Demut hineinlegen, die ein Eingebiirgerter den Biirgern
des Landes entgegenbringt, das ihn aufgenommen hat“**. Solche Prasenz
und Solidaritit treibt dazu an, das Schicksal der Armen zu verbessern, eine
Zustindereform mitherbeizufiihren, sich fiir Recht und Gerechtigkeit ein-
zusetzen. Das Handeln des mit den Armen und Notleidenden solidarischen
Charismatikers ist darum oft ein prophetisches Handeln.

Solcher Armut begegnet man in der gegenwartigen Christenheit immer
mehr. Sie findet sich in allen christlichen Kirchen und in allen Stinden,
meist in kleinen Gruppen, in den reichen Industrienationen ebenso wie in
den Entwicklungsldndern. Die Breite ihrer Moglichkeiten mag symbolhaft
durch so verschiedene Gestalten wie Kardinal Léger oder Mutter Teresa,
die sich den Aussitzigen und Sterbenden widmen, und Camilo Torres, der
sich auf die Seite der Unterdriickten und Revolutionire schlug, gekenn-
zeichnet sein. Damit sind zugleich die Chancen und die Gefahren solidari-
scher Armut angezeigt. Nur dort, wo Menschen aus dem Glauben leben,
in der Nachfolge Christi stehen, die Kenosis Christi vor Augen haben,
wird die aus mitmenschlicher Solidaritit gewahlte Armut die Grenzen
innerweltlicher Humanitit iiberschreiten und eine aus dem Tod Jesu
stammende Botschaft des Evangeliums sein, die die Nahe des Reiches Got-
tes bezeugt und die Zukunftshoffnung der Armen dieser Welt neu aufrich-
tet. Wo dies aber geschieht, und es geschieht mehr, als bekannt ist, da
kénnte man vielleicht von Anzeichen einer neuen Epoche christlicher Armut
sprechen, die im Kommen ist, einer Armut, die die moderne Form der De-

mut ist.
0 Ferits de Londres et derniéres lettres, Paris 1957; zitiert in: Die Stimme des Menschen,

Briefe und Aufzeichnungen aus der ganzen Weli. 1989-1945. Stuttgart, Hamburg 1961,
S.888 1.





