
Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 
Karl Rahner SJ, München - Münster i. W. 

Der • Horizontalismus" im Christentum und in der Kirche der Gegenwart 

Häresien, die das Christentum, das christliche Leben und das richtige Ver- 
ständnis des Auftrages der Kirche bedrohen, hat es immer gegeben. Sie 
sind eine mit der irdischen Existenz des Glaubens und der Kirche immer 
gegebene Gefahr. Früher bezogen sich die Häresien, die, wie das Wort 
•Häresie" = Spaltung andeutet, im Inneren der Kirche entstanden, vor 
allem auf bestimmte Einzelpunkte der christlichen Lehre und des christ- 
lichen Lebens, so daß man darum schon begrifflich Häresie von der Apo- 
stasie, dem Abfall vom Christentum als ganzem unterschied. Heute bedroht 
eine Lehre und ein Lebensstil Christentum und Kirche, die zwar aus der 
Kirche heraus entstehen, gar nicht ausdrücklich als Verwerfung des Chri- 
stentums auftreten, die Menschen gar nicht aus der Kirche herausführen 
wollen, und die doch der Sache nach schon eigentlich mehr als eine Häresie 
bedeuten, auf eine Aufhebung des Christentums der Sache nach hinauslau- 
fen, also das sind, was man in der traditionellen Terminologie Apostasie 
nennen müßte. Dabei ist natürlich die Frage nach der subjektiven Absicht 
derjenigen noch ganz offen, die solche Tendenzen in Lehre und Leben der 
Kirche vertreten. Wir meinen hier die Ansicht, daß das Eigentliche des 
Christentums, der in allen seinen Lehren eigentlich allein gemeinte Kern, 
der eigentliche Auftrag der Kirche in etwas bestehe, was man einfach 
•Nächstenliebe" oder (weil dieses Wort einen vielleicht zu individualisti- 
schen und pietistischen Klang für die Vertreter dieser Richtung hat) •ge- 
sellschaftspolitisches und gesellschaftskritisches Engagement", •Weltver- 
antwortung" nennen könnte. Man hat diese Tendenz auch schon als reinen 
• Horizontalismus " gekennzeichnet. 

Es ist für uns im Augenblick unerheblich, wo und in wieviel Menschen 
und Einzelkirchen innerhalb der Gesamtkirche eine solche Tendenz auf- 
tritt, ob sie wirklich in der radikalen Einseitigkeit oder mehr als Vorbeto- 
nung einer Tendenz ohne radikale Exklusivität vertreten wird. Diese 
kirchenhistorische und kirchenpolitische Gegenwartsfrage soll uns hier 
nicht beschäftigen. Wir meinen hier einen radikalen Horizontalismus, also 
jene Lehre und Lebensinterpretation, die das im Christentum, seiner Lehre 
und in Wahrnehmung der Aufgabe der Kirche eigentlich Gemeinte in der 
Verantwortung für den Menschen, für die menschliche Gesellschaft allein 



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 33 

erblickt, •Gott" nur als eine Chiffre anerkennt (altmodisch und ersetzbar 
oder aus irgendwelchen Gründen nicht entbehrlich) für den Menschen 
selbst, seine unantastbare Würde, seine ihm noch zu erkämpfende Zukunft. 
Wir meinen hier jene Lehre und jenen Lebensstil, für die alle theologi- 
schen Begriffe, aller Kult und alles Gebet nur langsam zu ersetzende oder 
vielleicht auch bleibend nützliche Stichworte und Übungen eben dieser täti- 
gen Verantwortung sind, die jeder Mensch für den anderen trägt. Für eine 
solche Tendenz ist dann Jesus nur das produktivste und vielleicht (aus 
irgendwelchen, nicht ganz ersichtlichen Gründen) unersetzliche Vorbild für 
dieses Engagement für den Nächsten und eine bessere Gesellschaft auch in 
einem Kampf auf Leben und Tod gegen die herrschenden religiösen und 
politischen Gewalten; für diese Tendenz ist Gebet nichts als sich selbst- 
kritisch prüfende Erinnerung an den Nächsten und an seine Pflicht ihm ge- 
genüber, ist Eucharistie die Feier der eigenen Gemeinschaft im Blick auf 
ihr produktives Vorbild, auf Jesus und sonst eigentlich nichts. Dementspre- 
chend sind natürlich auch die übrigen Glaubenssätze des Christentums um- 
zuinterpretieren, was hier im einzelnen natürlich nicht dargestellt werden 
kann. 

Von da aus, das ist selbstverständlich, hat die Tätigkeit der Kirche, wo 
sie nicht gegen ihr eigenes eigentliches Wesen zu den sich selbst verteidi- 
genden, etablierten und unterdrückenden Mächten in der Gesellschaft ge- 
hört oder gehören will, in einer Erziehung der Menschen zu solchem indi- 
viduellen und kollektiven Engagement des Menschen für den anderen und 
in der konkreten Übernahme solchen gesellschaftlichen Engagements für die 
Armen, die Unterdrückten, die Ausgebeuteten, die Leidenden in den ein- 
zelnen Völkern und unter den Völkern zu bestehen. Der Auftrag der Kir- 
che, der diesem Verständnis des Christentums gerecht wird, kann nur in 
einer Humanisierung der Welt bestehen oder er wird mindestens heute 
zwangsläufig zu einer Ablenkung der Menschen von ihrer eigenen Auf- 
gabe, zu einer Verteidigung repressiver Mächte in der Gesellschaft, zum 
Opium des Volkes, das heute nicht mehr notwendig ist, weil es heute wirk- 
lich möglich ist, den Menschen aus der Vielfalt seiner Sklavereien und 
Selbstentfremdungen zu erlösen, so daß es keines Analgetikums gegen den 
Schmerz der früher unüberwindbaren Selbstentfremdung mehr bedarf. 

Es ist, wie gesagt, für unsere Absicht hier gleichgültig, ob und wieweit 
ein solcher Horizontalismus in Lehre oder Leben in wirklich chemischer 
Reinheit und absoluter Radikalität auftritt, ob diesbezüglich die Verhält- 
nisse in den einzelnen christlichen Kirchen genau dieselben sind, ob Ver- 
treter eines solchen Horizontalismus ihn mehr und in vielleicht glücklicher 
Inkonsequenz als eine heute gebotene Akzentsetzung innerhalb des ganzen 
Christentums betrachten, das sie immer noch als Ganzes zu bejahen bereit 



Karl Rahner 31 

sind. Selbst wenn wir hier einen Horizontalismus voraussetzen würden, 
den es in der hier gemeinten Radikalität reflex noch gar nicht so oft innerhalb 
der Kirchen gibt, hat eine solche Überlegung doch ihre Bedeutung. Denn 
es ist nicht zu bezweifeln, daß es unter evangelischen und katholischen Chri- 
sten, d. h. unter solchen, die von Haus aus zur Kirche gehören und aus ihr 
auszuziehen nicht gewillt sind, diesen radikalen Horizontalismus gibt, so 
daß ihm gegenüber ein eindeutiges Nein zu sprechen nicht die Bekämpfung 
eines Gegners ist, der gar nicht existiert. Und überdies ist es nützlich, 
Konsequenzen deutlich zu machen, die unreflektiert und latent in Haltun- 
gen und Lebenspraxen solcher schon stecken, die noch durch die kirchliche 
Lehre von früher zu sehr mitgeprägt sind, als daß sie sich schon explizit zu 
einem radikalen Horizontalismus bekennen könnten. - Damit keine Miß- 
verständnisse entstehen, sei noch ausdrücklich betont, daß die ernsthaften 
Vertreter einer sogenannten •politischen Theologie" mit diesem radikalen 
Horizontalismus nichts zu tun haben und somit hier auch in keiner Weise 
gemeint sind. - Unser Thema bezieht sich nach seiner ausdrücklichen An- 
gabe auf den Heilsauftrag der Kirche, fragt also, ob dieser Auftrag der 
Kirche als solcher sich nur auf die Humanisierung der Welt und sonst nichts 
beziehe. Aber um dieses Thema wirklich vom Grund der Sache her zu be- 
wältigen, ist eben doch dieser radikale Horizontalismus selbst in seinen 
Gründen und in sich zu bedenken und zu fragen, was zu ihm ein echt und 
total verstandenes Christentum wirklich zu sagen hat. Dann nämlich ergibt 
sich die Frage nach Inhalt und eigentlichster Richtung des Auftrags der 
Kirche von selbst. 

Woher das plötzliche Auftreten des •Horizontalismus"? 

Wir fragen zunächst nach den Gründen für das plötzliche Auftreten eines 
solchen radikalen Horizontalismus in der Kirche. Man könnte ja zunächst 
einfach denken, es handle sich bei diesem Horizontalismus einfach um jene 
areligiöse Nächstenliebe, jenen säkularen Humanismus, jenen ethisch fun- 
dierten Sozialismus, die es schon lange außerhalb des Christentums und 
der Kirche gibt, und man könnte sich somit wundern, warum und wieso so 
etwas plötzlich die Lehre werden könne, die nun innerhalb der Kirche und 
als die neueste und einzig wahre Interpretation des Christentums und der 
Aufgabe des Christen und der Kirche auftritt. Dafür, daß eine solche säku- 
larisierte Interpretation des menschlichen Daseins nun plötzlich als das 
wahre Christentum selbst auftritt, müssen Gründe vorhanden sein, die es 
so früher, und zwar als auf die Kirche selbst wirksame, nicht gegeben hat. 
Ich meine, man könne drei Gründe nennen, die in ihrem Zusammenwirken 



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 35 

und natürlich nicht als einzelne für sich für diesen säkularisierten Horizon- 
talismus verantwortlich sind, der plötzlich als innerkirchliche Gefahr und 
Häresie auftritt. 

1. Tendenz zur Entmythologisierung 

Zunächst ist unter diesen Gründen die Tendenz einer •Entmythologisie- 
rung" zu nennen. Gründe, Sinn, Grenzen, Grenzüberschreitungen, ge- 
schichtlicher Ablauf dieser Entmythologisierungstendenz in der christlichen 
Theologie, in der Exegese, in der Kirche können hier natürlich nicht darge- 
stellt werden. Es soll nur ganz schlicht gesagt werden, daß durch die reflexe 
Erfassung aller geschichtlichen Wirklichkeiten als geschichtlich wandel- 
bare und bedingte, also durch den Historismus, und durch den natürlich 
selbst Jahrhunderte dauernden Prozeß des Wandels eines antiken Welt- 
bildes, das auch noch das Mittelalter beherrschte, in das heutige Weltbild 
einer rationalen Naturwissenschaft, einer modernen Psychologie und der 
heutigen Gesellschaftswissenschaften hinsichtlich des ganzen christlichen 
Glaubens gefragt werden muß, was ihre Inhalte innerhalb heutiger Ver- 
ständnishorizonte eigentlich meinen, wo und wie zwischen eigentlich Ge- 
meintem und glaubensmäßig verbindlich Bleibendem einerseits und Vor- 
stellungsmodellen andererseits unterschieden werden müsse, die einmal 
selbstverständlich und für das Glaubensverständnis hilfreich waren, jetzt 
aber nicht mehr gültig sind, und, wo sie dennoch beibehalten werden, das 
Verständnis des im Glauben verbindlich Gemeinten nur erschweren oder 
sogar unmöglich machen. Insofern ist natürlich heute eine •Entmythologi- 
sierung" notwendig und dringlich und wird als notwendig von der kirch- 
lichen Theologie anerkannt, wenn auch gleichzeitig zu sagen ist, daß alle 
Theologie durch alle Jahrhunderte hindurch immer das Geschäft einer sol- 
chen Entmythologisierung betrieben hat, wenn man darunter gar nichts 
anderes versteht als die immer neu notwendige Begegnung des sich selbst 
unvermeidlich mit zeitbedingten Begriffen aussprechenden Glaubens und 
des sich immer wandelnden profanen Daseinsverständnisses. Weil aber 
diese Aufgabe der so verstandenen Entmythologisierung umfassender, 
dringlicher und sich rascher vollziehend geworden ist, ist natürlich auch 
die Versuchung und die Gefahr gewachsen, unaufgebbare Wahrheiten des 
Christentums abzustoßen unter der Behauptung, sie gehörten gar nicht zu 
dem eigentlich im Christentum Gemeinten und Gelebten, sondern seien 
nur alte und jetzt veraltete Weisen, in denen eine frühere Christenheit 
das eigentlich Gemeinte sich nahezubringen suchte. Von da aus wird ein 
erster Grund für die Tendenz eines radikalen Horizontalismus sichtbar: 
Für ihn gehört auch Gott zu jenen alten und veralteten Worten, unter 
denen sich das Christentum sein Eigentlichstes, eben die liebende Verant- 



Karl Rahner 36 

wortung für den Nächsten gegenständlich machte und so verständlicher 
darstellen konnte. Gott ist also auch eines der Worte, die entmythologisiert 
werden müssen, so wie es im Grunde schon die Religionskritik eines Feuer- 
bach und eines Marx gefordert hatten. Entmythologisiert man das Wort 
Gott, so bleibt der Mensch. Weil man ihn, diesen Menschen, früher nicht 
meinte ernstnehmen zu können in seinem unendlichen Anspruch, mytholo- 
gisierte man ihn und nannte ihn Gott, freilich indem man ihn dadurch 
auch von sich und seinem Anspruch entfremdete. 

2. Gotteserfahrung in einer naturwissenschaftlich geprägten Welt 

Ein zweiter Grund für diesen radikalen Horizontalismus in der Kirche 
unserer Zeit und nicht mehr bloß außerhalb des kirchlichen Christentums 
liegt in der Tatsache, daß ein Mensch von heute Gott nicht mehr so leicht 
und unmittelbar erfahren kann, wie dies ein Mensch früherer Zeiten tun 
zu können meinte. Der Mensch von heute ist der Mensch eines naturwis- 
senschaftlichen Rationalismus, einer Erfahrungs- und Erkenntnismethode, 
in der jedes erfahrbare einzelne Phänomen auf ein anderes Phänomen in 
einem möglichst quantitativ zu bestimmenden Funktionszusammenhang 
zurückgeführt wird. Für die Wissenschaftslehre der heutigen Zeit, aber 
auch für das unmittelbare Empfinden des rationalen Menschen von heute 
ist klar, daß in einer solchen Welt Gott nicht als einzelnes Phäno- 
men unter anderen antreffbar ist. Wenn wir innerhalb unserer einzelnen 
Erfahrungen ein bestimmtes Phänomen nicht erklären, d. h. in einen vor- 
aussehbaren Zusammenhang mit anderen uns bekannten Phänomenen 
bringen können, dann setzen wir ein Fragezeichen, hoffen auf eine mit der 
Zeit doch mögliche Erklärung durch die exakten Wissenschaften, sagen 
aber nicht: Hier ist Gott in besonderer Weise am Werk, sagen nicht: Hier 
greift er speziell in den Ablauf der Welt ein. Wir wollen heute gar keinen 
Gott mehr, der als Lückenbüßer auftreten müßte, um einen für uns noch 
dunklen Punkt im Zusammenhang der von uns erfahrenen Einzelphäno- 
mene zu erhellen. Für die modernen Naturwissenschaften besteht, und 
zwar ganz mit Recht, ein methodologischer A-theismus, der zwar nicht sagt, 
Gott existiere nicht, der es aber den exakten Wissenschaften verbietet, auf 
Gott als Erklärung des noch Unerklärten und innerweltlich Erklärbaren 
zu rekurrieren. Von dieser Mentalität, die zunächst die der exakten Wis- 
senschaften ist, dann aber nur zu leicht sich als die einzig legitime Menta- 
lität des Menschen von heute überhaupt versteht, wird es leicht verständ- 
lich, daß ein Mensch von heute den Eindruck erhält, er könne zwar viel- 
leicht nicht positiv behaupten, Gott existiere nicht, weil man mit solchen 
positiven Behauptungen über schlechthin Negatives sehr vorsichtig sein 



Heilsauftrag der Kir die und Humanisierung der Welt 37 

muß, aber so etwas wie Gott komme in seinem eigenen Leben nicht vor, 
sei eine Idee, die sich nicht verifizieren lasse, ohne die es im Leben auch 
gehe, wie das Beispiel der Atheisten zeigt, von denen sich die Theisten, 
wenn man ihr Leben analysiert, außer durch diese theoretisch bleibende 
Meinungsverschiedenheit in keiner Weise unterscheiden. Es ist nun hier 
nicht die Möglichkeit und die Absicht, positiv zu zeigen, wie auch heute 
noch eine echte, ja unausweichliche, wenn auch verdrängbare und oft ver- 
drängte Erfahrung Gottes gemacht werden kann. Hier ist nur zu sehen, 
wie dieses wenigstens scheinbar a-theistische Lebensgefühl des Menschen 
von heute zu jenem radikalen Horizontalismus führt, um den es hier 
heute geht. Die diesen Horizontalismus vertretenden Christen haben den 
Eindruck, bei sich und erst recht bei anderen die Erfahrung, daß Gott für 
sie nicht vorhanden ist, nicht überwinden zu können. Sie wollen aus 
den verschiedensten hier nicht zu analysierenden Gründen doch Christen 
und in der Kirche bleiben. Dann liegt es nahe, zur Theorie der Entmytho- 
logisierung zu greifen, aus der Not eine Tugend zu machen und zu erklä- 
ren, das Eigentliche des Christentums sei gar nicht das wahre und volle 
Verhältnis des Menschen zu Gott, das ihm in Jesus Christus durch Gott 
selbst vergebend und vergöttlichend geschenkt werde, sondern dieses ganze 
Christentum sei nur die Würde und die Aufgabe und das Ziel des Men- 
schen, das man, hilflos durch die Erfahrung des Elendes des Menschen, auf 
ein unbekanntes X projiziert habe in der Hoffnung, daß es von da her ein- 
mal zum Menschen selbst zurückkehre, wenn er sich instandgesetzt hat, 
seine eigene Zukunft zu realisieren und die Herrlichkeit, die er an einen 
Gott verliehen habe, für sich selbst zurückzugewinnen. Man sagt dann 
nicht nur, daß Gott jetzt tot ist, sondern, daß eben diese •Gott-ist-tot- 
Theologie" die eigentliche geheime Lehre des Christentums selbst sei, die 
jetzt erst in unserer heutigen geistesgeschichtlichen Situation ans Licht 
komme und mutig verkündet werden müsse. Natürlich wird dann für ein 
so interpretiertes Christentum Jesus auch der erste A-theist, der nur noch 
nicht genau sagen konnte, was er eigentlich dachte und in seinem Leben 
vollzog. 

3. Die neue Weltverantwortung als Sinn des menschlichen Lebens 

Die dritte Ursache, die mit den beiden schon genannten bei der Bildung 
dieses radikalen Horizontalismus mitwirkt und gerade auch sich bei denen 
auswirkt, die an sich einen A-theismus nicht sehr begrüßen und höchstens 
bekümmerte A-theisten sind, die im •Tode Gottes" auch den am Kommen 
seienden Tod des Menschen befürchten, liegt darin, daß die aktive Selbst- 
verantwortung des Menschen und der Menschheit heute in einem Maß 



Karl Rahner 38 

gewachsen ist, die man sich noch vor 100 Jahren, also vor einer Sekunde 
in der ganzen Menschheitsgeschichte, noch nicht einmal wirklich träumen 
lassen konnte. Die Menschheit lebt heute nicht mehr in einer ihr vorgege- 
benen, von ihr nur in winzigsten Ansätzen veränderbaren Umwelt. Die 
Menschheit hat angefangen, diese Umwelt gezielt und geplant zu homi- 
nisieren, sie hat die Welt, in der sie früher einfach lebte, zu einem Stein- 
bruch für die Erbauung einer Welt gemacht, die der Mensch erst als seine 
eigene Welt anzuerkennen bereit ist. Der Mensch hat fernerhin genetisch, 
psychologisch und gesellschaftlich sich selbst zu verändern, zu planen und 
zu manipulieren begonnen. Alles dieses Neue mag noch in den Anfängen 
stecken, man mag Katastrophen bei diesem prometheischen Unterfangen 
fürchten; aber der Anfang dieser aktiven Veränderung des Menschen und 
seiner Umwelt durch den Menschen ist gemacht und er ist grundsätzlich 
nicht mehr aufzuhalten. Damit ist natürlich dem Menschen eine unge- 
heuere Verantwortung aufgebürdet, die er früher gar nicht kannte und 
wahrnehmen mußte. Denn selbstverständlich bedeutet, das merken wir 
heute auch schon, diese Entwicklung nicht einfach den ungehemmten Sie- 
geszug in eine herrliche Zukunft von Freiheit und sorglosem Glück; diese 
Entwicklung kann ebenso leicht ein Gang in neue Tyrannei, in Absurdi- 
täten und in den Untergang werden. Die neue Verantwortung, die dem 
Menschen aufgebürdet ist, die er teils sich anmaßte, teils auf sich nehmen 
mußte in einer unanalysierbaren Einheit dieser beiden Aspekte, nimmt 
nun das öffentliche Bewußtsein und die Aufmerksamkeit des einzelnen so 
sehr in Beschlag, daß die Gesellschaft und der Einzelne den Eindruck er- 
halten, man könne sich beim besten Willen mit nichts anderem mehr be- 
schäftigen als mit dieser Aufgabe, die der Mensch für den Menschen selber 
ist, und mit der fast erdrückenden Verantwortung, die damit gegeben ist. 
So können die Menschen den Eindruck gewinnen, daß Gebet, Kult und 
überhaupt der Umgang mit Wirklichkeiten wie Gott, Gnade, Verge- 
bung der Schuld, jenseitiges Heil usw. anmuten wie eine kindliche Be- 
schäftigung, die sich in einer Traumwelt bewegt, und von dem Menschen 
abgetan werden müsse, der sich der Realität seiner Welt stellt, so wie sie 
nun einmal wirklich ist. Man gewinnt so den Eindruck, die alte Religiosi- 
tät sei höchstens noch eine Sache für alte Leute, die aus dieser Welt- 
verantwortung schon ausgeschieden sind und einen Alterstrost brau- 
chen. Auch von da aus ist es dann eine naheliegende Versuchung, das 
Christentum, das man aus den verschiedensten Gründen sachlicher oder 
taktischer Art nicht ausdrücklich für zu Ende gegangen erklären will, um- 
zuinterpretieren, auch aus dieser Not eine Tugend zu machen und zu erklä- 
ren, das Christentum sei gar nichts anderes als diese heute erst gegebene 
Weltverantwortung des Menschen, die ihn allein noch beschäftigen könne. 



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 39 

Die Antwort des Glaubens 
auf die Herausforderung durch den •Horizontalismus " 

Wir haben uns für einen kurzen Beitrag wohl genügend mit dem Sinn und 
den Ursachen jenes radikalen Horizontalismus beschäftigt, der den Heils- 
auftrag der Kirche in eine bloße Weltverantwortung umzuinterpretieren 
und auch praktisch umzufunktionieren versucht. Wir haben uns somit end- 
lich zu fragen, was im Namen des Christentums und der Kirche zu einem 
solchen radikalen Horizontalismus zu sagen ist. Bei der Beantwortung die- 
ser Frage dürfen wir uns nicht mit einem billigen Sowohl-Als-Auch begnü- 
gen, den Horizontalismus und den Vertikalismus als die beiden Dimen- 
sionen der christlichen Existenz nicht einfach nebeneinanderstellen. Es wäre 
auch zu billig, die Nächstenliebe einfach nur als eine sittliche Verpflichtung 
aufzufassen, die sich aus dem religiösen Verhältnis des Menschen zu Gott 
als einfache Konsequenz ergibt, die Gott dem Menschen auferlegt als Herr 
aller Menschen und der Welt, als Hüter der von ihm geschaffenen Welt- 
ordnung, wenn der Mensch in Frieden mit Gott leben und ihn als sein Ziel 
erreichen will. Von der Sache selbst her, von einer tiefer verstandenen 
christlichen Überlieferung her und schließlich auch von der Notwendigkeit 
her, dem Wahrheitsgehalt eines heutigen radikalen Horizontalismus wirk- 
lich gerecht zu werden, ergibt sich eine viel größere Einheit zwischen dem 
Verhältnis des Menschen zu Gott und dem zum Mitmenschen. Schon die 
Lehre Jesu selbst, der die Gottes- und Nächstenliebe als eine Einheit auf- 
faßt, in die hinein das ganze Wesen des Menschen und seiner Aufgabe 
konzentriert wird, und die Lehre des ersten Johannesbriefes, in der diese 
Einheit theologisch radikalisiert und vertieft wird, zeigen, daß die christ- 
liche Tradition von der Nächstenliebe mehr weiß, als daß sie eine morali- 
sche Forderung an den Menschen sei, die Gott zu einer Bedingung seiner 
Huld den Menschen gegenüber gemacht hat. Die christliche Lehrtradition 
hat immer betont, daß es keine Erfahrung Gottes für den pilgernden Men- 
schen auf dieser Erde gibt, die nicht durch eine Welterfahrung vermittelt 
wäre. Auch die durch die Selbstmitteilung Gottes in der Gnade konsti- 
tuierte Unmittelbarkeit des Menschen zu Gott, in der der Mensch Kind 
Gottes wird, ihn wirklich mit dem Vaternamen anreden darf, wirklich mit 
ihm als solchem in Gebet und Kult, in Geborgenheit in seiner persönlichen 
Liebe zu tun hat, ist immer vermittelt durch die Erfahrung der Welt, in der 
der Mensch sich immer schon handelnd und leidend vorfindet, wenn er 
seine persönliche Beziehung zu Gott aufnimmt und in diese notwendig sein 
Weltverhältnis einbringt. 

Dieses vermittelnde Weltverhältnis aber ist, wie die christliche Philoso- 
phie und Theologie immer deutlicher reflektiert, nicht in erster Linie und 



Karl Rahner 40 

ursprünglich ein Verhältnis zu einer sachhaften Umwelt, in der sich neben 
vielem anderen auch andere Menschen finden lassen, sondern ist primär 
ein Verhältnis zu einer Mitwelt, zum menschlichen Du, das nicht bloß 
irgendein Gegenstand in der Erfahrungswelt des Menschen ist, sondern 
ursprünglich konstitutiv ist für das Selbstverständnis des Menschen als 
Subjekt und für sein Verhältnis zur Welt. Nur an dieser personalen, ein 
Subjekt erst zu sich selbst bringenden Mitwelt gehen dem Menschen jene 
transzendentalen Erfahrungen der Freiheit, der Verantwortung, der abso- 
luten Wahrheit, der Liebe, des personalen Vertrauens auf, in welchen 
überhaupt erst eine Gotteserfahrung möglich ist, in welchen überhaupt 
erst verstanden werden kann, was mit Gott gemeint ist. Denn dieser Gott 
ist nun einmal nicht irgendeine partikuläre Gegenständlichkeit neben vie- 
len anderen (wenn auch von besonders ausgezeichneter Art), sondern nur 
gegeben als Grund, Horizont und letzter Zielpunkt der personalen Bewe- 
gung des Menschen auf die vielfältige Mitwelt hin. Daß dieser Gott in der 
Bewegung seiner gnadenhaften Selbstmitteilung auf den Menschen hin 
und in der worthaften Offenbarung ein Verhältnis zum Menschen aufge- 
nommen hat, in welchem Gott für den Menschen nicht bloß indirekt als 
immer unthematisch bleibender letzter Horizont seiner Weltbegegnung 
fungiert, sondern als er selbst in personaler Wortoffenbarung, in heilsge- 
schichtlichem Bund, in Mitteilung seines göttlichen Geistes in die innerste 
Mitte des Menschen hinein unmittelbarer Partner des Menschen wird, än- 
dert nichts an der grundlegenden Tatsache, daß der Mensch ein solcher 
Partner Gottes in Unmittelbarkeit nur sein kann als der, der durch sein 
Verhältnis zu seiner Atawelt immer und grundlegend und unersetzlich auf 
Gott verwiesen ist. Es ist unter dieser Voraussetzung selbstverständlich, 
daß das Gottesverhältnis, das so durch das Mitweltverhältnis grundlegend 
und unersetzlich vermittelt wird, nur dann richtig sein und die gnaden- 
hafte Überhöhung eben dieses Verhältnisses durch Gott selbst nur anneh- 
men und tragen kann, wenn das Verhältnis des Menschen zu seiner Mit- 
welt so ist, wie es sein muß, d. h. wenn es ein Verhältnis eines im letzten 
unbefangenen Vertrauens auf den Mitmenschen, ein Verhältnis des Sich- 
einlassens auf ihn, ein Verhältnis der Verantwortung für ihn, ein Verhält- 
nis der Liebe ist. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Mensch eigent- 
lich realisieren, was mit Gott gemeint ist, auf wen er sich eigentlich einläßt, 
wenn er anfängt, Gott zu lieben. Wir müssen noch einen Schritt weiterge- 
hen: Weil und insofern alles Verhältnis des Menschen in Erkenntnis und 
Freiheit zu seiner Mitwelt getragen ist durch den Vollzug seiner Tran- 
szendenz über das j e partikulär gegebene Einzelne seiner Erfahrung hinaus, 
in welcher Transzendenz die Verwiesenheit auf Gott schon mitgegeben und 
mitvollzogen wird, ist der freie Vollzug des richtigen Verhältnisses des 



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 41 

Menschen zu seiner Mitwelt, zum anderen Du, schon immer ein, wenn auch 
unreflektiertes und unthematisches, richtiges Verhältnis zu Gott, das als 
von der Gnade getragenes auch heilsbedeutsam ist, selbst wenn der Mensch 
dies nicht ausdrücklich reflektiert und sich nicht eigens mit einem objekti- 
vierenden und verbalen Bewußtsein sagt, daß er es schon mit Gott unausge- 
sprochen zu tun hat. Mit anderen Worten: Wo jemand in der Anerken- 
nung des absoluten Spruchs seines Gewissens in wirklich selbstloser Liebe 
sich selbst wirklich zu überschreiten vermag auf den Nächsten hin, ist schon 
unthematisch, aber in aller Wahrheit eine Bewegung auf Gott hin im 
Gange und angenommen, die von der Gnade inauguriert und überhöht, 
Heilsereignis im strengsten Sinne des Wortes bedeutet, und zwar auch 
dann, wenn dieser Mensch ohne seine Schuld noch nicht zu einer ausdrück- 
lichen Anerkennung des ersten Grundes und des letzten Zieles dieser 
gleichzeitig horizontal und vertikal verlaufenden Bewegung gekommen 
ist, wenn er in seinem reflektierenden Bewußtsein noch meint, A-theist zu 
sein. 

Natürlich bedeutet all dies nicht, daß ein Mensch dort, wo er durch Of- 
fenbarung und Gnade zur reflexen Erkenntnis der letzten Implikationen 
seines positiven und liebenden Verhältnisses zur Mitwelt gekommen ist, 
und also weiß, daß er es darin unvermeidlich mit Gott zu tun habe, er be- 
rechtigterweise dieses in seinem Weltverhältnis schon implizit und unver- 
meidlich gegebene Gottverhältnis in ein Stadium des Unreflexen und Un- 
beachteten zurückfallen lassen dürfte. Wo dies wirklich ernsthaft in Frei- 
heit geschähe, würde auch das implizite und unthematische Verhältnis zu 
Gott durch die Freiheit verneint, wenn dadurch auch nicht aufgehoben, und 
würde so auch das liebende Verhältnis zum mitmenschlichen Du in dem 
freien Nein zum letzten Grund und Ziel dieses Verhältnisses aufgehoben. 
Aber es bleibt dabei: Verhältnis zum Nächsten und Verhältnis zu dem, was 
wir Gott nennen, stehen in einem gegenseitigen BedingungsVerhältnis; das 
eine oder andere Verhältnis kann mehr oder weniger ausdrücklich reflek- 
tiert und verbal objektiviert werden, in dieser Beziehung können die man- 
nigfaltigsten Konstellationen und Variationen gedacht und gegeben sein, 
aber beide Verhältnisse bedingen sich gegenseitig. Horizontalismus und 
Vertikalismus können zwar im Menschen im Modus der freien Annahme 
der Liebe oder im Modus der Ablehnung, des Hasses, im Menschen gege- 
ben sein, aber in der einen oder anderen Weise sind beide unaufhebbar 
und beide gegenseitig voneinander abhängig. Es kann daher auch so sein, 
daß das ausdrücklich verbale und von dem Konsens der gesellschaftlichen 
Meinung getragene Gegebensein Gottes so selbstverständlich zu sein 
scheint, daß die Nächstenliebe nur eine sekundäre moralische Konsequenz 
aus dieser Gegebenheit Gottes zu sein scheint; und es kann umgekehrt so 



Karl Rahner 42 

sein, daß wegen des Fehlens einer theistischen öffentlichen Meinung der 
Einzelne zu einer Erfahrung Gottes nur und scheinbar sekundär kommt, 
wenn er in letzter einsamer Verantwortung, unbelohnt und gleichsam ohne 
Rückkehr zu seinem egoistischen Ich sich auf das andere Du übersteigt. Bei 
allem geschichtlichen Wandel des Verhältnisses zwischen dem vertikalen 
und dem horizontalen Moment an der Selbsttranszendenz des Menschen 
bleibt das Grundverhältnis zwischen Horizontalismus und Vertikalismus 
dasselbe. 

Dieses unlösbare Ineinander ursprünglicher Art in der Beziehung des 
Menschen zu Gott und zum Nächsten, innerhalb dessen nur verstanden 
werden kann, was Gott eigentlich ist und auch was der Nächste, macht das 
eigentliche Grundverständnis des Christentums vom Menschen aus. Das 
Christentum fügt somit dem Horizontalismus nicht als ein Neues und Zu- 
sätzliches die vertikale Dimension des Menschen hinzu, legt ihm nicht ihn 
spaltend zwei Verpflichtungen auf, sondern enthüllt nur in dem, was man 
in einem sehr ungenauen und mißverständlichen Bild die vertikale Dimen- 
sion, den Vertikalismus nennen kann, die letzte Radikalität, die letzte 
Würde und die letzte Geborgenheit des Verhältnisses des Menschen zu 
seinem mitmenschlichen Du, wenn es von Gott spricht. Dadurch wird, um es 
ausdrücklich zu betonen, Gott nicht zur Chiffre für die Würde und die Zu- 
kunft des Menschen, so daß im Grunde doch wieder nur der Mensch allein 
und der Horizontalismus übrigblieben. Der Mensch ist nun einmal das- 
jenige Seiende, das sich selbst nur hat, findet und vollendet, wenn es sich 
selbst transzendiert auf dasjenige hin, ohne das dieses Seiende in der End- 
lichkeit ersticken würde und das selbst unendlich mehr als der Mensch ist. 
Man kann oder könnte natürlich mit Pascal sagen, daß auch der Mensch 
unendlich mehr ist als bloß Mensch, und man könnte von da aus sagen, 
daß mit dem Horizontalismus alles vom Menschen gesagt ist, was von ihm 
zu sagen ist, vorausgesetzt nur, daß man das Wort Pascals vom Menschen, 
der unendlich mehr ist als Mensch, wirklich ernstnimmt und dieses Ernst- 
nehmen eben nur deutlich bleibt und realisiert wird, wenn der Mensch an- 
erkennt, daß er sich erst gefunden und in seiner letzten Wahrheit ange- 
nommen hat, wenn er anbetend, dankbar, ja selig jubelnd sich aufgibt in 
den hinein, der unendlich mehr ist als der Mensch und gerade so das in- 
nerste und endgültige Leben des Menschen selbst in Gnade werden wollte. 

So bleibt es schließlich doch, sollen nicht Mißverständnisse und radikal- 
tödliche Verkürzungen im Selbstverständnis des Menschen entstehen, bei 
der Einheit und dem gegenseitigen Bedingungsverhältnis von Horizonta- 
lismus und Vertikalismus. Und bei dieser Einheit ist es selbstverständlich, 
daß der Vertikalismus auf Gott hin, insofern er vom Horizontalismus auf 
den Menschen hin unterschieden werden kann und muß, die größere 



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 43 

Würde hat und an sich die radikalere Pflicht des Menschen bedeutet. Wenn 
man dies aber sagt, muß man gleich noch einmal hinzufügen, daß beide Di- 
mensionen sich absolut gegenseitig bedingen, daß man Gott nicht finden 
kann, es sei denn im Nächsten, daß es, zumal wegen der Menschwerdung 
Gottes, keine Liebe zu Gott in Wahrheit geben könne, die nicht ihre ganze 
Radikalität der Liebe zum Menschen mitgeteilt hätte. Wer also die höhere 
Würde und die radikalere Pflicht der Gottesliebe betonen will und dies 
grundsätzlich mit Recht tut, darf dabei nicht meinen, er habe es mit sich 
gegenseitig Konkurrenz machenden Größen zu tun, bei denen er der einen 
nur alles geben könnte, indem er der anderen etwas nimmt. Das Christen- 
tum in seinem wahren Verständnis verteidigt den Vertikalismus, weil es 
weiß, daß ohne ihn der Horizontalismus auf die Dauer nicht bestehen kann 
oder höchstens in einer glücklichen Inkonsequenz bestehen wird, in der aus- 
drücklich Gott geleugnet oder von ihm abgesehen wird, um ihn implizit, 
eben in der Absolutheit der Nächstenliebe doch wieder zu bejahen. Wer 
einen konsequenten Horizontalismus vertreten wollte, müßte sich fragen 
und anderen Rechenschaft darüber geben, was vom Menschen übrigbleibt, 
wenn er nicht der Mensch Gottes ist. Ein solcher Mensch wäre eben doch 
nur das kurzlebige Produkt einer blinden Natur, ein Wesen, das zu seinem 
eigenen Unglück zum Bewußtsein seiner Endlichkeit gekommen ist, in sich 
und in seinen Werken letztlich doch zum Untergang verurteilt. Es kann 
einer diesen Menschen in einem unbegründbaren Heroismus dennoch ab- 
solut ernstnehmen. Aber er kann gefragt werden, warum er dies eigentlich 
tue, warum er nicht den anderen als ein im letzten gleichgültiges Indivi- 
duum einer vergänglichen Spezies Mensch im Konfliktsfall, der gar nicht 
immer vermeidbar ist, einfach als seinen Feind betrachte, und ein solcher 
Mensch kann gefragt werden, warum er sich denn so hartnäckig und ver- 
zweifelt gegen die von ihm im Grunde seiner absoluten Nächstenliebe doch 
bejahten Implikationen sträube, die Gott beinhalten, warum er nicht auch 
noch den Mut habe, hoffend gegen alle Hoffnung an einen seligen Ausgang 
seiner radikalen Nächstenliebe inmitten der Absurdität des Daseins zu 
glauben. 

Das epochal neue Verhältnis von •Horizontalismus" und •Vertikalismus" 

Wenn so das Christentum von seinem immer gegebenen und bleibenden 
Selbstverständnis her an der unaufhebbaren Einheit in Differenz von Got- 
tes- und Nächstenliebe festhält, dann ist damit nicht gesagt, daß in unserer 
Zeit nicht ein epochal neues Verhältnis von Horizontalismus und Vertika- 
lismus entstanden sei. Wir haben dieses neue Verhältnis zwischen den bei- 
den bleibenden und sich gegenseitig bedingenden Dimensionen des Men- 



Karl Rahner 44 

sehen im Lauf unserer Überlegungen schon öfters gestreift. In einer Zeit, 
in der für die Gesellschaft und die öffentliche Meinung die Existenz Gottes 
und das richtige Verständnis dessen, was mit diesem Wort überhaupt ge- 
meint sei, keine Selbstverständlichkeiten mehr sind, ist das Geheimnis der 
Liebe zu einem Du, auf das hin der Mensch sich gewissermaßen ohne Rück- 
kehr übersteigt, der immer neue und unerläßliche Generationspunkt, an 
dem der einsame, von einer Öffentlichkeit nicht mehr getragene und be- 
schützte Glaube des Einzelnen an Gott immer neu entstehen muß. In dieser 
Nächstenliebe, an ihrem Anspruch auf ewige Gültigkeit, an dem darin am 
radikalsten in Erkenntnis und Freiheit vollzogenen Ausgang des Menschen 
aus sich selbst wird für den Menschen von heute erst klar, was mit Gott und 
seiner Existenz gemeint ist, in einer Weise klar, deren er in früheren Zeiten 
gar nicht bedurfte. Eine so entstehende Gotteserfahrung hat aber dann auch 
eine Klarheit und radikale Tiefe in der Existenz des Menschen, wie sie 
früher nicht gegeben war, da man doch immer versucht war, diese Gottes- 
erfahrung durch eine bloß von außen kommende Indoktrination von der 
Existenz Gottes zu ersetzen. Wenn in diesem Sinne der Horizontalismus 
heute einen gewissen Vorrang vor dem Vertikalismus hat, so muß das nicht 
dem grundlegenden Selbstverständnis des Christentums widersprechen. 
Wenn die Kirche heute in ihrer Verkündigung dem Menschen zurufen 
würde: Liebe den Nächsten, liebe ihn über den Umkreis deines privaten, 
des Egoismus immer verdächtigen Umkreises hinaus, liebe ihn auch dann 
noch, wenn das in seinen letzten Konsequenzen dir wie eine tödliche Selbst- 
aufgabe erscheinen wird, dann wirst du mit der Zeit schon innewerden, was 
mit Gott und der Liebe zu ihm gemeint ist, wenn du dich nur vertrauens- 
voll und ohne Vorbehalt dieser einen Bewegung deiner Existenz überläßt, 
dann würde die Kirche nur das verkünden, was sie eigentlich immer schon 
dem Menschen nahezubringen versuchte. 

Daß für eine solche Akzentsetzung in der Predigt der Kirche heute ein 
früher so nicht gegebenes Bedürfnis vorhanden ist, wurde schon im Zu- 
sammenhang des dritten Grundes für den heute drohenden Horizontalis - 
mus gesagt. Wo eine ganz neue Verantwortung auf den Menschen in einer 
dynamisch gewordenen Welt zukommt, wo eine solche Verantwortung 
noch nicht selbstverständlich geworden und noch nicht genügend eingeübt 
ist, muß sie besonders betont und in den Vordergrund gerückt werden, auch 
wenn darüber eine Zeitlang bei der Endlichkeit des menschlichen individu- 
ellen und kollektiven Bewußtseins anderes in den Hintergrund tritt. Es 
ist dann im Leben der Kirche nicht anders als im individuellen Leben: Das 
je jetzt Dringlichste und Gebotene, das Vorzuziehende und im Augenblick 
unter Hintansetzung von anderem zu Tuende muß nicht immer das auch 
objektiv Bedeutsamste und Würdigste sein. Ein Christ darf am Sonntag 



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 45 

unter Versäumnis des Anbetungskultes Gottes in der Eucharistie sein Haus 
löschen, wenn es nun einmal gerade am Sonntag brennt. In der Gefahr 
eines allgemeinen Brandes unserer Welt darf auch die Kirche unter Um- 
ständen die Pflicht der Nächstenliebe radikaler betonen, als sie es in frühe- 
ren Zeiten getan hat, weil die Weltverantwortung der Christen ganz neue 
Aufgaben und Verpflichtungen in sich enthält, die früher einfach nicht ge- 
geben waren. Wenn ein Horizontalismus nichts anderes wollte, als die 
Überzeugung zu wecken und zu verbreiten, daß die Christen noch in viel 
radikalerer Weise als bisher endlich die Aufgabe der Stunde, ihre Welt- 
verantwortung erkennen und realisieren, wäre ein solcher Horizontalismus 
als epochales Charakteristikum dieser Zeit der Kirche nur zu loben. Daß 
eine Kirche bei ihrer Komplexheit auch bei einem solchen neu praktizierten 
Horizontalismus ihren Kult, ihre Theologie, die Pflege innerlich religiöser 
Beziehung auf Gott hin nicht einfach für ein paar Jahrzehnte einstellen 
kann, wie manche naiv-idealistische Gemüter meinen, ist selbstverständ- 
lich. Auch in der Kriegszeit wird in einer Gesellschaft nicht bloß Kriegs- 
material produziert und geschossen. Auch die radikalsten Vertreter einer 
säkularisierten Verantwortung für die Welt, für die unterentwickelten 
Völker, auch die radikalsten Kämpfer mit Waffen gegen die Ungerechtig- 
keit der Welt gehen einmal spazieren, erholen sich, freuen sich des Daseins 
usf. Auch eine ihrer Weltverantwortung radikal bewußte Christenheit darf 
noch beten, Theologie treiben, sich Gottes und seines Friedens erfreuen, 
Gott danken und ihn loben. Und wenn man alle diese Dinge genauer be- 
trachten würde, würde man merken, daß sie für eine Wahrnehmung einer 
radikalen Weltverantwortung auf die Dauer nur sehr nützlich sein kön- 

nen. 

Was hat die Kirche zur Humanisierung der Welt beizutragen? 

Wir können nun uns unmittelbar dem Thema unserer Überlegungen zu- 
wenden, so wie es am Anfang formuliert worden war. Wie steht es mit 
dem Heilsauftrag der Kirche in dessen Verhältnis zur Humanisierung der 
Welt? Bevor wir in aller Kürze und im Bewußtsein davon, daß eine Ant- 
wort erschöpfender Art viel komplexer und differenzierter als unsere hier 
sein müßte, eine Antwort zu geben versuchen, muß noch eine Vorbemer- 

kung vorausgeschickt werden. 
Nächstenliebe bedeutet nicht nur Gesinnung, sondern konkrete Tat, in 

der der Mensch selbstlos und unter eigenen Opfern, und zwar auch sachge- 
recht dem anderen Menschen zu Hilfe kommt. Die sachgerechte Hilfe- 
leistung, in der sich die Nächstenliebe realisieren muß, ist nun weitgehend 
eine Sache, die menschlicher Erfahrung bedarf, bei der eine Zusammen- 



Karl Rahner 45 

arbeit zwischen Menschen verschiedenster Interpretation des menschlichen 
Daseins möglich und notwendig ist, ist also eine Sache, die gar nicht in 
ihrer Konkretheit der Weisungsgewalt der Kirche in ihrem Amt unter- 
steht und unterstehen kann, so sehr sie eine Sache der Christen der Kirche 
ist und bleibt. Insofern schon kann die Humanisierung der Welt, die Kon- 
kretisation und Organisation der Weltverantwortung gar nicht unmittel- 
bar oder gar ausschließlich Sache der Kirche des Amtes und der gesell- 
schaftlichen Organisation sein. Daß es eine im guten Sinne säkulare Welt 
mit ihren Möglichkeiten und selbstgewählten Zielen, mit ihren Institutio- 
nen und Organisationen, mit ihrem Pluralismus und unvermeidbarem Ant- 
agonismus gibt, die nicht (weder de facto, noch grundsätzlich) der unmit- 
telbaren Steuerung der Amtskirche Untertan ist, die vielmehr autonom ist, 
das ist eine von der Kirche selbst ausdrücklich anerkannte Tatsache. Damit 
ist schon gegeben, daß das Subjekt unmittelbarer Humanisierung der Welt, 
also die unmittelbare Wahrnehmung, Konkretisierung und Durchführung 
des horizontalen Auftrags der Menschen gar nicht bei der Kirche liegt und 
liegen kann, daß es also im Grunde einen merkwürdigen Klerikalismus 
und Sakralismus bedeuten würde, wenn man von der Kirche im Ernst ver- 
langen würde, sie solle sich als unmittelbarst verantwortliches Subjekt für 
die Weltaufgabe der heutigen Menschheit empfinden. Die Kirche kann und 
muß dem Menschen von heute, soweit das nur möglich ist, seine Weltver- 
antwortung nahebringen, die letzte Tiefe dieser Verantwortung, die ewi- 
ges Heil oder Unheil für den Menschen bedeutet, ihm enthüllen und 
erschließen; die Kirche kann immer wieder Gruppen von zu ihr gehörenden 
Christen ermuntern, sich zu organisieren im Dienst an dieser Humanisie- 
rung der Welt, sich dabei von den letzten christlichen Motivationen inspi- 
rieren zu lassen, sich selbst dann noch auf diese christliche Motivation zu 
berufen, wenn ihre Berechtigung von anderen Christen und christlichen 
Gruppen bestritten wird; die Kirche kann sogar auch in ihrem Amt, wenn 
gewünscht und nützlich, dann profanen Institutionen in ihren Bestrebun- 
gen Hilfe leisten, wenn diese Nahziele eindeutig der Würde und der Frei- 
heit des Menschen dienen und somit als auch christlich anerkannt werden 
können. Die Kirche als ^mfjkirche ist aber nicht das unmittelbare und 
eigentliche Subjekt der konkreten Realisation der Humanisierung der 
Welt. Gerade wenn sie sich in dieser Hinsicht nicht zuständig erklärt, dabei 
aber in exemplarischer Weise innerhalb ihres eigenen Lebens in der unse- 
rer Zeit entsprechenden Weise Respekt vor der Freiheit und Würde des 
Menschen lebt und darstellt, kann sie eine kritische Instanz sein teils durch 
ihr Amt, teils durch ihre anderen Glieder gegenüber den gesellschaft- 
lichen Verhältnissen mit all dem, was daran evolutionär oder revolutionär 
zu verändern ist. 



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 47 

Wenn die Kirche so die Welt freigibt in ihre eigene Verantwortung 
hinein, die die Kirche der Welt gar nicht abnehmen will, wird sie erst frei 
für ihren eigentlichen Heilsauftrag, den sie allein erfüllen kann. Zwar 
wird das Heil selbst vom Menschen in der ganzen Breite seiner vom Geiste 
Gottes überall durchwalteten Existenz vollzogen, zwar gibt es in diesem 
Sinne keinen abgegrenzten sakralen Bereich, in dem allein der Mensch es 
mit Gott zu tun hätte. Aber eben dies, daß die ganze menschliche Existenz 
und so die ganze Welt in allen ihren Dimensionen letztlich in das Leben 
Gottes hineinreichen, daß es keine Horizontale ganz heil gibt ohne Ver- 
tikale, daß wir durch Gottes Gnade erst so befreit sind, daß wir die Welt 
gebrauchen und genießen können, dem Nächsten ohne Vorbehalt uns öff- 
nen können, ohne von dieser Um- und Mitwelt versklavt zu werden, ohne 
sie vergötzen zu müssen, um sie aushalten zu können, das alles muß der 
Welt immer neu verkündet werden, für all das muß der Welt immer auch 
im leibhaftigen Zeichen Gott in seiner Gnade als innerste Entelechie der 
Welt selbst angeboten und mitgeteilt werden. Und über das alles hinaus 
muß Gott selbst im Geist und in der Wahrheit angebetet werden, muß 
seine geschichtlich leibhaftige Selbstzusage im Tod und der Auferstehung 
Jesu Christi immer aufs neue angenommen und gefeiert werden, gerade 
weil diese Selbstzusage Gottes an die Welt überhaupt geschieht. All das ist 
im Heilsauftrag der Kirche gegeben. 

Man sage nicht, es sei damit bloß eine kraftlose, ineffiziente Ideologie 
statuiert, die am realen Gang der Welt in ihrer horizontalen Richtung 
nichts ändere. Selbst ein realistischer Marxismus weiß, daß der ideologische 
Überbau auf die reale Basis zurückwirkt. Jede wirklich realistische, räum- 
lich und zeitlich sich weit erstreckende Beurteilung der menschlichen Exi- 
stenz weiß, daß das sogenannte Ideologische selbst ein Teil der Wirklich- 
keit ist, ohne den auch das Andere beim Menschen nicht bestehen könnte, 
weil er auch in seiner sogenannten Natur ohne Kultur nicht existenzfähig 
ist. Ideologie ist kein Luxus, den man auch abschaffen könnte. So hat der 
Heilsauftrag der Kirche auch in der vertikalen Richtung auf Gott hin eine 
unmittelbare Bedeutung für die Aufgabe des Menschen in seinem eigenen 
Bereich. Wenn die Sonne Gottes einmal wirklich untergegangen wäre, 
wenn der Mensch das Vermögen seiner bisherigen Geschichte an •Ideolo- 
gie" einmal restlos verbraucht hätte, wenn die Kirche ihren Heilsauftrag 
nicht mehr ausüben würde, der scheinbar so nutzlos und gerade so unersetz- 
bar ist, dann erst würde sich zeigen, daß der Mensch sich selbst auch ver- 
loren hat, daß, was er vorher skeptisch als Illusion abzutun versucht war, 
absolut lebensnotwendig ist, daß er nur bei sich ist und sich auszuhalten 
vermag, wenn er über sich selbst hinausgreift, glaubend, hoffend, liebend 
in jenes Geheimnis hinein, das wir Gott nennen. Diesem Geheimnis, das 



Hans Roth 4g 

das übermenschliche Geheimnis des Menschen selbst ist, dient der Auftrag 
der Kirche. Je besser sie diesen Heilsauftrag wahrnimmt, absichtslos und 
scheinbar den Menschen in seinen Nöten vergessend, um so mehr hütet und 
bewahrt sie den Menschen auch in seiner weltlichen Aufgabe, der Huma- 
nisation seiner eigenen Welt. 

Überlegungen zum Gruppenleben 
in religiösen Institutionen 
Hans Roth SJ, Feldkirch (Österreich) 

Mit nicht geringem Erstaunen verfolgt man zur Zeit, wie die Idee des 
Kleingruppenlebens die katholischen Orden und Genossenschaften (aber 
auch etwa Priesterseminare) erfaßt hat. Die Auflösung von größeren 
Gemeinschaften in kleinere Wohn- und Arbeitsgruppen wird mehr und 
mehr als Notwendigkeit für die innere Reform angesehen. Dieses Phäno- 
men ist überall zu beobachten, sowohl in der westlichen Welt wie auch in 
Entwicklungsländern mit noch zum Teil ganz anders gelagerten sozialen 
Verhältnissen. Man ist geneigt, von einem echten Merkmal des Aufbruchs 
in kirchlichen Institutionen zu reden. Von vereinzelten Ausnahmen abge- 
sehen, sind leider die Erfahrungen, die von solchen Kleingruppen bereits 
gemacht wurden, noch kaum allgemein zugänglich. Trotzdem wäre man 
froh, mehr an Information zu erhalten. Die Experimente scheinen mit recht 
unterschiedlichem Erfolg zu verlaufen1. Das ist nicht allzu verwunderlich, 
falls man einmal über die dabei auftretenden Veränderungen nachdenkt. 

Der folgende Beitrag will versuchen, einmal den Fragen nachzugehen, 
die bei einer solchen Umstrukturierung der Großkommunitäten zum Vor- 
schein kommen. Er ist aus der Konfrontation eines Architekten mit der 
Ordensgemeinschaft der Jesuiten, in der er selber lebt, herausgewachsen. 
Dem Verfasser war der Auftrag erteilt worden, eines ihrer Studienhäuser 
mit über 200 Studenten in kleinere Wohneinheiten umzubauen. Der Bei- 

1 Ton Nuy OSB, Nieuwe Religieuze Leefgroepen. Orientatiecentrum, Tilburg 1969. - Wat 
zijn religieuze kommune's, in: de heraut. 1970 nr. 7-8. 




