Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt
Karl Rahner SJ, Miinchen — Miinster i. W.

Der ,Horizontalismus® im Christentum und in der Kirche der Gegenwart

Hiresien, die das Christentum, das christliche Leben und das richtige Ver-
standnis des Auftrages der Kirche bedrohen, hat es immer gegeben. Sie
sind eine mit der irdischen Existenz des Glaubens und der Kirche immer
gegebene Gefahr. Frither bezogen sich die Hiresien, die, wie das Wort
»Haresie“ = Spaltung andeutet, im Inneren der Kirche entstanden, vor
allem auf bestimmte Einzelpunkte der christlichen Lehre und des christ-
lichen Lebens, so dafl man darum schon begrifflich Hiresie von der Apo-
stasie, dem Abfall vom Christentum als ganzem unterschied. Heute bedroht
eine Lehre und ein Lebensstil Christentum und Kirche, die zwar aus der
Kirche heraus entstehen, gar nicht ausdriicklich als Verwerfung des Chri-
stentums auftreten, die Menschen gar nicht aus der Kirche herausfiihren
wollen, und die doch der Sache nach schon eigentlich mehr als eine Haresie
bedeuten, auf eine Aufhebung des Christentums der Sache nach hinauslau-
fen, also das sind, was man in der traditionellen Terminologie Apostasie
nennen miifite. Dabei ist natiirlich die Frage nach der subjektiven Absicht
derjenigen noch ganz offen, die solche Tendenzen in Lehre und Leben der
Kirche vertreten. Wir meinen hier die Ansicht, daff das Eigentliche des
Christentums, der in allen seinen Lehren eigentlich allein gemeinte Kern,
der eigentliche Auftrag der Kirche in etwas bestehe, was man einfach
»Nachstenliebe“ oder (weil dieses Wort einen vielleicht zu individualisti-
schen und pietistischen Klang fiir die Vertreter dieser Richtung hat) ,ge-
sellschaftspolitisches und gesellschaftskritisches Engagement®, , Weltver-
antwortung“ nennen kénnte. Man hat diese Tendenz auch schon als reinen
»Horizontalismus“ gekennzeichnet.

Es ist fiir uns im Augenblick unerheblich, wo und in wieviel Menschen
und Einzelkirchen innerhalb der Gesamtkirche eine solche Tendenz auf-
tritt, ob sie wirklich in der radikalen Einseitigkeit oder mehr als Vorbeto-
nung einer Tendenz ohne radikale Exklusivitdt vertreten wird. Diese
kirchenhistorische und kirchenpolitische Gegenwartsfrage soll uns hier
nicht beschiftigen. Wir meinen hier einen radikalen Horizontalismus, also
jene Lehre und Lebensinterpretation, die das im Christentum, seiner Lehre
und in Wahrnehmung der Aufgabe der Kirche eigentlich Gemeinte in der
Verantwortung fir den Menschen, fir die menschliche Gesellschaft allein



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 33

erblickt, ,Gott“ nur als eine Chiffre anerkennt (altmodisch und ersetzbar
oder aus irgendwelchen Griinden nicht entbehrlich) fiir den Menschen
selbst, seine unantastbare Wiirde, seine ihm noch zu erkimpfende Zukuntft.
Wir meinen hier jene Lehre und jenen Lebensstil, fiir die alle theologi-
schen Begriffe, aller Kult und alles Gebet nur langsam zu ersetzende oder
vielleicht auch bleibend niitzliche Stichworte und Ubungen eben dieser tati-
gen Verantwortung sind, die jeder Mensch fiir den anderen tréigt. Fiir eine
solche Tendenz ist dann Jesus nur das produktivste und vielleicht (aus
irgendwelchen, nicht ganz ersichtlichen Griinden) unersetzliche Vorbild fir
dieses Engagement fiir den Néchsten und eine bessere Gesellschaft auch in
einem Kampf auf Leben und Tod gegen die herrschenden religiosen und
politischen Gewalten; fiir diese Tendenz ist Gebet nichts als sich selbst-
kritisch prifende Erinnerung an den Néchsten und an seine Pflicht ihm ge-
geniiber, ist Eucharistie die Feier der eigenen Gemeinschaft im Blick auf
ihr produktives Vorbild, auf Jesus und sonst eigentlich nichts. Dementspre -
chend sind natiirlich auch die iibrigen Glaubenssitze des Christentums um-
zuinterpretieren, was hier im einzelnen natiirlich nicht dargestellt werden
kann.

Von da aus, das ist selbstverstdndlich, hat die Téatigkeit der Kirche, wo
sie nicht gegen ihr eigenes eigentliches Wesen zu den sich selbst verteidi-
genden, etablierten und unterdriickenden Michten in der Gesellschaft ge-
hort oder gehoren will, in einer Erziehung der Menschen zu solchem indi-
viduellen und kollektiven Engagement des Menschen fiir den anderen und
in der konkreten Ubernahme solchen gesellschaftlichen Engagements fiir die
Armen, die Unterdriickten, die Ausgebeuteten, die Leidenden in den ein-
zelnen Volkern und unter den Vélkern zu bestehen. Der Auftrag der Kir-
che, der diesem Verstindnis des Christentums gerecht wird, kann nur in
einer Humanisierung der Welt bestehen oder er wird mindestens heute
zwangslaufig zo einer Ablenkung der Menschen von ihrer eigenen Auf-
gabe, zu einer Verteidigung repressiver Machte in der Gesellschaft, zum
Opium des Volkes, das heute nicht mehr notwendig ist, weil es heute wirk-
lich moglich ist, den Menschen aus der Vielfalt seiner Sklavereien und
Selbstentfremdungen zu erlésen, so dafl es keines Analgetikums gegen den
Schmerz der frither uniiberwindbaren Selbstentfremdung mehr bedarf.

Es ist, wie gesagt, fiir unsere Absicht hier gleichgiiltig, ob und wieweit
ein solcher Horizontalismus in Lehre oder Leben in wirklich chemischer
Reinheit und absoluter Radikalitdt auftritt, ob diesbeziiglich die Verhalt-
nisse in den einzelnen christlichen Kirchen genau dieselben sind, ob Ver-
treter eines solchen Horizontalismus ihn mehr und in vielleicht gliicklicher
Inkonsequenz als eine heute gebotene Akzentsetzung innerhalb des ganzen
Christentums betrachten, das sie immer noch als Ganzes zu bejahen bereit



Karl Rahner 31

sind. Selbst wenn wir hier einen Horizontalismus voraussetzen wiirden,
den es in der hier gemeinten Radikalitit reflex noch gar nicht so oft innerhalb
der Kirchen gibt, hat eine solche Uberlegung doch ihre Bedeutung. Denn
es ist nicht zu bezweifeln, dafl esunter evangelischen und katholischen Chri-
sten, d. h. unter solchen, die von Haus aus zur Kirche gehdren und aus ihr
auszuziehen nicht gewillt sind, diesen radikalen Horizontalismus gibt, so
daf} ihm gegentiber ein eindeutiges Nein zu sprechen nicht die Bekdmpfung
eines Gegners ist, der gar nicht existiert. Und iiberdies ist es niitzlich,
Konsequenzen deutlich zu machen, die unreflektiert und latent in Haltun-
gen und Lebenspraxen solcher schon stecken, die noch durch die kirchliche
Lehre von frither zu sehr mitgepragt sind, als daf sie sich schon explizit zu
einem radikalen Horizontalismus bekennen konnten. — Damit keine Mifi-
verstindnisse entstehen, sei noch ausdriicklich betont, dafl die ernsthaften
Vertreter einer sogenannten ,politischen Theologie“ mit diesem radikalen
Horizontalismus nichts zu tun haben und somit hier auch in keiner Weise
gemeint sind. — Unser Thema bezieht sich nach seiner ausdriicklichen An-
gabe auf den Heilsauftrag der Kirche, fragt also, ob dieser Auftrag der
Kirche als solcher sich nur auf die Humanisierung der Welt und sonst nichts
beziehe. Aber um dieses Thema wirklich vom Grund der Sache her zu be-
wiltigen, ist eben doch dieser radikale Horizontalismus selbst in seinen
Grinden und in sich zu bedenken und zu fragen, was zu ihm ein echt und
total verstandenes Christentum wirklich zu sagen hat. Dann ndmlich ergibt
sich die Frage nach Inhalt und eigentlichster Richtung des Auftrags der
Kirche von selbst.

Woher das platzliche Auftreten des ,Horizontalismus“?

Wir fragen zunichst nach den Griinden fir das plotzliche Auftreten eines
solchen radikalen Horizontalismus in der Kirche. Man konnte ja zundchst
einfach denken, es handle sich bei diesem Horizontalismus einfach um jene
areligiose Nichstenliebe, jenen sdkularen Humanismus, jenen ethisch fun-
dierten Sozialismus, die es schon lange auflerhalb des Christentums und
der Kirche gibt, und man konnte sich somit wundern, warum und wieso so
etwas plotzlich die Lehre werden kdnne, die nun innerhalb der Kirche und
als die neueste und einzig wahre Interpretation des Christentums und der
Aufgabe des Christen und der Kirche auftritt. Dafiir, dafl eine solche sdku-
larisierte Interpretation des menschlichen Daseins nun plétzlich als das
wahre Christentum selbst auftritt, miissen Griinde vorhanden sein, die es
so frither, und zwar als auf die Kirche selbst wirksame, nicht gegeben hat.
Ich meine, man konne drei Griinde nennen, die in ihrem Zusammenwirken



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 35

und naturlich nicht als einzelne fur sich fiir diesen sidkularisierten Horizon-
talismus verantwortlich sind, der plétzlich als innerkirchliche Gefahr und
Haresie auftritt.

1. Tendenz zur Entmythologisierung

Zunichst ist unter diesen Griinden die Tendenz einer , Entmythologisie-
rung“ zu nennen. Grinde, Sinn, Grenzen, Grenziiberschreitungen, ge-
schichtlicher Ablauf dieser Entmythologisierungstendenz in der christlichen
Theologie, in der Exegese, in der Kirche konnen hier natiirlich nicht darge-
stellt werden. Es soll nur ganz schlicht gesagt werden, dafl durch die reflexe
Erfassung aller geschichtlichen Wirklichkeiten als geschichtlich wandel-
bare und bedingte, also durch den Historismus, und durch den natiirlich
selbst Jahrhunderte dauernden Prozefl des Wandels eines antiken Welt-
bildes, das auch noch das Mittelalter beherrschte, in das heutige Weltbild
einer rationalen Naturwissenschaft, einer modernen Psychologie und der
heutigen Gesellschaftswissenschaften hinsichtlich des ganzen christlichen
Glaubens gefragt werden mufi, was ihre Inhalte innerhalb heutiger Ver-
stdndnishorizonte eigentlich meinen, wo und wie zwischen eigentlich Ge-
meintem und glaubensmifig verbindlich Bleibendem einerseits und Vor-
stellungsmodellen andererseits unterschieden werden musse, die einmal
selbstverstindlich und fir das Glaubensverstindnis hilfreich waren, jetzt
aber nicht mehr giiltig sind, und, wo sie dennoch beibehalten werden, das
Verstindnis des im Glauben verbindlich Gemeinten nur erschweren oder
sogar unmoéglich machen. Insofern ist natiirlich heute eine ,Entmythologi-
sierung“ notwendig und dringlich und wird als notwendig von der kirch-
lichen Theologie anerkannt, wenn auch gleichzeitig zu sagen ist, daf} alle
Theologie durch alle Jahrhunderte hindurch immer das Geschift einer sol-
chen Entmythologisierung betrieben hat, wenn man darunter gar nichts
anderes versteht als die immer neu notwendige Begegnung des sich selbst
unvermeidlich mit zeitbedingten Begriffen aussprechenden Glaubens und
des sich immer wandelnden profanen Daseinsverstindnisses. Weil aber
diese Aufgabe der so verstandenen Entmythologisierung umfassender,
dringlicher und sich rascher vollziechend geworden ist, ist natiirlich auch
die Versuchung und die Gefahr gewachsen, unaufgebbare Wahrheiten des
Christentums abzustofen unter der Behauptung, sie gehorten gar nicht zu
dem eigentlich im Christentum Gemeinten und Gelebten, sondern seien
nur alte und jetzt veraltete Weisen, in denen eine frithere Christenheit
das eigentlich Gemeinte sich nahezubringen suchte. Von da aus wird ein
erster Grund fir die Tendenz eines radikalen Horizontalismus sichtbar:
Fir ihn gehort auch Gott zu jenen alten und veralteten Worten, unter
denen sich das Christentum sein Eigentlichstes, eben die liebende Verant-



Karl Rahner 36

wortung fir den Nachsten gegenstindlich machte und so verstandlicher
darstellen konnte. Gott ist also auch eines der Worte, die entmythologisiert
werden missen, so wie es im Grunde schon die Religionskritik eines Feuer-
bach und eines Marx gefordert hatten. Entmythologisiert man das Wort
Gott, so bleibt der Mensch. Weil man ihn, diesen Menschen, friher nicht
meinte ernstnehmen zu konnen in seinem unendlichen Anspruch, mytholo-
gisierte man ihn und nannte ihn Gott, freilich indem man ihn dadurch
auch von sich und seinem Anspruch entfremdete.

2. Gotteserfahrung in einer naturwissenschaftlich geprigten Welt

Ein zweiter Grund firr diesen radikalen Horizontalismus in der Kirche
unserer Zeit und nicht mehr blof auflerhalb des kirchlichen Christentums
liegt in der Tatsache, dafl ein Mensch von heute Gott nicht mehr so leicht
und unmittelbar erfahren kann, wie dies ein Mensch friherer Zeiten tun
zu kénnen meinte. Der Mensch von heute ist der Mensch eines naturwis-
senschaftlichen Rationalismus, einer Erfahrungs- und Erkenntnismethode,
in der jedes erfahrbare einzelne Phinomen auf ein anderes Phidnomen in
einem moglichst quantitativ zu bestimmenden Funktionszusammenhang
zurlickgefiihrt wird. Fir die Wissenschaftslehre der heutigen Zeit, aber
auch fir das unmittelbare Empfinden des rationalen Menschen von heute
ist klar, dal in einer solchen Welt Gott nicht als einzelnes Phino-
men unter anderen antreffbar ist. Wenn wir innerhalb unserer einzelnen
Erfahrungen ein bestimmtes Phanomen nicht erklaren, d. h. in einen vor-
aussehbaren Zusammenhang mit anderen uns bekannten Phdnomenen
bringen konnen, dann setzen wir ein Fragezeichen, hoffen auf eine mit der
Zeit doch mégliche Erkliarung durch die exakten Wissenschaften, sagen
aber nicht: Hier ist Gott in besonderer Weise am Werk, sagen nicht: Hier
greift er speziell in den Ablauf der Welt ein. Wir wollen heute gar keinen
Gott mehr, der als Liickenbiifler auftreten miifite, um einen fiir uns noch
dunklen Punkt im Zusammenhang der von uns erfahrenen Einzelphéno-
mene zu erhellen. Fiir die modernen Naturwissenschaften besteht, und
zwar ganz mit Recht, ein methodologischer A-theismus, der zwar nicht sagt,
Gott existiere nicht, der es aber den exakten Wissenschaften verbietet, auf
Gott als Erklirung des noch Unerkldrten und innerweltlich Erkldrbaren
zu rekurrieren. Von dieser Mentalitit, die zunichst die der exakten Wis-
senschaften ist, dann aber nur zu leicht sich als die einzig legitime Menta-
litat des Menschen von heute iiberhaupt versteht, wird es leicht verstind-
lich, daf} ein Mensch von heute den Eindruck erhilt, er kénne zwar viel-
leicht nicht positiv behaupten, Gott existiere nicht, weil man mit solchen
positiven Behauptungen tiber schlechthin Negatives sehr vorsichtig sein



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 37

muf}, aber so etwas wie Gott komme in seinem eigenen Leben nicht vor,
sei eine Idee, die sich nicht verifizieren lasse, ohne die es im Leben auch
gehe, wie das Beispiel der Atheisten zeigt, von denen sich die Theisten,
wenn man ihr Leben analysiert, auler durch diese theoretisch bleibende
Meinungsverschiedenheit in keiner Weise unterscheiden. Es ist nun hier
nicht die Maglichkeit und die Absicht, positiv zu zeigen, wie auch heute
noch eine echte, ja unausweichliche, wenn auch verdrangbare und oft ver-
driangte Erfahrung Gottes gemacht werden kann. Hier ist nur zu sehen,
wie dieses wenigstens scheinbar a-theistische Lebensgefithl des Menschen
von heute zu jenem radikalen Horizontalismus fiihrt, um den es hier
heute geht. Die diesen Horizontalismus vertretenden Christen haben den
Eindruck, bei sich und erst recht bei anderen die Erfahrung, dafl Gott fiir
sie nicht vorhanden ist, nicht iberwinden zu konnen. Sie wollen aus
den verschiedensten hier nicht zu analysierenden Griinden doch Christen
und in der Kirche bleiben. Dann liegt es nahe, zur Theorie der Entmytho-
logisierung zu greifen, aus der Not eine Tugend zu machen und zu erkli-
ren, das Eigentliche des Christentums sei gar nicht das wahre und volle
Verhiltnis des Menschen zu Gott, das thm in Jesus Christus durch Gott
selbst vergebend und vergottlichend geschenkt werde, sondern dieses ganze
Christentum sei nur die Wiirde und die Aufgabe und das Ziel des Men-
schen, das man, hilflos durch die Erfahrung des Elendes des Menschen, auf
ein unbekanntes X projiziert habe in der Hoffnung, dafl es von da her ein-
mal zum Menschen selbst zuriickkehre, wenn er sich instandgesetzt hat,
seine eigene Zukunft zu realisieren und die Herrlichkeit, die er an einen
Gott verliehen habe, fir sich selbst zuriickzugewinnen. Man sagt dann
nicht nur, dafl Gott jetzt tot ist, sondern, daf} eben diese ,Gott-ist-tot-
Theologie“ die eigentliche geheime Lehre des Christentums selbst sei, die
jetzt erst in unserer heutigen geistesgeschichtlichen Situation ans Licht
komme und mutig verkiindet werden miisse. Natiirlich wird dann fiir ein
so interpretiertes Christentum Jesus auch der erste A-theist, der nur noch
nicht genau sagen konnte, was er eigentlich dachte und in seinem Leben
vollzog.

3. Die neue Weltverantwortung als Sinn des menschlichen Lebens

Die dritte Ursache, die mit den beiden schon genannten bei der Bildung
dieses radikalen Horizontalismus mitwirkt und gerade auch sich bei denen
auswirkt, die an sich einen A-theismus nicht sehr begriiBen und hochstens
bekiimmerte A-theisten sind, die im , Tode Gottes“ auch den am Kommen
seienden Tod des Menschen befiirchten, liegt darin, dafl die aktive Selbst-
verantwortung des Menschen und der Menschheit heute in einem Maf}



Karl Rahner 38

gewachsen ist, die man sich noch vor 100 Jahren, also vor einer Sekunde
in der ganzen Menschheitsgeschichte, noch nicht einmal wirklich triumen
lassen konnte. Die Menschheit lebt heute nicht mehr in einer ihr vorgege-
benen, von ihr nur in winzigsten Ansitzen verinderbaren Umwelt. Die
Menschheit hat angefangen, diese Umwelt gezielt und geplant zu homi-
nisieren, sie hat die Welt, in der sie frither einfach lebte, zu einem Stein-
bruch fiir die Erbauung einer Welt gemadcht, die der Mensch erst als seine
eigene Welt anzuerkennen bereit ist. Der Mensch hat fernerhin genetisch,
psychologisch und gesellschaftlich sich selbst zu verindern, zu planen und
zu manipulieren begonnen. Alles dieses Neue mag noch in den Anfingen
stecken, man mag Katastrophen bei diesem prometheischen Unterfangen
firchten; aber der Anfang dieser aktiven Verinderung des Menschen und
seiner Umwelt durch den Menschen ist gemacht und er ist grundsitzlich
nicht mehr aufzuhalten. Damit ist natiirlich dem Menschen eine unge-
heuere Verantwortung aufgebirdet, die er frither gar nicht kannte und
wahrnehmen mufite. Denn selbstverstindlich bedeutet, das merken wir
heute auch schon, diese Entwicklung nicht einfach den ungehemmten Sie-
geszug in eine herrliche Zukunft von Freiheit und sorglosem Gliick; diese
Entwicklung kann ebenso leicht ein Gang in neue Tyrannei, in Absurdi-
taten und in den Untergang werden. Die neue Verantwortung, die dem
Menschen aufgebiirdet ist, die er teils sich anmafte, teils auf sich nehmen
muflte in einer unanalysierbaren Einheit dieser beiden Aspekte, nimmt
nun das 6ffentliche Bewuftsein und die Aufmerksamkeit des einzelnen so
sehr in Beschlag, dafl die Gesellschaft und der Einzelne den Eindruck er-
halten, man kénne sich beim besten Willen mit nichts anderem mehr be-
schiftigen als mit dieser Aufgabe, die der Mensch fiir den Menschen selber
ist, und mit der fast erdriickenden Verantwortung, die damit gegeben ist.
So konnen die Menschen den Eindruck gewinnen, dafl Gebet, Kult und
tiberhaupt der Umgang mit Wirklichkeiten wie Gott, Gnade, Verge-
bung der Schuld, jenseitiges Heil usw. anmuten wie eine kindliche Be-
schiftigung, die sich in einer Traumwelt bewegt, und von dem Menschen
abgetan werden miisse, der sich der Realitit seiner Welt stellt, so wie sie
nun einmal wirklich ist. Man gewinnt so den Eindrudk, die alte Religiosi-
tiat sei hochstens noch eine Sache fiir alte Leute, die aus dieser Welt-
verantwortung schon ausgeschieden sind und einen Alterstrost brau-
chen. Auch von da aus ist es dann eine naheliegende Versuchung, das
Christentum, das man aus den verschiedensten Griinden sachlicher oder
taktischer Art nicht ausdriicklich fiir zu Ende gegangen erkliren will, um-
zuinterpretieren, auch aus dieser Not eine Tugend zu machen und zu erkli-
ren, das Christentum sei gar nichts anderes als diese heute erst gegebene
Weltverantwortung des Menschen, die ihn allein noch beschiftigen konne.



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 29

Die Antwort des Glaubens
auf die Herausforderung durch den ,Horizontalismus®

Wir haben uns fiir einen kurzen Beitrag wohl geniigend mit dem Sinn und
den Ursachen jenes radikalen Horizontalismus beschiftigt, der den Heils-
auftrag der Kirche in eine blofe Weltverantwortung umzuinterpretieren
und auch praktisch umzufunktionieren versucht. Wir haben uns somit end-
lich zu fragen, was im Namen des Christentums und der Kirche zu einem
solchen radikalen Horizontalismus zu sagen ist. Bei der Beantwortung die-
ser Frage diirfen wir uns nicht mit einem billigen Sowohl-Als-Auch begnii-
gen, den Horizontalismus und den Vertikalismus als die beiden Dimen-
sionen der christlichen Existenz nicht einfach nebeneinanderstellen. Es ware
auch zu billig, die Nichstenliebe einfach nur als eine sittliche Verpflichtung
aufzufassen, die sich aus dem religiosen Verhiltnis des Menschen zu Gott
als einfache Konsequenz ergibt, die Gott dem Menschen auferlegt als Herr
aller Menschen und der Welt, als Hiiter der von ihm geschaffenen Welt-
ordnung, wenn der Mensch in Frieden mit Gott leben und ihn als sein Ziel
erreichen will. Von der Sache selbst her, von einer tiefer verstandenen
curistlichen Uberlieferung her und schlieflich auch von der Notwendigkeit
her, dem Wahrheitsgehalt eines heutigen radikalen Horizontalismus wirk-
lich gerecht zu werden, ergibt sich eine viel grofiere Einheit zwischen dem
Verhiltnis des Menschen zu Gott und dem zum Mitmenschen. Schon die
Lehre Jesu selbst, der die Gottes- und Nachstenliebe als eine Einheit auf-
faflt, in die hinein das ganze Wesen des Menschen und seiner Aufgabe
konzentriert wird, und die Lehre des ersten Johannesbriefes, in der diese
Einheit theologisch radikalisiert und vertieft wird, zeigen, dafl die christ-
liche Tradition von der Nichstenliebe mehr weif}, als dafl sie eine morali-
sche Forderung an den Menschen sei, die Gott zu einer Bedingung seiner
Huld den Menschen gegeniiber gemacht hat. Die christliche Lehrtradition
hat immer betont, dafl es keine Erfahrung Gottes fiir den pilgernden Men-
schen auf dieser Erde gibt, die nicht durch eine Welterfalirung vermittelt
wire. Auch die durch die Selbstmitteilung Gottes in der Gnade konsti-
tuierte Unmittelbarkeit des Menschen zu Gott, in der der Mensch Kind
Gottes wird, ithn wirklich mit dem Vaternamen anreden darf, wirklich mit
ihm als solchem in Gebet und Kult, in Geborgenheit in seiner personlichen
Liebe zu tun hat, ist immer vermittelt durch die Erfahrung der Welt, in der
der Mensch sich immer schon handelnd und leidend vorfindet, wenn er
seine personliche Beziehung zu Gott aufnimmt und in diese notwendig sein
Weltverhiltnis einbringt.

Dieses vermittelnde Weltverhéltnis aber ist, wie die christliche Philoso-
phie und Theologie immer deutlicher reflektiert, nicht in erster Linie und



Karl Rahner . 10

urspriinglich ein Verhiltnis zu einer sachhaften Umwelt, in der sich neben
vielem anderen auch andere Menschen finden lassen, sondern ist priméar
ein Verhiltnis zu einer Mitwelt, zum menschlichen Du, das nicht bloR
irgendein Gegenstand in der Erfahrungswelt des Menschen ist, sondern
ursprunglich konstitutiv ist fur das Selbstverstindnis des Menschen als
Subjekt und fir sein Verhiltnis zur Welt. Nur an dieser personalen, ein
Subjekt erst zu sich selbst bringenden Mitwelt gehen dem Menschen jene
transzendentalen Erfahrungen der Freiheit, der Verantwortung, der abso-
luten Wahrheit, der Licbe, des personalen Vertrauens auf, in welchen
Gberhaupt erst eine Gotteserfahrung méglich ist, in welchen tberhaupt
erst verstanden werden kann, was mit Gott gemeint ist. Denn dieser Gott
ist nun einmal nicht irgendeine partikulire Gegenstindlichkeit neben vie-
len anderen (wenn auch von besonders ausgezeichneter Art), sondern nur
gegeben als Grund, Horizont und letzter Zielpunkt der personalen Bewe-
gung des Menschen auf die vielfaltige Mitwelt hin. Daf§ dieser Gott in der
Bewegung sciner gnadenhaften Selbstmitteilung auf den Menschen hin
und in der worthaften Offenbarung ein Verhiltnis zum Menschen aufge-
nommen hat, in welchem Gott fiir den Menschen nicht bloff indirekt als
immer unthematisch bleibender letzter Horizont seiner Weltbegegnung
fungiert, sondern als er selbst in personaler Wortoffenbarung, in heilsge-
schichtlichem Bund, in Mitteilung seines gottlichen Geistes in die innerste
Mitte des Menschen hinein unmittelbarer Partner des Menschen wird, an-
dert nichts an der grundlegenden Tatsache, dafi der Mensch ein solcher
Partner Gottes in Unmittelbarkeit nur sein kann als der, der durch sein
Verhiltnis zu seiner Mitwelt immer und grundlegend und unersetzlich auf
Gott verwiesen ist. Es ist unter dieser Voraussetzung selbstverstindlich,
dafl das Gottesverhiltnis, das so durch das Mitweltverhiltnis grundlegend
und unersetzlich vermittelt wird, nur dann richtig sein und die gnaden-
hafte Uberhohung eben dieses Verhaltnisses durch Gott selbst nur annch-
men und tragen kann, wenn das Verhiltnis des Menschen zu seiner Mit-
welt so ist, wie es sein muf}, d. h. wenn es ein Verhiltnis eines im letzten
unbefangenen Vertrauens auf den Mitmenschen, ein Verhiltnis des Sich-
einlassens auf ihn, ein Verhaltnis der Verantwortung fiir ihn, ein Verhilt-
nis der Liebe ist. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Mensch eigent-
lich realisieren, was mit Gott gemeint ist, auf wen er sich eigentlich einlifit,
wenn er anfédngt, Gott zu lieben. Wir miissen noch einen Schritt weiterge-
hen: Weil und insofern alles Verhiltnis des Menschen in Erkenntnis und
Freiheit zu seiner Mitwelt getragen ist durch den Vollzug seiner Tran-
szendenz tiber das je partikuldr gegebene Einzelne seiner Erfahrung hinaus,
in welcher Transzendenz die Verwiesenheit auf Gott schon mitgegeben und
mitvollzogen wird, ist der freie Vollzug des richtigen Verhiltnisses des



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 41

Menschen zu seiner Mitwelt, zum anderen Du, schon immer ein, wenn auch
unreflektiertes und unthematisches, richtiges Verhiltnis zu Gott, das als
von der Gnade getragenes auch heilsbedeutsam ist, selbst wenn der Mensch
dies nicht ausdriicklich reflektiert und sich nicht eigens mit einem objekti-
vierenden und verbalen Bewuftseinsagt, daf} er es schon mit Gott unausge-
sprochen zu tun hat. Mit anderen Worten: Wo jemand in der Anerken-
nung des absoluten Spruchs seines Gewissens in wirklich selbstloser Liebe
sich selbst wirklich zu iiberschreiten vermag auf den Niachsten hin, ist schon
unthematisch, aber in aller Wahrheit eine Bewegung auf Gott hin im
Gange und angenommen, die von der Gnade inauguriert und iiberhéht,
Heilsereignis im strengsten Sinne des Wortes bedeutet, und zwar auch
dann, wenn dieser Mensch ohne seine Schuld noch nicht zu einer ausdriick-
lichen Anerkennung des ersten Grundes und des letzten Zieles dieser
gleichzeitig horizontal und vertikal verlaufenden Bewegung gekommen
ist, wenn er in seinem reflektierenden Bewufitsein noch meint, A-theist zu
sein.

Natiirlich bedeutet all dies nicht, daf} ein Mensch dort, wo er durch Of-
fenbarung und Gnade zur reflexen Erkenntnis der letzten Implikationen
seines positiven und liebenden Verhiltnisses zur Mitwelt gekommen ist,
und also weif}, daf} er es darin unvermeidlich mit Gott zu tun habe, er be-
rechtigterweise dieses in seinem Weltverhdltnis schon implizit und unver-
meidlich gegebene Gottverhéltnis in ein Stadium des Unreflexen und Un-
beachteten zuriickfallen lassen diirfte. Wo dies wirklich ernsthaft in Frei-
heit geschihe, wiirde auch das implizite und unthematische Verhiltnis zu
Gott durch die Freiheit verneint, wenn dadurch auch nicht aufgehoben, und
wiirde so auch das liecbende Verhilinis zum mitmenschlichen Du in dem
freien Nein zum letzten Grund und Ziel dieses Verhiltnisses aufgehoben.
Aber es bleibt dabei: Verhiltnis zum Nachsten und Verhéltnis zu dem, was
wir Gott nennen, stehen in einem gegenseitigen Bedingungsverhaltnis; das
eine oder andere Verhiltnis kann mehr oder weniger ausdriicklich reflek-
tiert und verbal objektiviert werden, in dieser Beziehung konnen die man-
nigfaltigsten Konstellationen und Variationen gedacht und gegeben sein,
aber beide Verhiltnisse bedingen sich gegenseitig. Horizontalismus und
Vertikalismus konnen zwar im Menschen im Modus der freien Annahme
der Liebe oder im Modus der Ablehnung, des Hasses, im Menschen gege-
ben sein, aber in der einen oder anderen Weise sind beide unaufhebbar
und beide gegenseitig voneinander abhingig. Es kann daher auch so sein,
dafl das ausdriicklich verbale und von dem Konsens der gesellschaftlichen
Meinung getragene Gegebensein Gottes so selbstverstindlich zu sein
scheint, dafl die Nichstenliebe nur eine sekundédre moralische Konsequenz
aus dieser Gegebenheit Gottes zu sein scheint; und es kann umgekehrt so



Karl Rahner 42

sein, dafl wegen des Fehlens einer theistischen 6ffentlichen Meinung der
Einzelne zu einer Erfahrung Gottes nur und scheinbar sekundir kommt,
wenn er in letzter einsamer Verantwortung, unbelohnt und gleichsam ohne
Riickkehr zu seinem egoistischen Ich sich auf das andere Du iibersteigt. Bei
allem geschichtlichen Wandel des Verhiltnisses zwischen dem vertikalen
und dem horizontalen Moment an der Selbsttranszendenz des Menschen
bleibt das Grundverhiltnis zwischen Horizontalismus und Vertikalismus
dasselbe.

Dieses unlsbare Ineinander urspriinglicher Art in der Beziehung des
Menschen zu Gott und zum Nichsten, innerhalb dessen nur verstanden
werden kann, was Gott eigentlich ist und auch was der Nichste, macht das
eigentliche Grundverstindnis des Christentums vom Menschen aus. Das
Christentum fiigt somit dem Horizontalismus nicht als ein Neues und Zu-
sdtzliches die vertikale Dimension des Menschen hinzu, legt ihm nicht ihn
spaltend zwe: Verpflichtungen auf, sondern enthiillt nur in dem, was man
in einem sehr ungenauen und mifiverstindlichen Bild die vertikale Dimen-
sion, den Vertikalismus nennen kann, die letzte Radikalitit, die letzte
Wiirde und die letzte Geborgenheit des Verhiltnisses des Menschen zu
seinem mitmenschlichen Du, wenn es von Gott spricht. Dadurch wird, um es
ausdriicklich zu betonen, Gott nicht zur Chiffre fiir die Wirde und die Zu-
kunft des Menschen, so dafl im Grunde doch wieder nur der Mensch allein
und der Horizontalismus iibrigblieben. Der Mensch ist nun einmal das-
jenige Seiende, das sich selbst nur hat, findet und vollendet, wenn es sich
selbst transzendiert auf dasjenige hin, ohne das dieses Seiende in der End-
lichkeit ersticken wiirde und das selbst unendlich mehr als der Mensch ist.
Man kann oder konnte natiirlich mit Pascal sagen, dafl auch der Mensch
unendlich mehr st als blof Mensch, und man kdnnte von da aus sagen,
dafl mit dem Horizontalismus alles vom Menschen gesagt ist, was von ihm
zu sagen ist, vorausgesetzt nur, daff man das Wort Pascals vom Menschen,
der unendlich mehr ist als Mensch, wirklich ernstnimmt und dieses Ernst-
nehmen eben nur deutlich bleibt und realisiert wird, wenn der Mensch an-
erkennt, dafl er sich erst gefunden und in seiner letzten Wahrheit ange-
nommen hat, wenn er anbetend, dankbar, ja selig jubelnd sich aufgibt in
den hinein, der unendlich mehr ist als der Mensch und gerade so das in-
nerste und endgiiltige Leben des Menschen selbst in Gnade werden wollte.

So bleibt es schliefilich doch, sollen nicht Mifiverstindnisse und radikal-
todliche Verkiirzungen im Selbstverstindnis des Menschen entstehen, bei
der Einheit und dem gegenseitigen Bedingungsverhiltnis von Horizonta-
lismus und Vertikalismus. Und bei dieser Einheit ist es selbstverstandlich,
dafl der Vertikalismus auf Gott hin, insofern er vom Horizontalismus auf
den Menschen hin unterschieden werden kann und muff, die gréfiere



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 43

Wiirde hat und an sich die radikalere Pflicht des Menschen bedeutet. Wenn
man dies aber sagt, mufl man gleich noch einmal hinzufiigen, dafl beide Di-
mensionen sich absolut gegenseitig bedingen, dafl man Gott nicht finden
kann, es sei denn im Nichsten, dafl es, zumal wegen der Menschwerdung
Gottes, keine Liebe zu Gott in Wahrheit geben konne, die nicht ihre ganze
Radikalitit der Liebe zum Menschen mitgeteilt hitte. Wer also die héhere
Wiirde und die radikalere Pflicht der Gottesliebe betonen will und dies
grundsitzlich mit Recht tut, darf dabei nicht meinen, er habe es mit sich
gegenseitig Konkurrenz machenden Groflen zu tun, bei denen er der einen
nur alles geben konnte, indem er der anderen etwas nimmt. Das Christen-
tum in seinem wahren Verstiandnis verteidigt den Vertikalismus, weil es
weif}, dafl ohne ihn der Horizontalismus auf die Dauer nicht bestehen kann
oder hochstens in einer gliicklichen Inkonsequenz bestehen wird, in der aus-
driicklich Gott geleugnet oder von ihm abgesehen wird, um ihn implizit,
eben in der Absolutheit der Nichstenliebe doch wieder zu bejahen. Wer
einen konsequenten Horizontalismus vertreten wollte, mifite sich fragen
und anderen Rechenschaft dariiber geben, was vom Menschen tibrigbleibt,
wenn er nicht der Mensch Gottes ist. Ein solcher Mensch wire eben doch
nur das kurzlebige Produkt einer blinden Natur, ein Wesen, das zu seinem
eigenen Ungliick zum BewuBtsein seiner Endlichkeit gekommen ist, in sich
und in seinen Werken letztlich doch zum Untergang verurteilt. Es kann
einer diesen Menschen in einem unbegriindbaren Heroismus dennoch ab-
solut ernstnehmen. Aber er kann gefragt werden, warum er dies eigentlich
tue, warum er nicht den anderen als ein im letzten gleichgiltiges Indivi-
duum einer verginglichen Spezies Mensch im Konfliktsfall, der gar nicht
immer vermeidbar ist, einfach als seinen Feind betrachte, und ein solcher
Mensch kann gefragt werden, warum er sich denn so hartnickig und ver-
zweifelt gegen die von ihm im Grunde seiner absoluten Nichstenliebe doch
bejahten Implikationen striube, die Gott beinhalten, warum er nicht auch
noch den Mut habe, hoffend gegen alle Hoffnung an einen seligen Ausgang
seiner radikalen Nichstenliebe inmitten der Absurditit des Daseins zu
glauben.

Das epochal neue Verhiltnis von ,Horizontalismus® und , Vertikalismus“

Wenn so das Christentum von seinem immer gegebenen und bleibenden
Selbstverstindnis her an der unaufhebbaren Einheit in Differenz von Got-
tes- und Nichstenliebe festhilt, dann ist damit nicht gesagt, dafl in unserer
Zeit nicht ein epochal neues Verhiltnis von Horizontalismus und Vertika-
lismus entstanden sei. Wir haben dieses neue Verhiltnis zwischen den bei-
den bleibenden und sich gegenseitig bedingenden Dimensionen des Men-



Karl Rahner 44

schen im Lauf unserer Uberlegungen schon bfters gestreift. In einer Zeit,
in der fiir die Gesellschaft und die 6ffentliche Meinung die Existenz Gottes
und das richtige Verstdndnis dessen, was mit diesem Wort itberhaupt ge-
meint sei, keine Selbstverstindlichkeiten mehr sind, ist das Geheimnis der
Liebe zu einem Du, auf das hin der Mensch sich gewissermafien ohne Riick-
kehr iibersteigt, der immer neue und unerlafliche Generationspunkt, an
dem der einsame, von einer Offentlichkeit nicht mehr getragene und be-
schiitzte Glaube des Einzelnen an Gott immer neu entstehen muf. In dieser
Néchstenliebe, an ihrem Anspruch auf ewige Giiltigkeit, an dem darin am
radikalsten in Erkenntnis und Freiheit vollzogenen Ausgang des Menschen
aus sich selbst wird fir den Menschen von heute erst klar, was mit Gott und
seiner Existenz gemeint ist, in einer Weise klar, deren er in fritheren Zeiten
garnichtbedurfte. Eine so entstehende Gotteserfahrung hat aber dann auch
eine Klarheit und radikale Tiefe in der Existenz des Menschen, wie sie
frither nicht gegeben war, da man doch immer versucht war, diese Gottes-
erfahrung durch eine blof} von auflen kommende Indoktrination von der
Existenz Gottes zu ersetzen. Wenn in diesem Sinne der Horizontalismus
heute einen gewissen Vorrang vor dem Vertikalismus hat, so muf das nicht
dem grundlegenden Selbstverstindnis des Christentums widersprechen.
Wenn die Kirche heute in ihrer Verkiindigung dem Menschen zurufen
wiirde: Liebe den Nachsten, liebe ihn iiber den Umkreis deines privaten,
des Egoismus immer verdichtigen Umkreises hinaus, liebe ihn auch dann
noch, wenn das in seinen letzten Konsequenzen dir wie eine todliche Selbst-
aufgabe erscheinen wird, dann wirst du mit der Zeit schon innewerden, was
mit Gott und der Liebe zu ihm gemeint ist, wenn du dich nur vertrauens-
voll und ohne Vorbehalt dieser einen Bewegung deiner Existenz iiberlafit,
dann wiirde die Kirche nur das verkiinden, was sie eigentlich immer schon
dem Menschen nahezubringen versuchte.

Dafl fiir eine solche Akzentsetzung in der Predigt der Kirche heute ein
frither so nicht gegebenes Bediirfnis vorhanden ist, wurde schon im Zu-
sammenhang des dritten Grundes fiirr den heute drohenden Horizontalis-
mus gesagt. Wo eine ganz neue Verantwortung auf den Menschen in einer
dynamisch gewordenen Welt zukommt, wo eine solche Verantwortung
noch nicht selbstverstindlich geworden und noch nicht geniigend eingeubt
ist, muf sie besonders betont und in den Vordergrund geriickt werden, auch
wenn dariiber eine Zeitlang bei der Endlichkeit des menschlichen individu-
ellen und kollektiven Bewufltseins anderes in den Hintergrund tritt. Fs
ist dann im Leben der Kirche nicht anders als im individuellen Leben: Das
je jetzt Dringlichste und Gebotene, das Vorzuziehende und im Augenblick
unter Hintansetzung von anderem zu Tuende muf nicht immer das auch
objektiv Bedeutsamste und Wiirdigste sein. Ein Christ darf am Sonntag



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 45

unter Versiumnis des Anbetungskultes Gottes in der Eucharistie sein Haus
16schen, wenn es nun einmal gerade am Sonntag brennt. In der Gefahr
eines allgemeinen Brandes unserer Welt darf auch die Kirche unter Um-
standen die Pflicht der Nichstenliebe radikaler betonen, als sie es in frithe-
ren Zeiten getan hat, weil die Weltverantwortung der Christen ganz neue
Aufgaben und Verpflichtungen in sich enthilt, die frither einfach nicht ge-
geben waren. Wenn ein Horizontalismus nichts anderes wollte, als die
Uberzeugung zu wecken und zu verbreiten, daff die Christen noch in viel
radikalerer Weise als bisher endlich die Aufgabe der Stunde, ihre Welt-
verantwortung erkennen und realisieren, wére ein solcher Horizontalismus
als epochales Charakteristikum dieser Zeit der Kirche nur zu loben. Dafl
eine Kirche bei ihrer Komplexheit auch bei einem solchen neu praktizierten
Horizontalismus ihren Kult, ihre Theologie, die Pflege innerlich religiéser
Beziehung auf Gott hin nicht einfach fiir ein paar Jahrzehnte einstellen
kann, wie manche naiv-idealistische Gemiiter meinen, ist selbstverstand-
lich. Auch in der Kriegszeit wird in einer Gesellschaft nicht blof Kriegs-
material produziert und geschossen. Auch die radikalsten Vertreter einer
sikularisierten Verantwortung fiir die Welt, fiir die unterentwickelten
Vélker, auch die radikalsten Kimpfer mit Waffen gegen die Ungerechtig-
keit der Welt gehen einmal spazieren, erholen sich, freuen sich des Daseins
usf. Auch eine ihrer Weltverantwortung radikal bewufite Christenheit darf
noch beten, Theologie treiben, sich Gottes und seines Friedens erfreuen,
Gott danken und ihn loben. Und wenn man alle diese Dinge genauer be-
trachten wiirde, wiirde man merken, daf§ sie fiir eine Wahrnebmung einer
radikalen Weltverantwortung auf die Dauer nur sehr niitzlich sein kon-
nen.

Was hat die Kirche zur Humanisierung der Welt beizutragen?

Wir kénnen nun uns unmittelbar dem Thema unserer Uberlegungen zu-
wenden, so wie es am Anfang formuliert worden war. Wie steht es mit
dem Heilsauftrag der Kirche in dessen Verhiltnis zur Humanisierung der
Welt? Bevor wir in aller Kiirze und im Bewuftsein davon, daf} eine Ant-
wort erschépfender Art viel komplexer und differenzierter als unsere hier
sein miiite, eine Antwort zu geben versuchen, muff noch eine Vorbemer-
kung vorausgeschickt werden.

Nidhstenliebe bedeutet nicht nur Gesinnung, sondern konkrete Tat, in
der der Mensch selbstlos und unter eigenen Opfern, und zwar auch sachge-
recht dem anderen Menschen zu Hilfe kommt. Die sachgerechte Hilfe-
leistung, in der sich die Néchstenliebe realisieren muf, ist nun weitgehend
eine Sache, die menschlicher Erfahrung bedarf, bei der eine Zusammen-



Karl Rahner 46

arbeit zwischen Menschen verschiedenster Interpretation des menschlichen
Daseins moglich und notwendig ist, ist also eine Sache, die gar nicht in
ihrer Konkretheit der Weisungsgewalt der Kirche in ihrem Amt unter-
steht und unterstehen kann, so sehr sie eine Sache der Christen der Kirche
ist und bleibt. Insofern schon kann die Humanisierung der Welt, die Kon-
kretisation und Organisation der Weltverantwortung gar nicht unmittel-
bar oder gar ausschlieflich Sache der Kirche des Amtes und der gesell-
schaftlichen Organisation sein. Daf es eine im guten Sinne sikulare Welt
mit ihren Méglichkeiten und selbstgewihlten Zielen, mit ihren Institutio-
nen und Organisationen, mit ihrem Pluralismus und unvermeidbarem Ant-
agonismus gibt, die nicht (weder de facto, noch grundsatzlich) der unmit-
telbaren Steuerung der Amtskirche untertan ist, die vielmehr autonom ist,
das ist eine von der Kirche selbst ausdriicklich anerkannte Tatsache. Damit
ist schon gegeben, dafl das Subjekt unmittelbarer Humanisierung der Welt,
also die unmittelbare Wahrnehmung, Konkretisterung und Durchfithrung
des horizontalen Auftrags der Menschen gar nicht bei der Kirche liegt und
liegen kann, dafl es also im Grunde einen merkwiirdigen Klerikalismus
und Sakralismus bedeuten wiirde, wenn man von der Kirche im Ernst ver-
langen wiirde, sie solle sich als unmittelbarst verantwortliches Subjekt fiir
die Weltaufgabe der heutigen Menschheit empfinden. Die Kirche kann und
mufl dem Menschen von heute, soweit das nur méglich ist, seine Weltver-
antwortung nahebringen, die letzte Tiefe dieser Verantwortung, die ewi-
ges Heil oder Unheil fiir den Menschen bedeutet, ihm enthiillen und
erschlieffen; die Kirche kann immer wieder Gruppen von zu ihr gehérenden
Christen ermuntern, sich zu organisieren im Dienst an dieser Humanisie-
rung der Welt, sich dabei von den letzten christlichen Motivationen inspi-
rieren zu lassen, sich selbst dann noch auf diese christliche Motivation zu
berufen, wenn ihre Berechtigung von anderen Christen und christlichen
Gruppen bestritten wird; die Kirche kann sogar auch in ihrem Amt, wenn
gewiinscht und niitzlich, dann profanen Institutionen in ihren Bestrebun-
gen Hilfe leisten, wenn diese Nahziele eindeutig der Wiirde und der Frei-
heit des Menschen dienen und somit als auch christlich anerkannt werden
konnen. Die Kirche als Amtskirche ist aber nicht das unmittelbare und
eigentliche Subjekt der konkreten Realisation der Humanisierung der
Welt. Gerade wenn sie sich in dieser Hinsicht nicht zustindig erklirt, dabei
aber in exemplarischer Weise innerhalb ihres eigenen Lebens in der unse-
rer Zeit entsprechenden Weise Respekt vor der Freiheit und Wiirde des
Menschen lebt und darstellt, kann sie eine kritische Instanz sein teils durch
ibr Amt, teils durch ihre anderen Glieder gegeniiber den gesellschaft-
lichen Verhéltnissen mit all dem, was daran evolutionir oder revolutionar
zu verdandern ist.



Heilsauftrag der Kirche und Humanisierung der Welt 417

Wenn die Kirche so die Welt freigibt in ihre eigene Verantwortung
hinein, die die Kirche der Welt gar nicht abnehmen will, wird sie erst frei
firr ihren eigentlichen Heilsauftrag, den sie allein erfiillen kann. Zwar
wird das Heil selbst vom Menschen in der ganzen Breite seiner vom Geiste
Gottes iiberall durchwalteten Existenz vollzogen, zwar gibt es in diesem
Sinne keinen abgegrenzten sakralen Bereich, in dem allein der Mensch es
mit Gott zu tun hitte. Aber eben dies, dafl die ganze menschliche Existenz
und so die ganze Welt in allen ihren Dimensionen letztlich in das Leben
Gottes hineinreichen, daf es keine Horizontale ganz heil gibt ohne Ver-
tikale, dafl wir durch Gottes Gnade erst so befreit sind, daf wir die Welt
gebrauchen und geniefien kénnen, dem Nachsten ohne Vorbehalt uns off-
nen kénnen, ohne von dieser Um- und Mitwelt versklavt zu werden, ohne
sie vergbtzen zu miissen, um sie aushalten zu kénnen, das alles mufl der
Welt immer neu verkiindet werden, fiir all das mufi der Welt immer auch
im leibhaftigen Zeichen Gott in seiner Gnade als innerste Entelechie der
Welt selbst angeboten und mitgeteilt werden. Und iiber das alles hinaus
mufl Gott selbst im Geist und in der Wahrheit angebetet werden, mufl
seine geschichtlich leibhaftige Selbstzusage im Tod und der Auferstehung
Jesu Christi immer aufs neue angenommen und gefeiert werden, gerade
weil diese Selbstzusage Gottes an die Welt iberhaupt geschieht. All das ist
im Heilsauftrag der Kirche gegeben.

Man sage nicht, es sei damit blof eine kraftlose, ineffiziente Ideologie
statuiert, die am realen Gang der Welt in ihrer horizontalen Richtung
nichts sndere. Selbst ein realistischer Marxismus weif, daf der ideologische
Uberbau auf die reale Basis zuriickwirkt. Jede wirklich realistische, raum-
lich und zeitlich sich weit erstreckende Beurteilung der menschlichen Exi-
stenz wei}, daB das sogenannte Ideologische selbst ein Teil der Wirklich-
keit ist, ohne den auch das Andere beim Menschen nicht bestehen konnte,
weil er auch in seiner sogenannten Natur ohne Kultur nicht existenzfahig
ist. Ideologie ist kein Luxus, den man auch abschaffen kénnte. So hat der
Heilsauftrag der Kirche auch in der vertikalen Richtung auf Gott hin eine
unmittelbare Bedeutung fiir die Aufgabe des Menschen in seinem eigenen
Bereich. Wenn die Sonne Gottes einmal wirklich untergegangen ware,
wenn der Mensch das Vermégen seiner bisherigen Geschichte an ,Ideolo-
gie“ einmal restlos verbraucht hitte, wenn die Kirche ihren Heilsauftrag
nicht mehr ausiiben wiirde, der scheinbar so nutzlos und gerade so unersetz-
bar ist, dann erst wiirde sich zeigen, dafl der Mensch sich selbst auch ver-
loren hat, daf, was er vorher skeptisch als Illusion abzutun versucht war,
absolut lebensnotwendig ist, dafl er nur bei sich ist und sich auszuhalten
vermag, wenn er iber sich selbst hinausgreift, glaubend, hoffend, liebend
in jenes Geheimnis hinein, das wir Gott nennen. Diesem Geheimnis, das



Hans Roth 48

das ibermenschliche Geheimnis des Menschen selbst ist, dient der Auftrag
der Kirche. Je besser sie diesen Heilsauftrag wahrnimmt, absichtslos und
scheinbar den Menschen in seinen Néten vergessend, um so mehr hiitet und
bewahrt sie den Menschen auch in seiner weltlichen Aufgabe, der Huma-
nisation seiner eigenen Welt.

Uberlegungen zum Gruppenleben
in religi'o’sen Institutionen

Hans Roth SJ, Feldkirch (Usterreich)

Mit nicht geringem Erstaunen verfolgt man zur Zeit, wie die Idee des
Kleingruppenlebens die katholischen Orden und Genossenschaften (aber
auch etwa Priesterseminare) erfaflt hat. Die Auflésung von grofieren
Gemeinschaften in kleinere Wohn- und Arbeitsgruppen wird mehr und
mehr als Notwendigkeit fiir die innere Reform angesehen. Dieses Phino-
men ist {tberall zu beobachten, sowohl in der westlichen Welt wie auch in
Entwicklungslindern mit noch zum Teil ganz anders gelagerten sozialen
Verhaltnissen. Man ist geneigt, von einem echten Merkmal des Aufbruchs
in kirchlichen Institutionen zu reden. Von vereinzelten Ausnahmen abge-
sehen, sind leider die Erfahrungen, die von solchen Kleingruppen bereits
gemacht wurden, noch kaum allgemein zuginglich. Trotzdem wire man
froh, mehr an Information zu erhalten. Die Experimente scheinen mit recht
unterschiedlichem Erfolg zu verlaufen!. Das ist nicht allzn verwunderlich,
falls man einmal iiber die dabei auftretenden Verinderungen nachdenkt.

Der folgende Beitrag will versuchen, einmal den Fragen nachzugehen,
die bei einer solchen Umstrukturierung der Groflkommunititen zum Vor-
schein kommen. Er ist aus der Konfrontation eines Architekten mit der
Ordensgemeinschaft der Jesniten, in der er selber lebt, herausgewachsen.
Dem Verfasser war der Auftrag erteilt worden, eines ihrer Studienhiuser
mit iiber 200 Studenten in kleinere Wohneinheiten umzubauen. Der Bei-

! Ton Nuy OSB, Nieuwe Religicuze Leefgroepen. Orientatiecentrum, Tilburg 1969, - Wat
zijn religieuze kommune’s, in: de heraut. 1970 nr. 7-8.





