
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Wie von Gott sprechen? 

Es ist heute keine Seltenheit, daß jemand, der sich verpflichtet fühlt, von Gott zu 
sprechen, nach einiger Zeit resigniert; er wird der Schwierigkeiten nicht Herr. 
Falls er Theologe ist, also eigentlich von Berufs wegen über Gott sprechen sollte, 
wird ihm ein solcher Rückzug nie ganz ohne Gewissensbisse gelingen. Denn er 
bleibt sich bewußt, wie notwendig die Rede von Gott ist. Hüten wir uns jedoch, ihm 
wegen seiner Zurückhaltung leichtfertige oder einseitige Vorwürfe zu machen. Als 
ob es jemals eine Kleinigkeit gewesen sei, von dem zu sprechen, der unaussprech- 
lich ist, und den zu erkennen, den kein Auge gesehen hat1. Es hat dennoch eine 
gewisse Berechtigung, zu meinen, es falle immer schwerer und die kirchliche Ver- 
kündigung bekomme das von Jahr zu Jahr deutlicher zu spüren2. Die Ursachen 
sind zahlreich, miteinander vielfach verknüpft und vielschichtig. Sie können und 
sollen hier nicht im einzelnen dargelegt werden. Es geht uns vielmehr lediglich um 
Hinweise auf einige Literatur, die zwar mehr oder weniger zufällig in den Blick 
gerückt ist, nichtsdestoweniger aber eine informierende Vorstellung in diesem 
Zusammenhang verdient. 

I. Neue und alte Fragen: 

Wer sich der heutigen Problematik der Gottesfrage aussetzt, wird zuweilen ver- 
sucht sein zu glauben, etwas wirklich Neues sei eigentlich selten gefragt. Auf die 
eine oder andere Weise sei das meiste im Laufe der Geistesgeschichte schon ein- 
mal vorgekommen. Soweit ich sehe, hat er mit einer solchen Feststellung nicht 
einmal ganz unrecht. Sehr global und abstrakt betrachtet sind viele Fragen 
uralt, konkret gesehen aber sind sie für den Fragesteller existentiell-brennend 
und neu, und neu sind sie vor allem auch durch die Kombination vieler Einzel- 
fragen in einem größeren Frage-Horizont. 

a) Das Leid und die scheinbare Absurdität des Daseins 
Im Unterschied zu anderen Epochen scheint die Gottesfrage für viele von vorn- 
herein umstellt von der schmerzlichen Erfahrung des Leids und Elends, der 
Krankheiten und des Todes, die unser Dasein durchziehen. Nun weiß zwar jeder, 

1 Vgl. dazu E. Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien I, Freiburg 1938, 
94-117. 
2 Das bezeugen z. B. auch die einschlägigen Beiträge von G. Schiwy, J. Sudbrack, W. 
Kasper und E. Kunz in unserer Zeitschrift 1968, 1-4; 4-21; 1969, 86-101, 329-349, 421-431. 



Im Spiegel der Zeit 63 

daß Schmerz und Leid keineswegs notwendig dazu führen, Gottes Existenz oder 
Güte zu leugnen. Im Gegenteil: Wie oft gibt uns einer zu verstehen, daß ihn 
gerade die Absurdität eines Krieges, der er sich ausgesetzt sah, dazu brachte, wie- 
der ernsthaft an Gott zu denken und zu glauben. Wäre es nur diese persönliche 
Erfahrung, die das Sprechen von Gott erschwert, so ließe sich die zeitweilige 
Verbitterung vielleicht schon durch den Hinweis auf mögliche Zweideutigkeiten 
auflockern und überwinden. In vielen Fällen aber handelt es sich nicht um per- 
sönlich erlebte, sondern um angelesene, schon in einer ganz bestimmten Richtung 
interpretierte Erfahrung, dem sich das Gottesbekenntnis ausgesetzt sieht. Mit ihr 
ist eine Auseinandersetzung auf traditioneller Theodizee- oder gar Katechismus- 
Grundlage kaum noch möglich. Hier wird es zunächst darauf ankommen, die 
literarischen Quellen dieser Erfahrung aufzuspüren und selbst zu studieren. 

Eine Hilfe dazu bietet ein Materialbuch zum Thema GOTT, das A. Grabner- 
Haider zusammengestellt hat3. Darin finden sich neben anderen noch genauer zu 
charakterisierenden Beiträgen auch einige Aufsätze zur Gottesfrage in der moder- 
nen Literatur, deren Einfluß auf das moderne Denken unbestritten ist. Die Infor- 
mation beschränkt sich auf Albert Camus, Jean-Paul Sartre, Samuel Becket, einige 
deutsche Lyriker und bedeutendere Autoren der englisch-amerikanischen Gegen- 
wartsliteratur. Das ist freilich nur eine Auswahl, aber immerhin: die Frage nach 
Gott kann dabei jedenfalls kompromißloses Bestehen auf Konkretheit erlernen. In 
entsprechend abgewandelter Form läßt sich Hasenhüttls Urteil über das Denken 
Sartres auf manchen anderen übertragen: Wenn er auch •mit journalistischen 
Tricks arbeitet und oft oberflächlich wird, so erlebt er doch in seinen Schriften die 
Abwesenheit Gottes als eine Wunde, die sich nie schließen kann"4. Das entspricht 
zweifellos der Erfahrung vieler Menschen. Oder noch präziser ins Schwarze ge- 
zielt: •Von Camus könnte die lärmende Theologie - sei sie konservativ oder pro- 
gressiv - die Zurückhaltung lernen, der die glatt aufgehenden Systeme und deren 
exhibitionistisch betriebene Widerlegung gleich verdächtig sind"5. 

b) Der nicht vorkommende Gott 
Während die persönlich erlebte oder auch nur angelesene Erfahrung der Absur- 
dität des Daseins den Menschen doch schließlich dazu bringt (und sei es auch nur 
negativ), von Gott zu sprechen, ergeben sich ganz neue Problemstellungen im 
Horizont einer bloßen Abwesenheit Gottes, wie sie von anderen erfahren wird. 
Die Welt, in der viele Menschen heute leben, ist eine ganz und gar •weltliche 
Welt", in der Gott zunächst einmal gar nicht vorkommt. Sie erleben sie nüchtern 
und sachlich, •je nach ihren immanenten naturwissenschaftlichen, politisch-sozio- 
logischen und anthropologischen Sachgesetzlichkeiten"6. Von irgendwelchen gött- 
lichen Spuren darin muß gar nicht geredet werden. Das alles war vielleicht ein- 
mal möglich und sinnvoll in einer Welt, die qualitativ anders, eben als numinose 

3 Gott. Grünewald-Materialbücher 1, Mainz 1970, 356 S., Snol. DM 24,-. 
4 Auf der Suche nach Gott. Der Gottesgedanke bei Jean-Paul Sartre. Materialbuch: Gott, 
a. a. O. 58. 
5 H. Baloch, Außerhalb der Welt kein Heil. Der Antitheismus des Albert Camus. Ebd. 83. 
8 W. Kasper, Möglichkeiten der Gotteserfahrung, in: GuL 42 (1969) 331. 



Im Spiegel der Zeit 64 

Welt erfahren wurde, wo alles irgendwie transparent für das Göttliche war. 
Naturwissenschaft und menschliche Praxis aber haben diese Welt der Alten weit- 
gehend verdrängt. 

Aus diesem Grund ist es angebracht, sich über die Gottesfrage in der Natur- 
wissenschaft zu unterrichten. Es ist vielleicht wohlbekannt, daß es diese Frage als 
solche gar nicht gibt. Man wird darum zunächst fragen müssen, woher das kommt. 
Andernfalls ergeben sich unerlaubte Grenzüberschreitungen verschiedener Ten- 
denz, wie es Norbert Schiffers in einem einschlägigen Beitrag zu verstehen gibt. 
•Gott ist für den Naturwissenschaftler nicht der Lückenbüßer im Begriffssystem 
seiner Wissenschaft"'. Man darf ihn nicht da als Ersatz suchen, wo der Mensch 
bestimmte Aufgaben noch nicht gelöst hat oder Zusammenhänge noch nicht be- 
greift. •Wer Naturforschung treibt, untersucht nur den Teil von Welt, in dem 
Gesetze herrschen und also Freiheit nicht möglich ist"8. Das gilt es zu verstehen 
und anzuerkennen. Insofern gibt es keine Gottesfrage in der Naturwissenschaft. 
Es hieße jedoch den Sinn dieses Satzes völlig mißverstehen, wollte man anneh- 
men, der Naturwissenschaftler wolle die Welt, in der wir leben, auf die Gesetz- 
mäßigkeit der Natur reduzieren, konsequenterweise also aus einer nützlichen 
Autonomie eine quasi-religiöse Weltanschauung machen. Gewiß, es hat solche 
Versuchungen gegeben. Letztlich aber wurde von den Wissenschaftlern selbst 
darauf hingewiesen, daß die Gesamtwirklichkeit größer ist, als es ein Gesetz ohne 
Freiheit im Begriffssystem anzeigen kann. Es käme also darauf an, so zu fragen, 
daß die naturwissenschaftlichen Begriffe zwar nicht ihre eindeutige Exaktheit 
verlieren, •aber dennoch mit ihrer nützlichen Teilerschließung der Wirklichkeit 
den Ausblick auf die Gesamtwirklichkeit nicht verstellen, sondern heranrufen"». 

c) Der nicht zu beweisende Gott 

Ebenso in neuer Weise akut wurde die alte Frage nach der Beweisbarkeit Got- 
tes. Auch hier weiß man an sich, daß die Theologiegeschichte im Blick auf diese 
Frage keineswegs so harmlos und ohne innere Widersprüchlichkeit verlaufen ist, 
wie es das eine oder andere Schulbuch nahezulegen scheint. Mit Recht erinnert 
z. B. Otto König an gewisse Strömungen einer negativen Theologie, die schon 
das Altertum durchzogen1», ganz zu schweigen von der großen Mystik im Mittel- 
alter, die die Grenzen einer rationalen Theologie besonders deutlich empfunden 
hat. Wenn Meister Eckhart schließlich die Formulierung •deus est nihil" (Gott 
ist das Nichts) wagt, so scheint er zwar die Nichtverrechenbarkeit Gottes, die sich 
nach biblischer Erfahrung aus seinem geschichtlichen Handeln ergibt, in den phi- 
losophisch-metaphysischen Bereich verlegt zu haben. Und doch wird hier ein Zug 
des christlichen Gottesverständnisses sichtbar, ein •relativer Atheismus" im Got- 
tesglauben, der von den großen Theologen (man denke etwa auch an den verbor- 
genen Gott bei Martin Luther) niemals radikal beiseitegeschoben wurde, weil man 
andernfalls eine gefährliche Unterentwicklung des Gottesglaubens hervorruft11. 

7 Die Gottes fr age in der Naturwissensdiafl, in Materialbuch: Gott, 159 
8 Ebd. 166. 
9 Ebd. 168. 
10 Zur Gottes frage in der Theologiegeschidite. Ebd. 228-241 
11 Ebd. 235. 



Im Spiegel der Zeit 65 

Dennoch ist die Gottesfrage im 17. Jahrhundert durch die sogenannte abend- 
ländische Krise der Metaphysik in eine wiederum neue Phase getreten. Die für 
die Neuzeit charakteristische Wende zum Subjekt führte durch die kantianische 
Destruktion einer Möglichkeit von Metaphysik zu einem Verlust des wirklichen 
Gegenüber eines transzendenten Gottes. Konsequent vollzogen wurde dieser 
Schritt bei Ludwig Feuerbach, der nachzuweisen suchte, daß die Theologie nichts 
anderes sei als Anthropologie, die Lehre von Gott im Grunde nur die Lehre vom 
Menschen. Und hier ist wiederum Otto König zuzustimmen, wenn er meint, daß 
die prinzipielle Bedeutung Feuerbachs für die Theologie einschneidend war, daß 
man aber im katholischen Lager erst heute mit einer Diskussion der Bedeutung 
seiner Thesen beginnt12. Das sei um so bedauerlicher, weil •die heute wirksamsten 
Formen der Religionskritik, die von Freud und Marx, nur Abwandlungen seines 
anti-theologischen Lebenswerkes sind"18. Jedenfalls muß der Theologe mehr 
denn je damit rechnen, daß ihm vorgehalten wird, Feuerbach habe es unmög- 
lich gemacht, die objektive Realität Gottes nachzuweisen, wenn man dabei seinen 
Ansatz im menschlichen Subjekt nehme. 

d) Der sich mitteilende Gott 
Fragt man weiter und tiefer nach dem eigentlichen Zentrum der soeben angedeu- 
teten Diskussion, so stößt man schließlich auf das Problem der Selbstmitteilung 
Gottes, auf das, was traditionell die göttliche Offenbarung genannt wird. Es sind 
vor allem zwei Aspekte dieses Geheimnisses, deren theoretische Durchdringung 
neue Fragen aufgegeben hat: einmal die Beweisbarkeit einer solchen Offenbarung 
und zum anderen die adaequate Ausformulierung der Menschwerdung Gottes. 
Zu beiden Aspekten lieferte der in einer Wiener Pfarrei als Kaplan tätige Autor 
Paul Weß m. E. anregende Beiträge14, die in diesem Zusammenhang eine Erwäh- 
nung verdienen: 

Was zunächst die sogenannte •Gotteserfahrung" betrifft, aus der manche Men- 
schen eine recht unbekümmerte Gottesgewißheit beziehen, so lautet sein nahezu 
klassisches Gegen-Argument: Der Mensch hat für die Erlebnisse solcher angeb- 
licher Gotteserfahrung keine anderen Ausdrücke als die, welche er für das volle 
mitmenschliche Glück gebraucht. Er spricht in beiden Fällen etwa von •selig, 
himmlisch, berauschend, überwältigend" usw. oder gesteht, daß er die Fülle des 
Erfahrenen eigentlich gar nicht in Worte fassen könne. Das ist ein Hinweis dar- 
auf, •daß es eine direkte Erfahrung Gottes, die über eine volle (mit-)menschliche 
Erfahrung hinausginge, nicht gibt. Der Mensch kann in der Tiefe seines Erlebens 
nicht über sein Sein hinausreichen, so daß er eine etwaige Erfahrung Gottes gar 
nicht von höchster (mit-)menschlicher Selbstverwirklichung unterscheiden kann15. 

Folglich läßt sich nach Weß auch kein Nachweis einer Offenbarung Gottes durch 
Jesus Christus im Sinne eines rationalistischen •Beweises" erbringen. •Alle Ver- 
suche eines solchen Nachweises sind im besten Fall der Ausdruck eines starken 

12 Ebd. 240. 
13 Die Frage nach Gott in der gegenwärtigen Theologie. Ebd. 242. 
14 Wie von Gott sprechen? Eine Auseinandersetzung mit Karl Rahner. Verlag Styria, 
Graz-Wien-Köln 1970, 198 S., Plastik DM 11,80. 
15 Weß, 180. 



Im Spiegel der Zeit 66 

Glaubens und haben nur als solcher Kraft. Das Wagnis des Glaubens kann nur im 
Tun selbst gelichtet - was nicht heißt: bewiesen - sein"16. Auch in und durch Jesus 
Christus kann Gott •nicht anders erfahren werden als eine mitmenschliche 
Liebe ... Es ist zwar Gott, mit dem er als seinem Du zu tun hat, aber er kann ihn 
nicht als Gott erfahren"17. Allem Anschein nach ist also auch die alte Frage nach 
der rationalen Begründung der christlichen Offenbarung •verschärft" worden. 

Noch schärfer wird Weß bezüglich des Verständnisses der Inkarnation selbst. 
Hier sucht er sogar den Grundansatz renommierter zeitgenössischer Autoren in 
Frage zu stellen, weil sie nach seiner Ansicht die Menschwerdung Gottes letztlich 
doch mit einer Gottwerdung des Menschen verwechseln. So erinnern ihn manche 
Aussagen K. Rahners über den vergöttlichten Menschen •stark an die Begriffe, 
mit denen in der Theologie der Hervorgang der zweiten göttlichen Person in Gott 
beschrieben wird"18. An J. Ratzingers Christologie kritisiert er den Ausdruck •In- 
einanderfall von Mensch und Gott"19, und es erscheint ihm nur als eine Inkonse- 
quenz, trotzdem daran festhalten zu wollen, daß Gott unendlich über dem Men- 
schen stehe. 

Nun, die Ausformulierung der geheimnisvollen Aufnahme der Menschheit in 
das innertrinitarische Leben der göttlichen Personen ist seit eh und je ein sprach- 
liches Problem ersten Ranges gewesen. Weß rührt im Grunde an alte Fragen. 
Aber trifft es wirklich zu, daß K. Rahner den Menschen im Grunde als einen •ver- 
hinderten Gott" betrachtet, wie er meint (vgl. 69-76), daß er die •Göttlichkeit 
Gottes" vergißt (76-84), daß für ihn in letzter Hinsicht der mitmenschliche und 
der religiöse Akt gleichwertig sind (84-90), daß er (wie z. B. auch J. Ratzinger) 
die Menschwerdung Gottes mit einer Gott-Werdung des Menschen verwechselt 
(139-144)? Und das alles als Folge der Annahme eines unendlichen, gottesfähigen 
Horizontes im Menschen? - Mir scheint dabei die Forderung nach Unterscheidung 
zwischen Aussageabsicht und Aussageform, die Weß mit Recht und Erfolg auf 
biblische und dogmatische Texte anwendet, im Hinblick auf seine zeitgenössischen 
Gesprächspartner reichlich zu kurz zu kommen. Was aber der - unausgesprochene - 
Hintergrund dieser Kritik zu sein scheint, nämlich das undifferenzierte Sprechen 
von der Göttlichkeit der Kirche und ihrer Verkündigung, wie es in der Geschichte 
infolge einer allzu naiven Vorstellung von der Selbstmitteilung Gottes tatsächlich 
vorgekommen ist, das alles macht die kritischen Einwürfe von Weß im guten Sinne 
bedenkenswert, und ohne Zweifel fördert er dabei manche Formulierung ans 
Licht, die trotz ihres Alters frag-würdig geblieben ist. 

e) Der •tote" Gott 
Nur ein paar Bemerkungen seien schließlich zu der Fragestellung angefügt, die 
unter dem Schlagwort •Gott-ist-tot-Theologie" bekannt geworden ist. Wie G. 
Hasenhüttl in einem übersichtlichen Beitrag klar zu verstehen gibt, kann die Rede 
vom •toten" Gott selbstverständlich einen recht unterschiedlichen Sinn haben20. 
Sie kann sich auf der Linie einer Fortsetzung der alten negativen Theologie be- 

18 Ebd. 138.        " Ebd. 140.        ls Ebd. 75.        " Ebd. 143. 
20 Die Gott-ist-tot-Theologie, in: Grünewald-Materialbuch GOTT 169. In Kurzfassung- 
Bibel und Kirche 25 (1970) 38. 



Im Spiegel der Zeit 67 

wegen. Wenn aber heute vom •toten" Gott die Rede ist, dann geht es um die Be- 
hauptung: •Gott ist in seiner bisherigen Unmittelbarkeit tot und wird von Jesus 
Christus bei uns Menschen vertreten"21. All diese neuen Entwürfe (Hasenhüttl 
skizziert die von G. Vahanian, H. Cox, van Buren, Th. Altizer, W. Hamilton, D. 
Solle, R. Nogar), so unvollständig und mangelhaft sie sein mögen, versuchen, Gott 
in der Zeitlichkeit zu denken und wollen nicht durch Abstraktion unsere Erde ver- 
lassen"22. War es eine Verkürzung des Gottesbildes, wenn Zeitlichkeit und Ge- 
schichtlichkeit früher als negative Seinsweisen ausgelegt wurden, Gott also von 
ihnen rein gehalten werden mußte? - Viele scheinen diese Frage zu bejahen. Ha- 
senhüttl aber sieht, daß wir hier wiederum •zwischen Scylla und Charybdis" ste- 
hen. Diese Begegnung mit Gott •muß sich hier und jetzt je ereignen, der Zu- 
fälligkeit ausgesetzt, der Vergeudung unterworfen - aber doch nicht so in Raum 
und Zeit aufgehen, daß der Seinsunterschied (die ontologische Differenz) über- 
sehen wird und Gott mit der geschichtlichen Begegnung identisch ist"23. 

Eines haben jedoch diese neuesten Überlegungen manchen anderen voraus. Für 
sie ist die Gottesfrage nicht nur ein Sprach- oder ein Erkenntnisproblem, sondern 
eine Frage an unsere eigene geschichtliche Existenz. Sie scheinen klar zu sehen, 
daß es vor allem darauf ankommt, Gott in unserem Leben gegenwärtig werden zu 
lassen durch Barmherzigkeit, Liebe und Treue gegenüber unserem Nächsten. •Wer 
sagt: ich habe ihn erkannt, und seine Gebote nicht hält, der ist ein Lügner, und in 
ihm ist die Wahrheit nicht" (1 Jo 2, 4). 

II. Alte und neue Antworten: 

Wer über ein umfassendes und zugleich detailliertes Wissen um die Geschichte der 
christlichen Gotteslehre verfügt, wird sich mit einer Antwort auf manche der an- 
gedeuteten Fragen nicht schwer tun. Aber es kommt ja nicht nur darauf an, 
irgendeine objektiv richtige Antwort zu finden (schon das dürfte im konkreten 
Fall nicht so leicht sein), sondern diese Antwort so zu geben, daß sie die persön- 
liche Situation des Fragenden berücksichtigt und heute verstanden werden kann24. 
Grabner-Haider versucht in diesem Sinn das vorliegende •Material" in einem 
großen Überblick zu interpretieren. Das ist nur in Aphorismenform möglich. 
Nichtsdestoweniger faßt er zweifellos entscheidende Tendenzen in treffende 
Worte. So etwa, wenn er meint, im Vordergrund der Religionskritik steht die 
Praxis: •Was tun die Christen, was die Kirchen? Was tun die religiösen Men- 
schen?"25 Oder: •Das Schweigen über Gott ist Zeichen einer Läuterung der 
Sprache, vielleicht einer radikalen Läuterung des Menschen"26. Wir gehen wie- 
derum schrittweise voran. 

a) Hiob und das Kreuz 
Es ist zunächst erfreulich, zu sehen, daß auch der neue deutsche Katechismus anders 
von Gott redet als der alte. Alles Reden von Gott wird auf das Leben und die 

21 Ebd. 170. 22 Ebd. 178.        23 Ebd. 179. 
24 Vgl. Wolf Rohrer, Reden von Gott - aber anders! in: Orientierung 34 (1970) 248-251. 
85 Grünewald-Materialbuch GOTT 265.       2« Ebd. 268. 



Im Spiegel der Zeit 68 

elementaren Erfahrungen des Menschen bezogen, also auch auf das Böse, Häßliche 
und Betrübliche. Dazu bemerkt Franz Schreibmayr: •In der Neufassung wird 
nicht, wie noch im KKBD, zu erklären versucht, welchen Sinn im einzelnen das 
Leid haben könnte ... Der Text begnügt sich damit, den Glaubenden zu ermuti- 
gen, gegen alle äußere Erfahrung auch in der Verlassenheit dem Worte Gottes 
und seiner Liebe zu trauen"27. Es wird keineswegs verschwiegen, daß die Bela- 
dung des Menschen bis zum Äußersten gehen kann, bis zum Aufschrei: •Mein 
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" Aber auch auf diese Weise, so 
betont Schreibmayr, wird von Gott geredet, und es muß so von ihm geredet wer- 
den2». 

Härter noch meint Weß die neue Einstellung des Christen zur Gottesfrage for- 
mulieren zu müssen. Nach seiner Ansicht unterscheidet er sich vom radikalen 
Atheismus unserer Tage nicht mehr (wie manche •Evolutions-Theologen") in den 
Grundvoraussetzungen, sondern nur in der Antwort auf die offenbleibende Frage 
nach Sinn und Wert des Lebens: •Der Atheist kann nur in einer fragwürdigen 
Verherrlichung des Sisyphos und in der Glorifizierung des letztlich doch erfolg- 
losen gemeinsamen Kampfes gegen das Absurde den ,Sinn' des Lebens und der 
Mitmenschlichkeit erblicken, während der Christ die Tatsache dieses Sinnes im 
Glauben an einen ihm überlegenen, ihn liebenden Grund weiß, ohne ihn freilich 
überprüfen zu können"29. Eine •Evolutions-Theologie" würde hingegen mit 
einem wirklich radikalen Atheismus kaum ins Gespräch kommen können, sondern 
höchstens mit einem Atheismus, der idealistische Utopien zur Grundlage hat. 
Etwas positiver geht Hasenhüttl die Frage an, in dem er an die Zweideutigkeit 
der menschlichen Erfahrung erinnert, die im Ereignis, im Widerfahrnis beson- 
derer Augenblicke (Ubi Caritas et amor, ibi Deus est!) sich schlagartig dem Men- 
schen als eindeutig positiv zeige, so daß er anbetend ausrufen könne: Es ist Gott30. 

Ausführlicher geht Reiner Strunk in seiner Auseinandersetzung mit E. Bloch 
auf das Theodizee-Problem ein, das sich biblisch besonders scharf als Hiobsfrage 
artikuliert hat31. Diese wird zwar von Bloch zunächst als antitheokratische Rebel- 
lion aus •riesig negativer Verwunderung" interpretiert. Aber auch er teilt keines- 
wegs die atheistische Lösung der Theodizeefrage, da sich in dieser Antwort nichts 
anderes als ein geschichtsloser und irrealer, ja irrsinniger Optimismus aus- 
spreche32. Sein Humanismus bleibt allerdings hinsichtlich des christlichen Glau- 
bens gekennzeichnet durch die Doppelgesichtigkeit von Anknüpfung und Wider- 
spruch, die sich schließlich zu der Bemerkung verdichtet: •Gerade der Rebell be- 
sitzt Gottvertrauen, ohne an Gott zu glauben"33. 

Es scheint in Zukunft kaum möglich zu sein, eine Gotteslehre vorzulegen, ohne 
irgendwie von Anfang an die •törichte" Weisheit des Kreuzes Christi und den 
christlichen Auferstehungsglauben mitzubedenken. 

27 Wie redet der neue Katechismus von Gott? in: Christlicher Glaube in unserer Zeit. 
Verlag Ludwig Auer, Donauwörth 1970. 52-63; bes. 58. 
28 Ebd.        29 Wie von Gott sprechen? 149. 
30 Auf der Suche nach Gott, a. a. 0. 67. 
31 Atheismus um des •noch ungewordenen Menschenwesens" willen. Zu Ernst Blocks uto- 
pischem Humanismus ohne Gott. In: Grünewald-Materialbuch 101-115. 
32 Ebd. 111.        33 Ebd. 112. 



Im Spiegel der Zeit 69 

b) Eine Art Schock-Therapie 
Daß Gott in der Alltags-Welt vieler Menschen einfach nicht vorkommt, ist allem 
Anschein nach die Hürde, die auf dem Weg zur Gotteserkenntnis am schwersten 
zu überwinden ist. Solange der Horizont eines Menschen durch bloß naturwissen- 
schaftliche oder unpersonale Begriffe eingeengt bleibt, ist kaum zu erwarten, daß 
der Ausblick auf die Gesamtwirklichkeit gelingt und damit auch die Gottesfrage 
gestellt wird. Es käme also darauf an, diese Verengungen irgendwie zu sprengen, 
soweit das Leben nicht selbst eines guten Tages dafür sorgt, indem das Böse und 
Leidvolle in der Welt nachdrücklich ins Bewußtsein gehoben wird. 

Die Gefahr ist freilich gegeben, daß dann die Erfahrung der Sinnlosigkeit das 
letzte Wort behält. Dieses Risiko wird man verantworten können. Wahrschein- 
licher nämlich ist, daß durch den Schock, den diese Erfahrung auslöst, ein wirk- 
lich personales Denken angeregt wird, das schließlich in die Gottesfrage mündet, 
wie sie Walter Kasper zu entwickeln sucht. •Wenn alles sinnlos wäre, dann könn- 
ten wir im Grunde keinen Augenblick mehr leben, denn in jedem Akt des Lebens 
bejahen wir zugleich, daß dieses Leben einen Sinn hat, daß Sein besser ist als 
Nichtsein"34. Damit ist freilich noch nicht viel bewiesen, es ist gewissermaßen nur 
der Anfang eines Kletterseiles, das wir so in die Hand bekommen. Und erst nach 
vielen geduldigen Schritten enthüllt sich uns Gott als letzte Bedingung eines Ge- 
lingens menschlicher Geschichte, als der Mut zum Tun und Sein in einer geschicht- 
lichen Welt35. 

Einen ähnlichen Weg beschreibt Paul Weß mit etwas anderen Worten. Auch er 
geht aus von der Frage nach dem Sinn des Lebens angesichts von Tod und teil- 
weisem Glück, die der Mensch sich nicht selbst beantworten kann. Wäre er allein 
auf der Welt, könnte er sie vielleicht bis zum Tod verdrängen. Sobald er sich 
jedoch in einem wirklich personalen Bezug zu Mitmenschen vorfindet, bedrängt 
ihn auch die Frage: •Soll er diesen als notwendiges Übel ansehen, das seine sich 
selbst sinngebende Freiheit einschränkt, mit dem man in einer gesellschaftlichen 
Konvention gerade noch auskommen kann..., oder soll er den Mitmenschen als 
solchen und damit auch die Gemeinschaft mit ihm als einen Selbstwert gelten las- 
sen, der ihm vorgegeben. .. und sinnvoll ist? .. ."36 Nur dann könne aber diese 
personale Zuordnung als möglich und sinnvoll verstanden werden, wenn sie von 
einem personalen höheren Dritten gewollt sei. Die Frage nach Gott als jener 
Macht, die als der sinngebende Grund des mitmenschlichen Bezugs zu denken 
wäre, steht damit unüberhörbar vor uns. 

c) Nur eine •leise" Hoffnung? 
Der Wert der Gottesbeweise freilich wurde auch von katholischer Seite einer kon- 
struktiven Kritik unterzogen. Infolgedessen erinnert Otto König mit Nachdruck 
an diesbezügliche Versuche von Karl Rahner, die Einheit des Gottestraktates mit 
der Lehre über die Gotteserkenntnis so zu radikalisieren, daß der Traktat über die 
Gotteserkenntnis nicht nur ein Stück der ganzen Gotteslehre ist, sondern sie 

34 Möglichkeiten der Gotteserfahrung, a. a. 0. 343. 
55 Ebd. 345. 
36 Wie von Gott sprechen? 120 f. 



Im Spiegel der Zeit 70 

selbst37. Was natürlich auch bedeutet, daß die vom Vatikanum I herausgestrichene 
natürliche Gotteserkenntnis nur als ein nachträgliches •Reduktionselement" in- 
nerhalb der umfassenden Gotteserfahrung verstanden werden kann. 

Besonderes Interesse verdient in diesem Zusammenhang der spekulative Ent- 
wurf einer Fundamentaltheologie von Peter Knauer38. Er entstand als Gespräch 
bzw. Auseinandersetzung mit dem evangelischen Theologen Gerhard Ebeling, der 
sich wie wenige besonders mit der Verantwortung des christlichen Glaubens be- 
faßt und selbst auf eine gewisse Gemeinsamkeit seines Anliegens mit dem der 
katholischen Fundamentaltheologie hingewiesen hat. Die entsprechenden Frage- 
stellungen, die in der herkömmlichen katholischen Theologie gewöhnlich auf zwei 
verschiedene Traktate (Glaubensanalyse und Fundamentaltheologie) verteilt 
waren, werden hier jedoch als eine einzige Problematik angesehen. 

Bedingung dafür, daß man irgendwie versteht, was das Wort •Gott" besagt, ist 
eigentlich ein Nichtverstehen. Allerdings darf man in dieser Überlegung nicht bei 
bloß vorläufigem Nichtverstehen haltmachen. Dann würde ja, in dem Maße sich 
solche Erkenntnislücken schließen, der Raum für Gott fortwährend beschränkter, 
so daß er sich gewissermaßen auf einem Rückzug befindet, wie man zuweilen in- 
folge fundamentalen Mißverstehens meinte folgern zu müssen. Man muß viel- 
mehr zu einem radikalen und umfassenden Nichtverstehen vorstoßen, zu einer 
Fraglichkeit, •deren Beantwortung die Wirklichkeit selbst nicht mit sich führt" 
(27). Das Gotterkennen bedeutet keineswegs die Aufhebung dieser radikalen 
Fraglichkeit. Es ist im Grunde nur ein Herausgefordertsein zum Suchen nach Gott 
ins Dunkel hinein. •Nicht Gott selbst wird erkannt, sondern allein unsere Abhän- 
gigkeit von ihm, die das von ihm selbst Verschiedene ist" (46). Abgesehen vom 
Glauben kommt daher Gott nur als abwesend zur Sprache, als der, •der sich dem 
Menschen unbegreiflich entzieht, (aber auch) im Glauben unbegreiflich ge- 
währt" (30). 

Daher spricht Weß in seiner Arbeit schließlich nur von einer •leisen Hoffnung" 
auf eine positive Antwort, zu welcher der Mensch bei der existentiellen Frage nach 
Gott berechtigt sei39, und auch die Überlegungen zur Gotteserkenntnis bei Erhard 
Kunz münden im Vollzug von Glaube, Hoffnung und Liebe. •Der eigentliche Ort, 
an dem das Sprechen von Gott entsteht und auf den es immer bezogen bleiben 
muß, wenn es sinnvoll sein soll, ist... das gemeinsame Danken, das aus dem 
Vollzug von Glaube, Hoffnung und Liebe entspringt"40. 

Es sieht zunächst nicht so aus, als ob diese neueren Versuche gegen die zuvor 
erwähnten Verdächtigungen Feuerbachs geschützt oder gar immun seien, weil sie 
anscheinend nicht deutlich machen können, daß dieses dunkle Geheimnis, in das 
hinein sich der Mensch übergibt, gerade nicht das Wesen des Menschen ist, auf 
das hin er sich werdend vollzieht. Aber, was sich sprachlich vermutlich nicht ein- 

37 Die Frage nach Gott in der gegenwärtigen Theologie. In: Grünewald-Materialbuch 
GOTT, 242-255. 
38 Verantwortung des Glaubens. Ein Gespräch mit Gerhard Ebeling aus katholischer Sicht. 
Frankfurter Theologische Studien Bd. III. Verlag Josef Knecht, Frankfurt 1969. 211 S., 
kart., DM 24,50. 
39 Wie von Gott sprechen? z. B. 128. 
40 Überlegungen zur Gotteserkenntnis, in: Geist und Leben 42 (1969) 101. 



Im Spiegel der Zeit 71 

deutig artikulieren läßt, kann in Wirklichkeit trotzdem gegeben sein: eine Got- 
tesgewißheit, die nicht nach Art der Weltgewißheit erreicht wurde41. 

d) Glaube als Glaube und Offenbarung als Mit-Sein 
Gibt es wenigstens ein Kriterium, um der Liebe Gottes zum Menschen, also seiner 
•übernatürlichen" Selbstmitteilung innezuwerden? Auch hier bietet Knauer im 
Anschluß an Ebeling hilfreiche Anstöße. Er meint, eine befriedigende Antwort 
auf die Frage nach dem Kriterium göttlicher Offenbarung lasse sich nur finden, 
indem zugleich die Frage selbst kritisiert wird. Sie scheint nämlich anzunehmen, es 
könne ein außerhalb des Glaubens konstatierbares Kriterium dafür geben, daß 
tatsächlich Gott in der christlichen Verkündigung spricht. Genau das aber ist un- 
annehmbar. Es wäre der Irrtum des Rationalismus. Daraus scheint zu folgen, daß 
es somit überhaupt kein Kriterium des Glaubens gebe, man also blind zu glauben 
habe. Das wäre der Irrtum des Fideismus. Christlicher Glaube versteht sich als 
Alternative zu beiden Positionen. Das Problem der Verifizierung der Offenba- 
rungswirklichkeit besteht eigentlich umgekehrt in der Frage, wie denn das, wovon 
die Theologie redet, die Wirklichkeit verifiziert, •wie nämlich die Verkündigung 
auf die bereits bekannte Wirklichkeit und deren verborgene Vieldeutigkeit ein- 
geht und sie, wo sie Glauben findet, zurechtbringt"42. 

Dem Mißverständnis der christlichen Offenbarung als einer Gottwerdung des 
Menschen, das Weß sogar renommierten zeitgenössischen Theologen zum Vor- 
wurf machen will, wird man auf die Dauer nur durch ein wirklich personales 
Denken entgehen können. Die nachdrückliche Wiederholung des Schlag-Wortes 
vom •Größer-Sein" Gottes bei Weß kann m. E. nicht eigentlich weiterführen. Er 
muß sich von E. Przywara, den er leider nirgendwo anführt, sagen lassen: •Da 
das Gesetz der ,je immer größeren Unähnlichkeit' restlose Anwendung hat, so 
hat es auch Anwendung auf jede geschöpfliche Vorstellung vom Ausmaß dessen, 
wieweit Er das Geschöpf ,göttlichen' kann . . . Das gilt nicht nur für eine ,Idee' 
Gottes, sondern: das Ausmaß, in dem der Schöpfer in Sein Geschöpf hinein ,Sich 
vergeschöpflichen' kann und umgekehrt Sein Geschöpf in Sich hinein ,vergöttlichen' 
kann, liegt kraft der ,je immer größeren Unähnlichkeit' je immer hinaus über alle 
geschöpfliche seinshafte Kapazität des Empfangens"43. 

Abgesehen davon, scheint Weß ganz zu übersehen, daß auch das neue Testa- 
ment Immanenzformeln enthält, die weitaus schockierender sind, als manche der 
von ihm kritisierten Formulierungen. Das Anliegen, jedoch, das seinem Vorwurf 
eigentlich zugrunde liegt, ist mehr als nur berechtigt. Im Grunde geht es um ein 
grundsätzliches neues Durchdenken des üblichen Ansatzes einer Offenbarungs- 
theologie •unter anfänglicher und ständiger Blicknahme auf die ursprüngliche 
und unableitbare Eigenart personalen Mitseins", eine Forderung, die in der Neu- 
bearbeitung von Rahners Fundamentaltheologie •Hörer des Wortes" nur andeu- 
tungsweise aufgestellt wird44. 

41 Vgl. P. Knauer, Verantwortung des Glaubens, 20. 
42 Ebd. 179. 
43 Logos - Commercium. Düsseldorf 1964, 130. 
44 Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. München 21963, 176 (Fußnote). 



Im Spiegel der Zeit 72 

Dieser Aufgabe dient in aufschlußreicher Weise die historisch-spekulative Stu- 
die von Erhard Kunz über die Glaubenstheologie des Pierre Rousselot SJ (1878 
bis 1915), der zu den ersten gehörte, die aus einer aufrichtigen kirchlichen Ge- 
sinnung heraus überzeugt waren, daß die Theologie von den Quellen her neu 
durchdacht werden müßte45. In der Analyse des Glaubensaktes und in der Frage 
von Natur-Übernatur hat er diese Arbeit selbst zu leisten versucht. Seinen Aus- 
sagen liegt durchweg ein neues, personal bestimmtes Seinsverständnis zugrunde, 
obwohl er sich dessen selbst nicht immer reflex bewußt war46. Wie die Bibel be- 
trachtet und beschreibt er die gottmenschliche Bewegung des Schenkens, der 
Freisetzung und der Heimholung. Kein Zweifel, daß die Beschäftigung mit die- 
sem historischen Versuch auch modernes theologisches Denken bereichern kann. 

Als exemplarischen Vertreter einer neu erwachenden Personologie benennt O. 
König den Paderborner Dogmatiker Heribert Mühlen. Nach seiner Ansicht ist 
•der heute so viel beredete Tod des theistischen Gottes im Grunde genommen nichts 
anderes als die notwendige denkgeschichtliche Konsequenz aus der Du-losigkeit 
der traditionellen Seinsfrage"47. Der ganze Bereich der personalen Beziehungen 
wurde für die philosophisch-theologische Erkenntnis so sehr verstellt, daß der 
nichtobjektivierbare, personale Gott der jüdisch-christlichen Offenbarung, der 
Vater Jesu Christi, aus dem Horizont des menschlichen Denkens verschwand. Der 
induktive Ansatz der Gottesfrage in der Personologie, •der das ganze Feld der 
Mitmenschlichkeit, der radikalen Ich-Du-Wir-Beziehung miteinbezieht, ist zwei- 
fellos eine ganz neue, epochale Einweisung ... in das Geheimnis des lebendigen, 
personhaft liebenden Gottes der Geschichte, der auch nicht aufgewiesen werden 
könnte, wenn er sich nicht zuvor unableitbar frei, personal geschenkt hätte"48. 

e) Der am Mensdien handelnde Gott 
Die Gottlosigkeit der Welt, in der wir leben, ist für zahlreiche Autoren, wie wir 
sahen, zu einem großen Teil nur die Folge einer abstrakten Weltlosigkeit, mit der 
man Gott verkündet habe. Daher gelte es, so schließt W. Kasper seine Überlegun- 
gen, •Gott und Welt, Gott und die Geschichte wieder zusammenzudenken"49. 
Christliche Verkündigung habe nicht abstrakt die Existenz Gottes zu demonstrie- 
ren oder zu behaupten, •sondern sein konkretes Da-Sein aufzudecken, zuzuspre- 
chen, zu deuten und mit Phantasie die Möglichkeiten aufzuzeigen, die darin ver- 
borgen sind"60. Im Grunde geht es um eine Rückkehr zum biblischen Gott. 

Leider sind gerade die biblischen Informationen, die Grabner-Haider in sei- 
nem Materialbuch zum Thema GOTT zusammengestellt hat, schwach. Mag auch 
der Aufsatz von P. H. Schungel über die Gottesfrage im Alten Testament noch 
recht instruktiv sein51, so bleibt nach Durchsicht der neutestamentlichen Beiträge 
doch eine Enttäuschung zurück. Mit derart allgemeinen Aussagen, wie etwa der 

45 Glaube - Gnade - Geschichte. Frankfurter Theologische Studien. Bd. I. Verlag Josef 
Knecht, Frankfurt 1969, 302 S., kart. DM 35-. 4« Ebd. 276. 
47 Die Frage nach Gott in der gegenwärtigen Theologie, a. a. O. 252. Mit Verweis auf 
H. Mühlen, Die abendländische Seinsfrage als der Tod Gottes und der Aufgang einer 
neuen Gotteserfahrung, 21968.       48 Ebd. 255. 
49 Möglichkeiten der Gotteserfahrung, a. a. O. 349.        eo Ebd. 
51 Grünewald-Materialbuch 183-204. 



Im Spiegel der Zeit 1% 

Behauptung: •So hat das Gottesbild des Paulus eine gewaltige Breite. Es reicht 
vom apokalyptischen Despoten (sie!) zum menschgewordenen Gott Jesus Chri- 
stus"52 oder (über Johannes): •Der orientalische Großherrscher hat total mensch- 
liche Züge bekommen. Gott ist Mensch geworden"5*1 ist dem Leser wirklich nicht 
viel geholfen. Anstatt das Gottesbild Jesu (auf dem Hintergrund der spätjüdi- 
schen Religion) neben das Bekenntnis des Paulus und des Johannes zu stellen, 
hätte man besser auch die Synoptiker nach ihren spezifischen Gottes-Bekennt- 
nissen befragt und schließlich das, was allen neutestamentlichen Autoren gerade 
in ihrer Verschiedenheit gemeinsam ist, als Offenbarung Gottes in Jesus Christus 
zusammenfassen können. Was die biblische Gotteslehre betrifft, so wird man also 
unbedingt nach instruktiveren Ausführungen Ausschau halten müssen54. 

Was aber die Forderung angeht, Gottes Da-Sein im konkreten Leben aufzu- 
decken und zuzusprechen, so enthält Grabner-Haiders Materialbuch, das aufs 
Ganze gesehen seine Mängel hat55, eine ganze Reihe von praktischen und brauch- 
baren Vorschlägen für die religiöse Erwachsenenbildung, für die Predigt, für 
Funk und Fernsehen, für die Schule, für die persönliche und gemeinschaftliche 
Meditation. Hier erwacht die Hoffnung, daß letzten Endes zutrifft, was der Her- 
ausgeber in der Interpretation der Gesamt-Situation schlußfolgerte: •Eines ist ge- 
wiß, die Erfahrung Gottes wird in unserer Geschichte und Gesellschaft gemacht, 
auch wenn sie nicht mehr oder nur noch zaghaft ausgesprochen wird"56. 

Rückblick 

Daß die Gottesfrage wieder neu ins Zentrum auch der innerkirchlichen Diskus- 
sion gerückt scheint, ist als Tatsache unbedingt positiv zu werten, auch wenn sie 
von außen her angestoßen scheint durch einen weit verbreiteten, vielgesichtigen 
Atheismus, der sich zum Teil auch theologisch als Gott-ist-tot-Theologie zu arti- 
kulieren sucht. •Insofern diese Gott-ist-tot-Theologie in Fortführung der alten 
negativen Theologie die Nichteinholbarkeit Gottes in gleich welches Gottesbild 
deutlich machen will, vertritt sie einen notwendigen Atheismus im Christentum"57. 
Das hat seine Konsequenzen selbstverständlich auch für die Erneuerung des ge- 
sellschaftsbezogenen •Antlitzes" der Kirche. Um des wahren und wirklichen Got- 
tes willen muß in ihr manches •Göttliche" zerschlagen werden, weil es nicht 
eigentlich Gott, sondern einen •Scheingott" darstellt. Das alles sollte jedoch letzt- 
lich dazu führen, daß die Kirche immer mehr und wieder neu das wird, was sie 
im Grunde ist und sein soll: die sakramentale Präsenz Gottes in der Welt und für 
die Welt. Denn nur wo personale Güte und Liebe ist, da ist Gott, und wo zur 
Liebe gemahnt wird, wird in einer Weise von Gott geredet, die dem wahren und 
wirklichen Gott entspricht. Franz-Josef Steinmetz SJ 

52 Das Gottesbekenntnis des Paulus und Johannes, a. a. 0. 221. 53 Ebd. 227. 
54 Anregend z. B. H. Eising, Bild Gottes ohne Gottesbild, in: Bild - Wort - Symbol in 
der Theologie (Hrsg. v. W. Heinen). Echter Verlag, Würzburg 1969, 35-54. 
55 Leider finden sich über die Verfasser der Beiträge keine biographischen Angaben; Auf- 
bau und Gliederung des Ganzen sind teilweise rätselhaft; die Literatur-Auswahl einseitig, 
s« Ebd. 268. 
57 M. Seybold, Gottesbild und Kirchenbegriff, in: Christlicher Glaube in unserer Zeit 
(Hrsg. F. Schreibmayr). Donauwörth 1970, 49. 




