
Die Sorge, vergebens zu laufen 85 

gung, kein Trumpf in der Hand innerweltlicher Konkurrenzen. Das Elend 
des Christentums wird groß geschrieben, verhöhnt, verlacht und aufs 
Forum gezerrt. Man verrechnet, vergleicht, verwirft sowohl hüben als 
drüben. Die Gewichte der Gutachten schwanken auf den Waagen der Mei- 
nungsmacher. Ein gerechtes Urteil wird von Tag zu Tag aussichtsloser. 
Sind die letzten Trümpfe schon gefallen, die Waffen auf beiden Seiten 
stumpf geworden? 

Das Verhalten des Paulus scheint paradox, ja absurd zu sein und wenig 
weiter zu helfen. Und dennoch! Sein stärkstes Argument war seine Schwä- 
che. Nicht aus sich selbst, nicht in bodenloser Narretei und Clownerie, son- 
dern aus christlicher Hoffnung. Wir wissen nicht, wie weit er seine Geg- 
ner schließlich überzeugen konnte. Das ist auch nicht entscheidend. Ent- 
scheidend ist, daß wir selbst überzeugt sind und den Teufelskreis der Ver- 
gleiche des Sichtbaren durchbrechen hinein in die Paradoxie einer wahr- 
haft christlichen Hoffnung. •Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark." 
Dieser Stachel im Fleisch wird jedenfalls bleiben, auch wenn wir es nicht 
übers Herz bringen, uns unserer Schwachheiten zu rühmen. 

Die Sorge, vergebens zu laufen 

Bardo Weiß, Mainz 

Bei vielen, die heute in der kirchlichen Verkündigung stehen, macht sich 
das Gefühl der Frustration breit. Sie fühlen sich in einer Zeit, in der fast 
nur die äußere Leistung zählt, auf verlorenem Posten, weil man in der 
Kirche scheinbar immer weniger handgreifliche Erfolge aufweisen kann. 
Über dieses weitverbreitete Gefühl der Frustration im kirchlichen Verkün- 
digungsamt wurde in letzter Zeit viel geschrieben. Manche Hilfe zu seiner 
Bewältigung aus dem Glauben wurde aufgezeigt. Dabei ging man aber im 
allgemeinen weniger auf die Angst ein, selbst zu den mangelnden Erfol- 
gen durch das, was und wie man verkündigt, beigetragen zu haben. Diese 
Angst nimmt neuerdings zu. Wer heute konkret seinen Glauben bezeugt, 
muß Stellung beziehen in dem breiten Feld möglicher Glaubensverständ- 
nisse unserer Zeit. Er tut es aber nie allein für sich, sondern auch für die, 
denen er den Glauben verkündigt. Bei dieser Entscheidung schleicht sich 



Bardo Weiß gg 

das Gefühl der Unsicherheit bei fortschrittlichen und konservativen Ver- 
kündigern ein: Betone ich zu wenig die horizontale oder vertikale Linie 
des Glaubens? Entmythologisiere ich zu viel oder zu wenig? Biete ich 
meiner Gemeinde ausschließlich die überlieferten oder noch im Stadium 
des Experiments sich befindlichen Formen der Buße an? Man könnte ent- 
gegnen, von dieser Unsicherheit spüre man bei den meisten, die ihre Mei- 
nung heute in der kirchlichen Verkündigung vortragen, wenig. Sie geben 
sich selbstsicher. Natürlich gibt es manche, die von diesen Sorgen nicht 
gequält werden und ein unerschütterliches Berufungsbewußtsein haben. 
Oft scheint aber die zur Schau getragene Selbstsicherheit nur die Mauer zu 
sein, hinter der sich innere Unsicherheit verbirgt. Fortschrittliche und Kon- 
servative mögen für sich von ihrem eigenen Standpunkt überzeugt sein. 
Darüber hinaus mögen sie sich zur kirchlichen Verkündigung gesandt wis- 
sen. Aber, so fragen sich heute viele, reicht mein gutes Gewissen bei der 
Verkündigung aus? Reiße ich nicht trotz eben dieses subjektiv guten Ge- 
wissens objektiv in der Kirche mehr ab, als ich aufbaue? Gefährdet meine 
Art zu verkündigen nicht die Einheit der Kirche? Wenn dies der Fall 
wäre, welchen Sinn hätte dann meine Arbeit noch? Die Sorge, vergebens 
zu arbeiten, vergebens zu laufen, greift in der Kirche um sich. 

Was ist zu tun? Viele werden sagen: Man muß sich besser informieren. 
Natürlich kann man das Amt eines Verkündigers heute nur verantwort- 
lich versehen, wenn man trotz aller Zeitnot sich theologisch weiterbildet. 
So eindeutig ist jedoch die heutige Theologie keineswegs, daß sie nur die 
eigene Position stärken könnte. Wer sich in der modernen theologischen 
Literatur auskennt, weiß, daß vieles, was sich dort sehr selbstsicher gibt, 
letztlich doch nur Hypothese oder Diskussionsbeitrag sein will. Aber auch 
dann, wenn einer durch die Beschäftigung mit der zeitgenössischen Theo- 
logie in seiner Meinung bestärkt würde, wird ihm dies nicht die Angst 
nehmen, vergebens zu laufen. Andere werden sagen: Man einige sich auf 
eine mittlere, •zeitlose" Linie in der Verkündigung; über alle strittigen 
Themen schweige man. Doch das ist keine Lösung. Einmal gibt es nie eine 
•zeitlose" Verkündigung. Zum andern: Was ist in der heutigen Verkün- 
digung nicht strittig? Wenn man nur über ganz Sicheres reden wollte, 
wird man bald schweigen müssen. Und darüber hinaus: Wer sagt mir 
denn, daß die mittlere Linie heute nicht gerade die falsche ist, und daß 
ich, falls ich sie einhalte, trotz guten Gewissens vergeblich gelaufen bin? 

Müssen wir also resignieren? Oder ist die Unsicherheit des heutigen 
Verkündigers nur ein Teil der Unsicherheit, die dem Glauben wesentlich 
ist? Im Glauben als der vorbehaltlosen Hingabe an den Vater unseres 
Herrn Jesus Christus darf es ja kein Absichern geben. Zeugt darum die 



Die Sorge, vergebens zu laufen 87 

Angst, vergebens zu laufen, nur von einem falschen Streben nach Sicher- 
heit, das uns im Glauben versagt ist? Muß man also diese Angst einfach 
tragen, weil sie zum Auftrag der Verkündigung hinzugehört? Ganz so 
einfach ist die Sache, glaube ich, nicht. So sehr es wahr ist, daß ein letztes 
Risiko beim Verkünden nicht auszuschalten ist, muß man doch vor einer 
Mystifizierung der Unsicherheit warnen. Denn die Schrift zeigt, wie sogar 
Paulus sich bemüht, seine Sorge, vergebens zu laufen, loszuwerden. 

1. Im Galaterbrief schreibt Paulus: •Darauf, nach vierzehn Jahren, ging 
ich von neuem nach Jerusalem hinauf mit Barnabas und nahm auch den 
Titus mit. Ich ging aber kraft einer Offenbarung hinauf. Und ich legte 
ihnen das Evangelium, das ich unter den Heiden verkündige, zur Beurtei- 
lung vor, besonders aber den Angesehenen, in der Sorge, sonst vergebens 
zu laufen oder gelaufen zu sein"1. 

Hier spricht Paulus ausdrücklich von der Sorge, vergebens zu laufen; so 
ist nämlich der letzte Teil des zweiten Verses zu übersetzen*, und nicht 
etwa in der Form einer rhetorischen Frage, auf die Paulus im vorhinein 
schon die Antwort gewußt hätte3. Da unter den Exegeten kein Einver- 
ständnis darüber besteht, worin genau der Grund der Sorge des Apostels 
lag, müssen wir etwas weiter ausholen. Die Meinung Tertullians4, Paulus 
sei sich seiner Berufung als Apostel mit der Zeit unsicher geworden und 
lasse sich von Jerusalem neu aussenden, ist abzulehnen. Zu deutlich sagt 
er kurz vorher (1,1), seine Berufung und damit auch seine Sicherheit über 
sie stamme nicht von Menschen, sondern von Gott und Jesus Christus. 
Der Grundtenor des Galaterbrief es liegt ja im Auf weis, daß seine Beru- 
fung im Damaskuserlebnis höher steht als jede Aussendung durch einen 
Menschen (1,15 f.). Berufung zur Verkündigung ohne Wissen von dem, 
was man verkündigen soll, ist nicht denkbar. Zur göttlichen Berufung 
gehört auch die Vermittlung eines inhaltlich umschriebenen göttlichen, 
nicht menschlichen Evangeliums (1,11 f.). Paulus war sich demnach des 
Kernes seiner Botschaft von Christus sicher und brauchte darin keine Be- 

1 Gal 2,1-2; Übersetzung nadi H. Schlier, Der Brief an die Galater (Göttingen 1962"), 
S.64. 
2 Schlier a. a. 0. 67 f. Diese Übersetzung des nfywog vertreten nach Schlier: Lightfoot, 
Burton, Lietzmann, Bl.-Debr. § 870, 2. Dazu sei genannt: G. Schneider, Der Brief an die 
Galater, Geistlidie Schriftlesung 9, Düsseldorf 1964, S. 44. 
3 Die Ansicht, |if|Jitog leite eine Frage ein, vertreten nach Schlier: Wörner, Besler, Schäfer, 
Oepke. Dazu wäre zu erwähnen: J. Bligh, Galatians, A. Discussion of St. Paul's Epistle, 
London 1969, S. 154; M.-J., Lagrange, Saint Paul, ttpitre aux Galates, Paris 19502, 
S.27. 
4 Zitiert bei Lagrange a. a. 0. S. 26. 



Bardo Weiß 88 

stätigung. Diese Sicherheit des Apostels heben auch die meisten Exegeten 
hervor5. 

Heißt das nun: •Nicht eigene Sorgen, ob sein Lauf ... etwa umsonst 
sei oder gewesen sei, sucht Paulus in Jerusalem loszuwerden, sondern die 
Bedenken anderer wollte er zerstreuen"?6 War sein Gang nach Jerusalem 
nur kirchenpolitisch begründet? Will er nur den Zusammenhang mit den 
Vorstehern der Jerusalemer Gemeinde dadurch wahren, daß er diese zu 
seiner Ansicht bekehrt?7 Kam es ihm nur •darauf an, daß die Urapostel 
... sich in aller Form und Öffentlichkeit zu ihm und seinem Evangelium 
bekannten"?8 Solche Interpretationen scheinen mir den Wortlaut des 
Textes nicht ernst genug zu nehmen. Jemandem etwas zur Begutachtung 
vorlegen9, heißt doch nicht, ihn bekehren wollen. Wenn Paulus sein Evan- 
gelium zur Entscheidung in Jerusalem vorlegt, dann kann er doch nicht 
so sicher in allen Punkten gewesen sein, daß er nicht auch um der Einheit 
willen bereit gewesen wäre, irgendwo nachzugeben. •Man darf sich die 
Wege des Apostels auch in bezug auf sein Selbstverständnis nicht ohne 
innere Anfechtungen vorstellen"10. Gewiß, Paulus war sich seiner Beru- 
fung und des Kerns seines Evangeliums ganz sicher. Aber, wie weit durfte 
er - um dieses Problem geht es ja im Galaterbrief - den Heiden entgegen- 
gehen? Mußte er nicht in bestimmten Situationen doch für sie die Beschnei- 
dung fordern? Wenn Apg 16, 3 historisch fundiert ist, dann geht Paulus 
in dieser Frage keineswegs so gradlinig vor, wie der Galaterbrief ver- 
muten läßt. Er mag sich seiner Sache auch in diesem Punkt persönlich sehr 
sicher gewesen sein. Aber •die Arbeit des Apostels darf sich nicht nur am 
eigenen guten Gewissen ausrichten"11. Er mußte mit dafür Sorge tragen, 
daß die Einheit der Kirche nicht zerbrach. Würde er sonst nicht in Gefahr 
sein, vergebens zu laufen, indem er mit seinem Vorgehen dem Aufbau 
der Kirche schweren Schaden zufügte? Wie ihn die Sorge um das rechte 
Evangelium bewegt, zeigt ein Satz aus dem Brief an die Gemeinde in 
Philippi, in dem das gleiche Wort von der Vergeblichkeit seines Aposto- 
lats vorkommt: •Haltet fest am Wort des Lebens, mir zum Ruhm am Tag 

5 So Bligh a. a. O. S. 154; P. Bonnard, L'ßpitre de Saint Paul aux Galates, Neuchätel- 
Paris 1953, S. 38 f., 0. Kuss, Die Briefe an die Römer, Korinther und Galater; Regens- 
burger NT 6, Regensburg 1940, S. 258 f. Lagrange a. a. 0. S. 26; Schneider a. a. 0. S. 45. 
* A. Oepke, Der Brief an die Galater, Theologischer Handkommentar zum NT 9, Berlin 
I9602, S. 45. 
7 So W. Beyer - P. Althaus in: Nt. Deutsch 3, Göttingen 1968, S. 15. 
8 Kuss a. a. 0. S. 259. 
• So die Bedeutung von ävctTiftEcrdai TIVI TI vgl. Schlier a. a. 0. S. 66. 
10 Schlier a. a. O. S. 69, Anm. 1. 
11 Schneider a. a. O. S. 34. 



Die Sorge, vergebens zu laufen 89 

Christi, damit ich nicht vergebens gelaufen bin und vergebens mich ge- 
müht habe" (2,16). 

Wir spüren, wie verwandt die Sorge Pauli mit unserer ist. Seine Aus- 
sage darüber ist höchst aktuell. Was tut nun Paulus in dieser Not? Er 
drückt nicht tapfer vor ihr die Augen zu und rechnet sie zum Risiko, das 
er nun einmal im Glauben zu tragen habe. Er unternimmt vielmehr etwas 
ganz Konkretes. Er geht nach Jerusalem, und zwar aufgrund einer gött- 
lichen Offenbarung. Wie Gott seinen Willen in dieser Offenbarung kon- 
kret kundgab, ist zweitrangig12. Wichtiger erscheint, daß Gott nicht direkt 
die Lösung der Frage gibt. Auch nach der Offenbarung hat Paulus noch 
die gleichen Sorgen. Nicht direkt von Gott, sondern von der Kirche zu 
Jerusalem und deren Amtsträgern sollen sie ihm abgenommen werden. 
Paulus bekennt, daß er nach Gottes Willen sein Evangelium dem Schieds- 
spruch der Jerusalemer Gemeinde, beziehungsweise derer, die dort An- 
sehen genießen, unterworfen hat. Die Frage, wer diese Angesehenen 
waren, ist nebensächlich, und auch Paulus will sie so verstanden wissen 
(2,9). Es waren wohl die, die ein besonderes Amt in Jerusalem inne hat- 
ten13. Zu ihnen gehörten bestimmt Jakobus, Kephas und Johannes (2,9). 
Diese fanden ihrerseits an dem Evangelium des Paulus nichts auszusetzen 
und machten ihm außer der Kollekte für die Jerusalemer Kirche keine 
weiteren Auflagen. Weil Paulus von vornherein sich diesem Schieds- 
spruch unterworfen hatte, brauchte er sich jetzt keine Sorge mehr zu 
machen, vergebens zu laufen. 

2. Man darf nun gewiß nicht in einem falschen Biblizismus das Amt des 
Paulus und seine Sorge mit unserem Verkündigungsamt und dessen Sorge 
gleichsetzen. Dennoch ist hier eine Richtung aufgezeigt, wie wir mit der 
oben beschriebenen Sorge fertig werden können. Zunächst sollten wir diese, 
soweit vorhanden, auch ruhig eingestehen und konkrete Wege zu ihrer 
Behebung suchen. Wie Paulus brauchen wir sie nicht allzu schnell als 
unvermeidliches Risiko jedes Verkündigers abzutun. 

Paulus suchte die Sicherheit, die über sein persönlich gutes Gewissen 
hinausging, in der Kirche, in ihrem Amt. Zu welchem Amt könnten wir 
mit unserer Sorge gehen? Etwa zum bischöflichen? Welcher •Verkündi- 
ger", ob Priester oder Laientheologe oder wer immer die Botschaft des 
Evangeliums weiterzugeben hat, geht zu seinem Bischof, um ihm •sein 

12 Über die verschiedenen Möglichkeiten einer Offenbarung bei Paulus vgl. Schlier a. a. 0. 
S. 65 f. 
18 Ob hier ein weiterer Kreis gemeint ist als in Gal 2, 6, bleibt fraglich; vgl. Schlier a. a. 0. 
S. 67; dagegen Oepke a. a. 0. S. 45. 



Bardo Weiß 90 

Evangelium vorzulegen"? Dies wäre ja kaum mit einem kurzen Besuch 
abgetan. Wenn wir aber meinen, daß hier nur ungenügend ein wichtiger 
Dienst an den •Verkündigern" erfüllt wird, so liegt dies nicht allein am 
Zeitmangel der Bischöfe. Zu wenig ist man auf beiden Seiten auf diese 
Aufgabe vorbereitet. Bei Priestern etwa herrscht noch allgemein die Hal- 
tung: •Geh nicht zum Fürst, eh du nicht gerufen wirst!" Umgekehrt mei- 
nen die meisten Bischöfe noch, daß jeder Besucher etwas von ihnen haben 
oder erreichen wolle. Die Feststellung, daß man diese Aufgabe noch zu 
wenig in Angriff genommen hat, ist kein Vorwurf. In Zeiten, in denen 
alles in der Kirche gesichert erschien, gab es die oben beschriebenen Sorgen 
kaum, und ein Bischof brauchte sich deswegen auch nicht um sie zu küm- 
mern. Kein Vorwurf sei erhoben, sondern nur eine Bitte für die Zukunft 
gestellt: Schafft Möglichkeiten mit der Sorge, vergebens zu laufen, zu euch 
zu kommen. 

Um nicht mißverstanden zu werden, sei hinzugefügt: Wir meinen nicht, 
die Bischöfe sollten sich häufiger autoritativ in die theologische Diskussion 
einschalten oder es solle gar eine bischöfliche Inquisition errichtet werden. 
Dem Denunziantentum oder einer bischöflichen Geheimpolizei wird hier 
nicht das Wort geredet. Man vergleiche nur, wie scharf sich Paulus gegen 
Denunzianten (2,4) und die Abgesandten des Jakobus (2,12) wendet. Er 
wird ja auch nicht nach Jerusalem zitiert, sondern kommt freiwillig. Wei- 
ter hat unsere Bitte nicht die Folge, daß man sich mit dem persönlichen 
Glaubensverständnis und der Seelsorgsmethode seines Bischofs identifi- 
zieren müsse. Auch hier sei nur an die Auseinandersetzung des Paulus in 
Antiochien mit Petrus erinnert, dem er doch vorher sein Evangelium vor- 
gelegt hatte. Gemeint ist nur die Möglichkeit, seinen Bischof in aller Ruhe 
das, was und wie man verkündet, vorlegen zu dürfen14. 

Können die Bischöfe oder gar der Papst allein solchen Dienst erfüllen? 
Fragen wir, wie es bei Paulus war. Ging er deswegen nach Jerusalem, weil 
er dem Jakobus, Kephas und Johannes ein grundsätzlich höheres Amt als 
das eigene zuerkannte? Wohl kaum! Der gesamte Anfang des Galater- 
briefes sucht ja zu beweisen, daß Paulus in nichts den anderen Aposteln 
nachsteht. In 1 Kor 15, 1-11 ordnet er sich selbst in die Reihe der anderen 
Apostel, wenn auch als deren geringstes Glied, ein. Mag er dem Kephas 
und Johannes als Mitgliedern des Zwölferkreises einen besonderen Rang 
einräumen, so doch kaum dem Jakobus. Denn dieser, den er in unserem 
Brief (2,9) ausgerechnet an erster Stelle nennt, gehört nicht zu den Zwölf 

11 Um den Mut zum ersten Schritt zu geben, wäre eine Institutionalisierung in Form von 
Sprechstunden nicht ganz abwegig. 



Die Sorge, vergebens zu laufen 91 

und hat seine einzige Berufung genau wie Paulus erst durch den Auf- 
erstandenen erfahren15. Jenen, denen er sich im Amt nicht untergeordnet 
fühlt, legt er dennoch sein Evangelium vor. 

Das berechtigt auch uns, zu glauben, daß alle, die im Amt der Verkün- 
digung stehen, gegenseitig diesen Dienst ausüben können. In einer Zeit, 
in der Verkündigungsinhalt und Seelsorgsmethode keineswegs normiert 
und sicher sind, dürfen Klerikerkonveniats und Zusammenkünfte von 
Laientheologen nicht nur der Unterhaltung und Information dienen, so 
sehr auch diese notwendig sind. Auf ihnen müßte vielmehr eine solche 
Atmosphäre herrschen, daß jeder dort •sein Evangelium vorlegen könnte 
in Sorge, vergebens zu laufen". Von hierher erhalten auch Freundschaften 
im gleichen Amt ihren theologischen Sinn. Dieser besteht nicht schon dar- 
in, daß jeder jemanden braucht, bei dem er seinen Ärger loswerden kann. 
Einen solchen Dienst kann auch ein Psychotherapeut erfüllen. Der Freund 
im gleichen Amt müßte vielmehr in Ruhe Verkündigungsinhalt und 
Seelsorgsmethoden seines Partners anhören und darüber ein Urteil fällen 
können. Dabei muß man sich natürlich vor dem Selbstbetrug hüten, nur die 
zu diesem Dienst auszuwählen, von denen man weiß, daß sie auf der glei- 
chen Linie wie man selbst liegen. Wenn dies Paulus getan hätte, wäre er 
bestimmt nicht ausgerechnet nach Jerusalem und zu Jakobus gegangen. 

Woher aber soll der, dem man •sein Evangelium vorlegt", wissen, ob 
einer nicht vergeblich läuft? Gibt es Maßstäbe dafür? Sie werden zunächst 
in dem eigenen Glaubensverständnis und den eigenen Seelsorgsmetho- 
den zu suchen sein. Aber wenn man selbst darin nicht sicher ist, wie soll 
man dem anderen dann die Sorgen nehmen können? Wie taten es die 
Angesehenen in Jerusalem? Sie sahen, daß dem Paulus das Evangelium 
für die Unbeschnittenen anvertraut war, und anerkannten die ihm ver- 
liehene Gnade (2, 7-9). Woran stellten sie dies fest? Doch wohl nur an 
dem, was sie von Paulus über seine Missionstätigkeit hörten. Die Tatsache, 
daß so viele Heiden sich auf die Predigt des Paulus hin zu Christus bekehr- 
ten, ließ sie erkennen, daß durch Paulus Gott am Werk war. Die Apostel- 
geschichte mag hier historisch exakt berichten, wenn sie als entscheiden- 
den Moment für den Erfolg Pauli in Jerusalem den Satz schreibt: •Und 
die ganze Versammlung hörte zu, wie Barnabas und Paulus erzählten, 
was alles für Zeichen und Wunder durch sie Gott bei den Heiden getan" 
(15,12). Der wachsende Glaube unter den Heiden galt als Maßstab, nach 
dem das Evangelium Pauli beurteilt wurde. Der wachsende Glaube wird 
demnach auch heute einer der Maßstäbe sein, um zu beurteilen, ob jemand 

»s Vgl. Schlier a. a. 0. S. 78 f. 



Bardo Weiß g2 

am Aufbau der Kirche beteiligt ist. Nicht umsonst heißt es in der Dogma- 
tischen Konstitution Lumen gentium des Zweiten Vatikanischen Konzils: 
•Die Gesamtheit der Gläubigen, welche die Salbung von dem Heiligen 
haben (vgl. 1 Joh 2,20 u. 27), kann im Glauben nicht irren"16. Wenn auch 
dieser Glaubenssinn, der nicht irren kann, sich nur in Übereinstimmung 
vom Bischof bis zum letzten Laien kundtut, wird man doch am Glaubens- 
sinn einer einzelnen Gemeinde messen dürfen, ob ihr Verkündiger ver- 
gebens läuft. Er kann nicht schief liegen, wenn der Glaube seiner Ge- 
meinde an Christus und das in ihm geschenkte Heil wächst. Nur darf man 
das Wachsen des Glaubens nicht ausschließlich quantitativ, das heißt an 
der größeren Beteiligung am Gottesdienst und Sakramentenempfang 
messen. Es kann sich auch im stärkeren sozialen Engagement oder im 
Suchen nach vertieften Formen der Frömmigkeit äußern. - Da man also 
den Glauben nicht allein an Statistiken ablesen kann, hängt die Berech- 
tigung einer Verkündigungsmethode nicht allein am äußeren Erfolg. Nir- 
gendwo täuscht man sich so leicht wie im Glauben derer, denen man das 
Evangelium zu verkünden hat. Deswegen bedarf man des Urteils eines 
Mitbruders im Amt. 

Kehren wir noch einmal zum Risiko des Verkünders zurück! Habe ich, 
wenn ich •den Angesehenen mein Evangelium vorgelegt habe", die 
Sicherheit, nicht vergebens zu laufen? Da ich nur im Glauben weiß, daß 
es Angesehene, Amtsträger in der Kirche gibt und ich deswegen ihr Urteil 
nur im Glauben annehmen kann, hat dieses soviel Sicherheit und Un- 
sicherheit wie mein Glaube. Da ferner der einzelne Amtsträger nicht un- 
fehlbar in seinem Urteil ist, bleibt auch von dieser Seite ein Stück Risiko. 
Wenn es also doch keine letzte Sicherheit gibt, muß ich dann nicht wieder 
alles Risiko allein tragen? Nein! Paulus zeigt uns, daß und wie der andere, 
der Amtsträger, ein Stück dieser Last abnehmen kann. 

14 Art. 12; vgl. auch den sehr vorsichtigen Kommentar von A. Grillmeier zu der Stelle 
in: LThK, Das II. Vat. Konzil 1.189. 




