Die Sorge, vergebens zu laufen 85

gung, kein Trumpf in der Hand innerweltlicher Konkurrenzen. Das Elend
des Christentums wird grof geschrieben, verhohnt, verlacht und aufs
Forum gezerrt. Man verrechnet, vergleicht, verwirft sowohl hiiben als
driiben. Die Gewichte der Gutachten schwanken auf den Waagen der Mei-
nungsmacher. Ein gerechtes Urteil wird von Tag zu Tag aussichtsloser.
Sind die letzten Triimpfe schon gefallen, die Waffen auf beiden Seiten
stumpf geworden?

Das Verhalten des Paulus scheint paradox, ja absurd zu sein und wenig
weiter zu helfen. Und dennoch! Sein stirkstes Argument war seine Schwé-
che. Nicht aus sich selbst, nicht in bodenloser Narretei und Clownerie, son-
dern aus christlicher Hoffnung. Wir wissen nicht, wie weit er seine Geg-
ner schlieflich Gberzeugen konnte. Das ist auch nicht entscheidend. Ent-
scheidend ist, dafl wir selbst iiberzeugt sind und den Teufelskreis der Ver-
gleiche des Sichtbaren durchbrechen hinein in die Paradoxie einer wahr-
haft christlichen Hoffnung. , Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark.“
Dieser Stachel im Fleisch wird jedenfalls bleiben, auch wenn wir es nicht
tibers Herz bringen, uns unserer Schwachheiten zu rithmen.

Die Sorge, vergebens zu laufen

Bardo Weif}, Mainz

Bei vielen, die heute in der kirchlichen Verkiindigung stehen, macht sich
das Gefiihl der Frustration breit. Sie fithlen sich in einer Zeit, in der fast
nur die duflere Leistung zdhlt, auf verlorenem Posten, weil man in der
Kirche scheinbar immer weniger handgreifliche Erfolge aufweisen kann.
Uber dieses weitverbreitete Gefithl der Frustration im kirchlichen Verkiin-
digungsamt wurde in letzter Zeit viel geschrieben. Manche Hilfe zu seiner
Bewiltigung aus dem Glauben wurde anfgezeigt. Dabei ging man aber im
allgemeinen weniger auf die Angst ein, selbst zu den mangelnden Erfol-
gen durch das, was und wie man verkiindigt, beigetragen zu haben. Diese
Angst nimmt neuerdings zu. Wer heute konkret seinen Glauben bezeugt,
muf} Stellung beziehen in dem breiten Feld moglicher Glaubensverstind-
nisse unserer Zeit. Er tut es aber nie allein fiir sich, sondern auch fiir die,
denen er den Glauben verkiindigt. Bei dieser Entscheidung schleicht sich



Bardo Weif3 86

das Gefiih]l der Unsicherheit bei fortschrittlichen und konservativen Ver-
kiindigern cin: Betone ich zu wenig die horizontale oder vertikale Linie
des Glaubens? Entmythologisiere ich zu viel oder zu wenig? Biete ich
meiner Gemeinde ausschliefilich die iiberlieferten oder noch im Stadium
des Experiments sich befindlichen Formen der Bufe an? Man kénnte ent-
gegnen, von dieser Unsicherheit spiire man bei den meisten, die ihre Mei-
nung heute in der kirchlichen Verkiindigung vortragen, wenig. Sie geben
sich selbstsicher. Natiirlich gibt es manche, die von diesen Sorgen nicht
gequilt werden und ein unerschiitterliches Berufungsbewufitsein haben.
Oft scheint aber die zur Schau getragene Selbstsicherheit nur die Mauer zu
sein, hinter der sich innere Unsicherheit verbirgt. Fortschrittliche und Kon-
servative mogen fiir sich von ihrem eigenen Standpunkt iiberzeugt sein.
Dariiber hinaus mdgen sie sich zur kirchlichen Verkiindigung gesandt wis-
sen. Aber, so fragen sich heute viele, reicht mein gutes Gewissen bei der
Verkiindigung aus? Reifie ich nicht trotz eben dieses subjektiv guten Ge-
wissens objektiv in der Kirche mehr ab, als ich aufbaue? Gefihrdet meine
Art zu verkiindigen nicht die Einheit der Kirche? Wenn dies der Fall
wire, welchen Sinn hitte dann meine Arbeit noch? Die Sorge, vergebens
zu arbeiten, vergebens zu laufen, greift in der Kirche um sich.

Was ist zu tun? Viele werden sagen: Man muB sich besser informieren.
Natiirlich kann man das Amt eines Verkiindigers heute nur verantwort-
lich versehen, wenn man trotz aller Zeitnot sich theologisch weiterbildet.
So eindeutig ist jedoch die heutige Theologie keineswegs, dafl sie nur die
eigene Position stirken kénnte. Wer sich in der modernen theologischen
Literatur auskennt, weif}, dafl vieles, was sich dort sehr selbstsicher gibt,
letztlich doch nur Hypothese oder Diskussionsbeitrag sein will. Aber auch
dann, wenn einer durch die Beschaftigung mit der zeitgendssischen Theo-
logie in seiner Meinung bestirkt wiirde, wird ihm dies nicht die Angst
nehmen, vergebens zu laufen. Andere werden sagen: Man einige sich auf
eine mittlere, ,zeitlose“ Linie in der Verkiindigung; iiber alle strittigen
Themen schweige man. Doch das ist keine Losung. Einmal gibt es nie eine
»zeitlose“ Verkiindigung. Zum andern: Was ist in der heutigen Verkiin-
digung nicht strittig? Wenn man nur iiber ganz Sicheres reden wollte,
wird man bald schweigen miissen. Und dariiber hinaus: Wer sagt mir
denn, dafl die mittlere Linie heute nicht gerade die falsche ist, und dafl
ich, falls ich sie einhalte, trotz guten Gewissens vergeblich gelaufen bin?

Miissen wir also resignieren? Oder ist die Unsicherheit des heutigen
Verkiindigers nur ein Teil der Unsicherheit, die dem Glauben wesentlich
ist? Im Glauben als der vorbehaltlosen Hingabe an den Vater unseres
Herrn Jesus Christus darf es ja kein Absichern geben. Zeugt darum die



Die Sorge, vergebens 2u laufen 87

Angst, vergebens zu laufen, nur von einem falschen Streben nach Sicher-
heit, das uns im Glauben versagt ist? Mufl man also diese Angst einfach
tragen, weil siec zum Auftrag der Verkiindigung hinzugehért? Ganz so
einfach ist die Sache, glaube ich, nicht. So sehr es wahr ist, daf} ein letztes
Risiko beim Verkiinden nicht auszuschalten ist, mufl man doch vor einer
Mystifizierung der Unsicherheit warnen. Denn die Schrift zeigt, wie sogar
Paulus sich bemiiht, seine Sorge, vergebens zu laufen, loszuwerden.

1. Im Galaterbrief schreibt Paulus: ,Darauf, nach vierzehn Jahren, ging
ich von neuem nach Jerusalem hinauf mit Barnabas und nahm auch den
Titus mit. Ich ging aber kraft einer Offenbarung hinauf. Und ich legte
ihnen das Evangelium, das ich unter den Heiden verkiindige, zur Beurtei-
lung vor, besonders aber den Angesehenen, in der Sorge, sonst vergebens
zu laufen oder gelaufen zu sein“’.

Hier spricht Paulus ausdriicklich von der Sorge, vergebens zu laufen; so
ist nimlich der letzte Teil des zweiten Verses zu iibersetzen?, und nicht
etwa in der Form einer rhetorischen Frage, auf die Paulus im vorhinein
schon die Antwort gewufit hétte®. Da unter den Exegeten kein Einver-
stindnis dariiber besteht, worin genau der Grund der Sorge des Apostels
lag, miissen wir etwas weiter ausholen. Die Meinung Tertullians, Paulus
sei sich seiner Berufung als Apostel mit der Zeit unsicher geworden und
lasse sich von Jerusalem neu aussenden, ist abzulehnen. Zu deutlich sagt
er kurz vorher (1, 1), seine Berufung und damit auch seine Sicherheit iiber
sie stamme nicht von Menschen, sondern von Gott und Jesus Christus.
Der Grundtenor des Galaterbriefes liegt ja im Aufweis, dafl seine Beru-
fung im Damaskuserlebnis hoher steht als jede Aussendung durch einen
Mensdhen (1, 15 £.). Berufung zur Verkiindigung ohne Wissen von dem,
was man verkiindigen soll, ist nicht denkbar. Zur gottlichen Berufung
gehort auch die Vermittlung eines inhaltlich umschriebenen gottlichen,
nicht menschlichen Evangeliums (1, 11 {.). Paulus war sich demnach des
Kernes seiner Botschaft von Christus sicher und brauchte darin keine Be-

1 Gal 2, 1-2; Ubersetzung nach H. Schlier, Der Brief an die Galater (Géttingen 196212),
S. 64.

2 Schlier a.a.0. 67 f. Diese Ubersetzung des ufmog vertreten nach Schlier: Lightfoot,
Burton, Lietzmann, Bl.-Debr. § 870, 2. Dazu sei genannt: G. Schneider, Der Brief an die
Galater, Geistliche Schriftlesung 9, Diisseldorf 1964, S. 44.

3 Die Ansicht, pfnwg leite eine Frage ein, vertreten nach Schlier: Wérner, Besler, Schifer,
Ocpke. Dazu wire zu erwihnen: J. Bligh, Galatians, A. Discussion of St. Paul’s Epistle,
London 1969, S.154; M.-J., Lagrange, Saint Paul. Epitre aux Galates, Paris 1950%
S. 217.

4 Zitiert bei Lagrange a.a. 0. S. 26.



Bardo Weif3 88

statigung. Diese Sicherheit des Apostels heben auch die meisten Exegeten
hervor®,

Heiflt das nun: ,Nicht eigene Sorgen, ob sein Lauf ... etwa umsonst
sei oder gewesen sei, sucht Paulus in Jerusalem loszuwerden, sondern die
Bedenken anderer wollte er zerstreuen*?® War sein Gang nach Jerusalem
nur kirchenpolitisch begriindet? Will er nur den Zusammenhang mit den
Vorstehern der Jerusalemer Gemeinde dadurch wahren, dafl er diese zu
seiner Ansicht bekehrt?” Kam es ihm nur ,darauf an, daf die Urapostel
-+ - sich in aller Form und Offentlichkeit zu ihm und seinem Evangelium
bekannten“?® Solche Interpretationen scheinen mir den Wortlaut des
Textes nicht ernst genug zu nehmen. Jemandem etwas zur Begutachtung
vorlegen®, heifit doch nicht, ihn bekehren wollen. Wenn Paulus sein Evan-
gelium zur Entscheidung in Jerusalem vorlegt, dann kann er doch nicht
so sicher in allen Punkten gewesen sein, daf er nicht auch um der Einheit
willen bereit gewesen wire, irgendwo nachzugeben. ,Man darf sich die
Wege des Apostels auch in bezug auf sein Selbstverstindnis nicht ohne
innere Anfechtungen vorstellen“!®. Gewif}, Paulus war sich seiner Beru-
fung und des Kerns seines Evangeliums ganz sicher. Aber, wie weit durfte
er —um dieses Problem geht es ja im Galaterbrief — den Heiden entgegen-
gehen? Mufite er nicht in bestimmten Situationen doch fiir sie die Beschnei-
dung fordern? Wenn Apg 16, 3 historisch fundiert ist, dann geht Paulus
in dieser Frage keineswegs so gradlinig vor, wie der Galaterbrief ver-
muten 1aft. Er mag sich seiner Sache auch in diesem Punkt persénlich sehr
sicher gewesen sein. Aber ,die Arbeit des Apostels darf sich nicht nur am
eigenen guten Gewissen ausrichten“!!. Er mufite mit dafiir Sorge tragen,
daf} die Einheit der Kirche nicht zerbrach. Wiirde er sonst nicht in Gefahr
sein, vergebens zu laufen, indem er mit seinem Vorgehen dem Aufbau
der Kirche schweren Schaden zufiigte? Wie ihn die Sorge um das rechte
Evangelium bewegt, zeigt ein Satz aus dem Brief an die Gemeinde in
Philippi, in dem das gleiche Wort von der Vergeblichkeit seines Aposto-
lats vorkommt: ,Haltet fest am Wort des Lebens, mir zum Ruhm am Tag

5 So Bligh a.a. 0. S.154; P.Bonnard, L’Epitre de Saint Paul aux Galates, Neuchitel-
Paris 1958, S. 88 f., O.Kuss, Die Briefe an die Romer, Korinther und Galater; Regens-
burger NT 6, Regensburg 1940, S. 258 f. Lagrange a. a. O. S. 26; Schneider a.a. O. S. 45.
¢ A. Oepke, Der Brief an die Galater, Theologischer Handkommentar zum NT 9, Berlin
19602, S. 45,

7 So W.Beyer — P. Althaus in: Nt. Deutsch 8, Géttingen 1968, S. 15.

8 Kuss a. a. O. S. 259.

® So die Bedeutung von évarideodor twvi 11 vgl. Schlier a.a. O. S. 66.

10 Schlier a.a. 0. S.69, Anm. 1.

1 Schneider a.a. 0. S. 34.



Die Sorge, vergebens zu laufen 89

Christi, damit ich nicht vergebens gelaufen bin und vergebens mich ge-
miiht habe“ (2, 16).

Wir spiiren, wie verwandt die Sorge Pauli mit unserer ist. Seine Aus-
sage dariiber ist hochst aktuell. Was tut nun Paulus in dieser Not? Er
driickt nicht tapfer vor ihr die Augen zu und rechnet sie zum Risiko, das
er nun einmal im Glauben zu tragen habe. Er unternimmt vielmehr etwas
ganz Konkretes. Er geht nach Jerusalem, und zwar aufgrund einer gott-
lichen Offenbarung. Wie Gott seinen Willen in dieser Offenbarung kon-
kret kundgab, ist zweitrangig'?. Wichtiger erscheint, daf} Gott nicht direkt
die Losung der Frage gibt. Auch nach der Offenbarung hat Paulus noch
die gleichen Sorgen. Nicht direkt von Gott, sondern von der Kirche zu
Jerusalem und deren Amitstragern sollen sie ihm abgenommen werden.
Paulus bekennt, dafl er nach Gottes Willen sein Evangelium dem Schieds-
spruch der Jerusalemer Gemeinde, beziehungsweise derer, die dort An-
sechen genieflen, unterworfen hat. Die Frage, wer diese Angesehenen
waren, ist nebensichlich, und auch Paulus will sie so verstanden wissen
(2,9). Es waren wohl die, die ein besonderes Amt in Jerusalem inne hat-
ten’s. Zu ihnen gehdrten bestimmt Jakobus, Kephas und Johannes (2,9).
Diese fanden ihrerseits an dem Evangelium des Paulus nichts auszusetzen
und machten ihm aufler der Kollekte fiir die Jerusalemer Kirche keine
weiteren Auflagen. Weil Paulus von vornherein sich diesem Schieds-
spruch unterworfen hatte, brauchte er sich jetzt keine Sorge mehr zu
machen, vergebens zu laufen.

2. Man darf nun gewif} nicht in einem falschen Biblizismus das Amt des
Paulus und seine Sorge mit unserem Verkiindigungsamt und dessen Sorge
gleichsetzen. Dennoch ist hier eine Richtung aufgezeigt, wie wir mit der
oben beschriebenen Sorge fertig werden kénnen. Zunachst sollten wir diese,
soweit vorhanden, auch ruhig eingestehen und konkrete Wege zu ihrer
Behebung suchen. Wie Paulus brauchen wir sie nicht allzu schnell als
unvermeidliches Risiko jedes Verkiindigers abzutun.

Paulus suchte die Sicherheit, die iiber sein personlich gutes Gewissen
hinausging, in der Kirche, in ihrem Amt. Zu welchem Amt konnten wir
mit unserer Sorge gehen? Etwa zum bischéflichen? Weldher , Verkiindi-
ger“, ob Priester oder Laientheologe oder wer immer die Botschaft des
Evangeliums weiterzugeben hat, geht zu seinem Bischof, um ihm ,sein

12 Uber die verschiedenen Méglichkeiten einer Offenbarung bei Paulus vgl. Schlier a. a. O.
S.65f.

13 Qb hier ein weiterer Kreis gemeint ist als in Gal 2, 6, bleibt fraglich; vgl. Schlier a. a. O.
S.67; dagegen Oepke a.a. 0. S. 45.



Bardo Weif§ 90

Evangelium vorzulegen“? Dies wire ja kaum mit einem kurzen Besuch
abgetan. Wenn wir aber meinen, daf§ hier nur ungeniigend ein wichtiger
Dienst an den , Verkiindigern® erfiillt wird, so liegt dies nicht allein am
Zeitmangel der Bischéfe. Zu wenig ist man auf beiden Seiten auf diese
Aufgabe vorbereitet. Bei Priestern etwa herrscht noch allgemein die Hal-
tung: ,Geh nicht zum First, eh du nicht gerufen wirst!“ Umgekehrt mei-
nen die meisten Bischofe noch, dafl jeder Besucher etwas von ihnen haben
oder erreichen wolle. Die Feststellung, daf8 man diese Aufgabe noch zu
wenig in Angriff genommen hat, ist kein Vorwurf. In Zeiten, in denen
alles in der Kirche gesichert erschien, gab es die oben beschriebenen Sorgen
kaum, und ein Bischof brauchte sich deswegen auch nicht um sie zu kiim-
mern. Kein Vorwurf sei erhoben, sondern nur eine Bitte fiir die Zukunft
gestellt: Schafft Moglichkeiten mit der Sorge, vergebens zu laufen, zu euch
zu kommen.

Um nicht mifiverstanden zu werden, sei hinzugefiigt: Wir meinen nicht,
die Bischofe sollten sich hiufiger autoritativ in die theologische Diskussion
einschalten oder es solle gar eine bischofliche Inquisition errichtet werden.
Dem Denunziantentum oder einer bischéflichen Geheimpolizei wird hier
nicht das Wort geredet. Man vergleiche nur, wie scharf sich Paulus gegen
Denunzianten (2,4) und die Abgesandten des Jakobus (2, 12) wendet. Er
wird ja auch nicht nach Jerusalem zitiert, sondern kommt freiwillig. Wei-
ter hat unsere Bitte nicht die Folge, dafl man sich mit dem personlichen
Glaubensverstindnis und der Seelsorgsmethode seines Bischofs identifi-
zieren miisse. Auch hier sei nur an die Auseinandersetzung des Paulus in
Antiochien mit Petrus erinnert, dem er doch vorher sein Evangelium vor-
gelegt hatte. Gemeint ist nur die Moglichkeit, seinen Bischof in aller Ruhe
das, was und wie man verkiindet, vorlegen zu diirfen!4.

Kénnen die Bischife oder gar der Papst allein solchen Dienst erfiillen?
Fragen wir, wie es bei Paulus war. Ging er deswegen nach Jerusalem, weil
er dem Jakobus, Kephas und Johannes ein grundsitzlich hoheres Amt als
das eigene zuerkannte? Wohl kaum! Der gesamte Anfang des Galater-
briefes sucht ja zu beweisen, daf Paulus in nichts den anderen Aposteln
nachsteht. In 1 Kor 15, 1-11 ordnet er sich selbst in die Reihe der anderen
Apostel, wenn auch als deren geringstes Glied, ein. Mag er dem Kephas
und Johannes als Mitgliedern des Zwélferkreises einen besonderen Rang
einrdumen, so doch kaum dem Jakobus. Denn dieser, den er in unserem
Brief (2, 9) ausgerechnet an erster Stelle nennt, gehért nicht zu den Zwdlf

14 Um den Mut zum ersten Schritt zu geben, wire cine Institutionalisierung in Form von
Sprechstunden nicht ganz abwegig.



Die Sorge, vergebens zu laufen 91

und hat seine einzige Berufung genau wie Paulus erst durch den Auf-
erstandenen erfahren®. Jenen, denen er sich im Amt nicht untergeordnet
fithlt, legt er dennoch sein Evangelium vor.

Das berechtigt auch uns, zu glauben, dafl alle, die im Amt der Verkiin-
digung stehen, gegenseitig diesen Dienst ausiiben kénnen. In einer Zeit,
in der Verkiindigungsinhalt und Seelsorgsmethode keineswegs normiert
und sicher sind, diirfen Klerikerkonveniats und Zusammenkiinfte von
Laientheologen nicht nur der Unterhaltung und Information dienen, so
sehr auch diese notwendig sind. Auf ihnen miifite vielmehr eine solche
Atmosphiire herrschen, daBl jeder dort ,sein Evangelium vorlegen konnte
in Sorge, vergebens zu laufen®. Von hierher erhalten auch Freundschaften
im gleichen Amt ihren theologischen Sinn. Dieser besteht nicht schon dar-
in, daf jeder jemanden braucht, bei dem er seinen Arger loswerden kann.
Finen solchen Dienst kann auch ein Psychotherapeut erfiillen. Der Freund
im gleichen Amt miifite vielmehr in Ruhe Verkiindigungsinhalt und
Seelsorgsmethoden seines Partners anhéren und dariiber ein Urteil fallen
konnen. Dabei mufl man sich natiirlich vor dem Selbstbetrug hiiten, nur die
zu diesem Dienst auszuwihlen, von denen man weifl, dafl sie auf der glei-
chen Linie wie man selbst liegen. Wenn dies Paulus getan hitte, wire er
bestimmt nicht ausgerechnet nach Jerusalem und zu Jakobus gegangen.

Woher aber soll der, dem man ,sein Evangelium vorlegt®, wissen, ob
einer nicht vergeblich liuft? Gibt es Mafistibe dafiir? Sie werden zunichst
in dem eigenen Glaubensverstindnis und den eigenen Seelsorgsmetho-
den zu suchen sein. Aber wenn man selbst darin nicht sicher ist, wie soll
man dem anderen dann die Sorgen nehmen konnen? Wie taten es die
Angesehenen in Jerusalem? Sie sahen, dafl dem Paulus das Evangelium
fiir die Unbeschnittenen anvertraut war, und anerkannten die ihm ver-
lichene Gnade (2, 7-9). Woran stellten sie dies fest? Doch wohl nur an
dem, was sie von Paulus iiber seine Missionstatigkeit horten. Die Tatsache,
dafd so viele Heiden sich auf die Predigt des Paulus hin zu Christus bekehr-
ten, lief sie erkennen, dafl durch Paulus Gott am Werk war. Die Apostel-
geschichte mag hier historisch exakt berichten, wenn sie als entscheiden-
den Moment fiir den Erfolg Pauli in Jerusalem den Satz schreibt: ,Und
die ganze Versammlung hérte zu, wie Barnabas und Paulus erzihlten,
was alles fiir Zeichen und Wunder durch sie Gott bei den Heiden getan®
(15,12). Der wachsende Glaube unter den Heiden galt als Mafistab, nach
dem das Evangelium Pauli beurteilt wurde. Der wachsende Glaube wird
demnach auch heute einer der Mafistibe sein, um zu beurteilen, ob jemand

15 Vgl. Schlier a.a. 0. S. 78 .



Bardo Weif3 92

am Aufbau der Kirche beteiligt ist. Nicht umsonst heifit es in der Dogma-
tischen Konstitution Lumen gentium des Zweiten Vatikanischen Konzils:
»Die Gesamtheit der Gliubigen, welche die Salbung von dem Heiligen
haben (vgl. 1 Joh 2,20 u. 27), kann im Glauben nicht irren“!%, Wenn auch
dieser Glaubenssinn, der nicht irren kann, sich nur in Ubereinstimmung
vom Bischof bis zum letzten Laien kundtut, wird man doch am Glaubens-
sinn einer einzelnen Gemeinde messen diirfen, ob ihr Verkiindiger ver-
gebens lauft. Er kann nicht schief liegen, wenn der Glaube seiner Ge-
meinde an Christus und das in ihm geschenkte Heil wiichst. Nur darf man
das Wachsen des Glaubens nicht ausschlieBlich quantitativ, das heifit an
der grofleren Beteiligung am Gottesdienst und Sakramentenempfang
messen. Es kann sich auch im stirkeren sozialen Engagement oder im
Suchen nach vertieften Formen der Frommigkeit dufiern. — Da man also
den Glauben nicht allein an Statistiken ablesen kann, héngt die Berech-
tigung einer Verkiindigungsmethode nicht allein am dufieren Erfolg. Nir-
gendwo tduscht man sich so leicht wie im Glauben derer, denen man das
Evangelium zu verkiinden hat. Deswegen bedarf man des Urteils eines
Mitbruders im Amt.

Kehren wir noch einmal zum Risiko des Verkiinders zuriick! Habe ich,
wenn ich ,den Angesehenen mein Evangelium vorgelegt habe“, die
Sicherheit, nicht vergebens zu laufen? Da ich nur im Glauben weif}, daf
es Angesehene, Amtstriger in der Kirche gibt und ich deswegen ihr Urteil
nur im Glauben annehmen kann, hat dieses soviel Sicherheit und Un-
sicherheit wie mein Glaube. Da ferner der einzelne Amtstriger nicht un-
fehlbar in seinem Urteil ist, bleibt auch von dieser Seite ein Stiick Risiko.
Wenn es also doch keine letzte Sicherheit gibt, mufl ich dann nicht wieder
alles Risiko allein tragen? Nein! Paulus zeigt uns, dal und wie der andere,
der Amtstréger, ein Stiick dieser Last abnehmen kann.

18 Art. 12; vgl. auch den sehr vorsichtigen Kommentar von A. Grillmeier zu der Stelle
in: LThK, Das II. Vat. Konzil 1. 189.





