
Vom mündigen Beten 

J. Sudbrack SJ, München 

Wieder ein Modewort: Mündig! Aber wer Modeworte flieht, flieht vor 
sich selbst. Er nimmt seine Umwelt, die Tageszeitung, das Fernsehen, die 
Auto-Schwemme usw. nicht ernst; und sich selbst auch nicht. Er meint, 
irgendwo in der Höhe des Geistes zu leben; in Wirklichkeit aber steckt er 
vielleicht noch tiefer im Sumpf der Gegenwart, dem er entrinnen möchte. 
Was not tut, ist anderes: diese Gegenwart mit ihren schnellebigen Moden 
zu verstehen; und im Verstehen zu überprüfen; und im Überprüfen zu be- 
urteilen; und im Beurteilen zu verbessern zu trachten. Wer aber tatsäch- 
lich nur befremdet sein kann über die Probleme und Fragen, die manche 
(werden es nicht immer mehr?) in unserer Zeit haben, der möge sich an 
eine weise Mönchsmahnung erinnern: •Tugend der Alten ist es, einfüh- 
lend zu sein" in die Problematik der Heranwachsenden (Johannes v. Kastl, 
zum 37. Kapitel der Regula Benedicti). 

Stichwort der Jugend aber ist zweifellos: Mündig. Was meint man denn 
damit? Nicht nur bei Jürgen Habermas wird es zum Mittelpunkt des Den- 
kens, •zu einer Art Uridee, durch welche alles Erkennen und Handeln von 
ihrem Ursprung her gelenkt wird(!)" (A. Hollweg). Weiter zurück geht 
es nicht mehr. Im Mündigsein fallen Einsicht und Verantwortung zusam- 
men. Alexander Mitscherlich verlegt es deshalb noch vor das (allerdings 
freudianisch verstandene) Gewissen: •Kritische Einsicht kann noch einmal 
den Spruch des erworbenen Gewissens bedenken; Einsicht ist eine Funk- 
tion des Ichs, das auch seine Bindung an das Triebverlangen periodisch - 
reflektierend, prüfend - lockern kann. ... Ein solches kritisches Ich ge- 
winnt damit aber nicht nur Freiheitsgrade nach innen, sondern ebenso 
Freiheit bei der Beurteilung der gesellschaftlichen Bräuche und ihrer Miß- 
stände". Klingt das nicht recht paulinisch? •Prüfet alles; was recht ist hal- 
tet fest!" (1 Thess 5, 21). Man muß diese Aufforderung nur um die Mah- 
nung zur ständigen Wachsamkeit verlängern, die kurz vorher aufklingt: 
•Also laßt uns nicht schlafen wie die übrigen, sondern laßt uns wachen 
und nüchtern sein!" (1 Thess 5, 6), - also laßt uns nicht müde werden im 
•Prüfen", sondern stets von neuem kritisch fragen: was ist gut, was ist 
recht! 



Josef Sudbrack 94 

I. Geschenkte Mündigkeit 

In diesem absoluten Sinn: Prüfet alles, stammt die moderne Mündigkeit 
- über verborgene und offene Quellen - tatsächlich aus dem Neuen Testa- 
ment. Nur noch böswillig (oder getäuscht durch Fehlhaltungen bei denen, 
die sich Jünger Jesu nennen) kann man leugnen, daß die Weite des •Al- 
les" und die kritische Innerlichkeit des •Prüfet" Botschaft Jesu Christi ist. 
Herbert Braun hat in seinem Jesusbuch wieder einmal herausgestellt, daß 
z. B. das Jesus-Gebot der •Nächstenliebe" zwar manche Wortparallelen 
kennt, daß aber der Herr alle Vorgegebenheiten sprengt: •Für Jesus da- 
gegen ist typisch das Fehlen jeglicher Grenze ... Jesus meint...: das Ja 
auch zu dem mich einengenden Nächsten (zu dem politischen und auch dem 
religiösen Feind) kann nur ein Ja ohne Grenze und Maß sein". Die Grenz- 
losigkeit des •Alles" ist biblische Botschaft. 

Damit aber befinden wir uns vor der christlichen und (wie wir wünsch- 
ten) vor der modernen Mündigkeit: Ablegung aller Gruppen-Egoismen; 
Ablegung aller geheimen Vorbehalte gegen Herkunft, Rasse, Meinung, 
Weltanschauung; und Offen-Aufeinander-Zugehen - ohne das Schielen 
nach Geldbeutel und Anerkennung. Gewiß kritisch sein und alles •Prü- 
fen" - aber in der Weite des Geistes Jesu, der •für alle gestorben ist, daß 
die Lebenden nicht mehr für sich selber leben" (2 Kor 5, 15). In der Aner- 
kennung, daß jeder Mensch direkt und frei vor Gott steht und in keine 
Gewaltherrschaft hineingezwungen werden darf. In dieser Weite erst, die 
grundsätzlich schon jede Grenze durchbrochen hat, und die nach Jesus von 
Nazareth - wie nach Paulus - Gott heißt, kann die Freiheit entstehen, nun 
auch wirklich alles zu prüfen, voll und ganz mündig zu sein. •Um hohen 
Preis seid ihr erkauft - so werdet nicht Sklaven von Menschen" (1 Kor 
7, 23); aber noch stärker - so macht nicht andere Menschen zu Sklaven; 
sondern •prüfet alles". 

Im Grunde bleibt nur ein einziger Unterschied zwischen dieser bibli- 
schen Forderung (bei Paulus heißt sie: Freiheit) und der modernen Mün- 
digkeit: Die Bibel - oder sagen wir es lieber unexegetisch: Die Menschen 
des Neuen Testaments wußten, daß eine solche grenzenlose Freiheit nur 
Geschenk sein kann. Sie glaubten einfachhin - und ihre Lebenserfahrung 
bestätigte es -, daß eine absolute Mündigkeit und grenzenlose Freiheit die 
Kraft des Menschen übersteigt, grenzenlos übersteigt. Sie kann nur als 
•gute Gabe, als vollkommenes Geschenk von oben kommen". (Jak 1, 17) 

Die Erfahrung der Unmündigkeit 

Aber gerade dagegen sträubt sich der moderne Mensch. Kann Freiheit, 
kann Mündigkeit, kann der persönliche Eigenbesitz ein •Geschenk" sein? 



Vom mündigen Beten 95 

Bei Johannes heißt es: •Wenn euch der Sohn frei macht, werdet ihr wirk- 
lich frei sein!" (8, 36). Das läßt man noch für eine Befreiung von äußerli- 
chen Fesseln gelten; im Wesen aber sei der Mensch frei, weil er selbst es 
sein will; daran könne ihn keiner hindern und dies könne ihm keiner 
schenken. Der Mensch ist frei, •und sei er in Fesseln geboren", klingt es in 
verklärter Romantik bei Schiller. Ist das Wort bei Johannes nicht nur 
fromme Floskel und erbaulicher Predigerton? 

Drehen wir es einmal um und versuchen es gleichsam negativ, von unten 
her zu verstehen: •Wenn ihr nicht frei gemacht werdet, werdet ihr nie- 
mals frei sein." Mit Freiheit ist natürlich hier nicht ein behagliches Wohl- 
standsbürgertum gemeint, sondern die Mündigkeit, die alle Grenzen und 
Voreingenommenheiten schon übersprungen hat. Man kann Statistiker 
und Empiriker, Soziologen, Psychologen und Verhaltensforscher an die 
Arbeit setzen. Sie werden es beweisen und haben es auch oft genug gezeigt: 
Der Mensch aus sich allein ist immer nur in einem kleinen Umkreis von 
Freunden und Bekannten, von Weltanschauungs- oder Ideologie-Genos- 
sen mündig und frei. Dort prüft er wohlwollend und unvoreingenommen. 
Aber jenseits der Grenze (die meist sehr eng gezogen ist), wird nicht mehr 
geprüft, sondern nur noch geurteilt: Rot gegen Schwarz, Jung gegen Alt, 
Farbig gegen Weiß, Kapital gegen Arbeit, Reich gegen Arm. Und meist 
wird nicht einmal geurteilt, sondern die Maschinerie von Staat, Profit, 
Parteibuch oder Massenmedien und mit ihr die vermeintliche eigene 
•mündige" Meinung laufen einfachhin ab und verarbeiten mit gleichma- 
chenden Zähnen alles zu Bestätigung der alten Vorurteile. Der Mensch 
wird zur Nummer, zum mehr oder minder wertvollen Betriebskapital, zum 
•Menschenmaterial". 

Er ist eben doch nur ein •Nackter Affe". Mit dem Verlust seines Fells 
erweiterte sich sein Horizont um einige Dimensionen. Aber was jenseits 
davon liegt, wird jetzt noch grausamer, noch egoistischer, noch •tierischer" 
bekämpft, verurteilt und dem eigenen Gruppenegoismus dienstbar ge- 
macht. Einige seiner Aggressionen hat der Mensch zwar im Lauf der Jahre 
zu sublimieren gelernt - man möchte fast sagen: Leider! Denn seine Ag- 
gressivität ist damit nicht abgebaut, sondern verfeinert und raffinierter 
geworden. Die Verknechtung des Mitmenschen trägt ein vornehmeres Ant- 
litz; sie ist nicht abgeschafft, sondern härter zementiert. Die Tageszeitung 
genügt, um all das zu belegen. 

•Ihr werdet niemals wirklich frei sein!" Das ist fast empirisch zu be- 
weisen. An den letzten Rest von Hoffnung auf wirkliche Freiheit und 
Mündigkeit klammern sich Idealisten und Menschenfreunde. Flüchten sie 
nicht auf eine dahinschmelzende Eisscholle, die verloren auf dem Meer der 
Verzweiflung treibt? 



Josef Sudbrack 96 

An dieser Stelle beginnt das Schriftwort zu klingen: Freiheit ist ein Ge- 
schenk! Freiheit ist das Geschenk Gottes, das Jesus Christus heißt, der uns 
•befreien wird zur Freiheit der Kinder Gottes." •Da gibt es nicht mehr 
Sklaven, Freie, sondern Christus ist alles in allem!" (Rom 8, 21; Gal 3, 28; 
1 Kor 12,13; Kol 3, 11; Eph 6, 8). 

Die erahnte Freiheit 

Aber seien wir vorsichtig; seien wir kritisch auch gegen das Wort der 
Schrift! Nur wenn wir •alles prüfen", auch das Bibelwort, kann es leben- 
dig werden und in unsere Zeit hinein sprechen. Kann jemand einen anderen 
zur Freiheit führen? Ihm Freiheit schenken? Ist das kein Widerspruch? 
Führen heißt bei der Hand nehmen, heißt den Weg zeigen, heißt Verant- 
wortung abnehmen, heißt Autorität und Ordnung! Freiheit heißt das Ge- 
genteil. Bauen wir nicht auf einen logischen Unsinn hin unser Leben, wenn 
wir dem Wort vertrauen: •Wenn euch der Sohn frei macht, werdet un- 
wirklich frei sein!"? 

Wiederum ganz unten ansetzend kann man ahnen, daß es eine Freiheit 
gibt, die geschenkt wird; daß diese geschenkte Freiheit vielleicht sogar die 
einzig wahre Freiheit ist! Das Kind erfährt so etwas im Vertrauen, das es 
der elterlichen Geborgenheit entgegenbringt. •Urvertrauen" nennt dies 
die Psychologie. Gemeint ist damit der geordnete Bereich der •heilen 
Welt" (haben wir keine Angst vor dem Wort, wie skeptisch oder spöttisch 
man auch darüber denken mag); nur auf diesen vorgezeichneten, •heilen" 
Bahnen der mütterlichen Vorentscheidung kann sich das Kind seine eigene 
Freiheit erwandern. Noch schärfer ausgedrückt: Frei und mündig wird es 
dort, wo es von der eigenen Verwirrung entbunden ist und ihm das Ge- 
schenk der Freiheit gemacht wird. 

Über das kindliche Alter sind sich die Fachleute einig: dort werden tat- 
sächlich Mündigkeit und Freiheit geschenkt. Das hat nichts mit autoritär 
oder antiautoritär zu tun. Das wurzelt tiefer; das gehört zum Wesen des 
Freiwerdens eines Menschen. 

Später aber scheint es um die eigene Mündigkeit anders bestellt zu sein. 
Da muß man sich selbst freikämpfen, muß sich lösen von der Intoxikation 
verderblicher Umwelteinflüsse, muß den eigenen Weg finden - sonst ist 
und bleibt man Sklave der Übermächte. Aber auch später noch gibt es 
Lichtblicke, in denen Freiheit, Selbstverfügung, Mündigkeit als Gabe er- 
ahnt und bewußt werden. Der Künstler kann es erfahren, wenn ihm sein 
Einfall •geschenkt" wurde. Oder auch der Sportler: Der Höhepunkt seiner 
Leistung wurde zwar in harter, mühevoller Trainingsarbeit erreicht und 
doch war es eine •Gunst der Stunde", in der ihn der Zusammenklang aller 
Faktoren zur Höchstleistung führte. 



Vom mündigen Beten 97 

Ist das nur Romantik, die einmal von genauen Berechnungen abgelöst 
werden wird? Vielleicht? An einer Stelle aber ist es keine Romantik, son- 
dern Wirklichkeit, die einfachhin den Menschen ausmacht. Wenn er ein- 
mal aufhören sollte, Liebe, Freundschaft und Verstehen als geschenkte 
Freiheit, als Gabe der eigenen Mündigkeit zu erfahren, dann ist nicht nur 
die •Liebe" tot, sondern mit ihr ist der Mensch gestorben. Man braucht 
nicht einmal genau hinsehen, um das zu verstehen: in dem, was sich - auch 
in sentimentalen Schlagern - Liebe nennt, erfährt jeder der beiden Lie- 
benden, daß ihm eine Weite, eine so noch nicht gekannte Freiheit geschenkt 
wird. Durch die Einschränkung auf den anderen oder auf die anderen wird 
er nicht beschränkt, sondern entschränkt, wird er selbst frei und mündig. 
Vielleicht sind es nur anfanghafte Augenblicke und geahnte Grenzlosig- 
keiten; aber sie wiegen mehr als der beschränkte Alltag. Die Tür zu einer 
Erfahrung von neuer Freiheit und Mündigkeit (von der wirklichen?) tut 
sich auf. 

Dennoch! Als moderner Mensch gerät man auch hier in die Zweifel: 
Stimmt das wirklich? Ist das nicht ein schöner Wunschtraum? Wenn Carl 
Friedrich von Weizsäcker in seiner faszinierenden Synthese •Die Einheit 
der Natur" hinter aller Notwendigkeit von logischem Kalkül, naturwis- 
senschaftlicher Berechnung und informationstechnischer Voraussage doch 
die größere Notwendigkeit des Hintergrundes aufzeigt, der den Namen 
Freiheit und Geist und Geschenk trägt; wenn er gar in seinem physikali- 
schen Weltbild der Theologie eine Grundrolle vorschreibt und der Kirche 
vorwirft, daß •die religiös suchenden westlichen Intellektuellen ... in aller 
Ratlosigkeit weiter vorgedrungen" sind, als sie es noch vor kurzem war; 
dann verzweifeln doch all die anderen, die dieser Brillanz nicht folgen 
können: Stimmt das? Aber anderseits: Wenn es nicht stimmt, dann ist es 
furchtbar, dann ist der Mensch nur Staubkorn, nur Rädchen, nur Zufall- 
produkt, nur •Nackter Affe". Man fürchtet; es ist so! Man ist in einer ähn- 
lichen Verzweiflung, wie sie Paulus (Rom 7, 24) schildert: •Wer wird mich 
erlösen aus dem Leib, der solchen Tod in sich birgt?" •Wer wird mich 
erlösen von dieser Welt, in der Freiheit und Mündigkeit nur Spottworte 
für Knechtschaft und Unterdrückung sind?" 

Die Antwort des Paulus lautet: •Dank sei Gott: durch Jesus Christus 
unseren Herrn" (Rom 7, 25). All die Erfahrungen und Indizien, die uns 
Freiheit verheißen, in denen wir ahnen: Du bist ein Mensch, dein Lieben 
und deine Treue sind mehr als Hormonschwankungen; deine Mündigkeit 
und Freiheit sind keine Selbsttäuschungen! ... all diese Erfahrungen 
wachsen erst zum tragenden Bogen zusammen, wenn der Schlußstein ein- 
gefügt ist: •Dank sei Gott, durch Jesus Christus, unseren Herrn!" 



Josef Sudbrack 98 

Ist das ein Sprung aus der Dunkelheit dieser Welt in die Helle des 
Glaubens hinein? Ja und Nein! Ja! Denn Glaube wird niemals im Ver- 
stehen aufgehen. Paulus beschreibt den Glaubensgehorsam Abrahams: 
•Gegen alle Hoffnung auf Hoffnung setzend, faßte er Glauben" (Rom 
4, 18). Aber mehr noch: Nein! Es geht nicht um Verachtung der Welt, son- 
dern um Sorge für sie. Und gerade aus dieser Sorge wird der Blick ge- 
schärft für die Hoffnungen und Ahnungen, die über die Welt hinauswei- 
sen. Eine der fundamentalsten Ahnungen aber ist die nach Freiheit. Sie 
fällt irgendwo zusammen mit dem, was der Mensch ist - oder als Ahnung 
formuliert: was der Mensch sein sollte. Ahnungen aber sind trügende 
Täuschungen, wenn sie nicht von der Zuversicht der Erfüllung getragen 
werden. Das aber genau schenkt uns die Botschaft von Jesus Christus, von 
der •Wahrheit, die (uns) freimachen wird" (Joh 8, 32). Aus diesem Zirkel 
zwischen Ahnung und Erfüllung, zwischen Frage und Antwort, zwischen 
Sorge und Gelingen werden uns weder Theologie noch empirische Wissen- 
schaften hinausheben. Aber der Zirkel hat die eine Mitte: Jesus Christus. 
•Kein anderer Name ist unter den Menschen gegeben, soweit der Himmel 
reicht, daß wir in ihm das Heil erlangen sollten" (Apg 4, 12). 

II. Freiheit des Betens 

Erst durch Gottes Selbstgeschenk, durch Jesus Christus, wird uns gewiß: 
daß wir Menschen das Recht haben und den Mut haben müssen, von Frei- 
heit und Mündigkeit zu sprechen. Das war die Erfahrung der ersten Chri- 
sten; Paulus gelang die Wortung am besten. 

In seinem Hohenlied der Freiheit, wie Heinz Schürmann die zweite 
Hälfte des achten Römerbriefkapitels nennt, geht die Botschaft von der 
Freiheit durch Jesus Christus wie von selbst über in das Gebet. Aus dem 
•Seufzen der Natur" nach Freiheit wird ein •Beten des Geistes". Beides 
hängt miteinander zusammen: Freiheit-Mündigkeit und Gebet! Für Pau- 
lus scheint es sogar dasselbe zu sein. 

Das Du der eigenen Freiheit 

Die Worte des Paulus lauten: •Ihr habt doch nicht den Geist von Sklaven 
erhalten, daß ihr euch wieder fürchten müßtet, sondern den Geist von an- 
erkannten Kindern, in welchem wir rufen: Abba, Vater . ..". Und einige 
Zeilen weiter: •Denn um was wir in rechter Weise beten sollen, wissen 
wir nicht; da tritt aber er selbst, der Geist für uns ein mit wortlosem Seuf- 
zen ..." (Rom 8, 15. 26). 

Lassen sich solche Worte noch einordnen in das Selbstverständnis eines 
modernen Menschen? Gesagt wird doch, daß der •Geist der Freiheit und 



Vom mündigen Beten 99 

Mündigkeit" eine Gabe ist und daß im Bewußtwerden dieser Gabe der 
Mensch •betet"; gesagt wird, daß diese Gabe selbst schon das Gebet ist. 
Man muß sich hüten, solche biblischen Aussagen in frommer Hingabe ein- 
fachhin zu schlucken. Das wäre eine Flucht aus der Gegenwart und eine 
Flucht aus dem eigenen Ich. Wenn irgendwo, dann gilt hier: •Prüfet 
alles!" •Denn wir sollen nicht mehr Unmündige sein, ein Spiel der Wellen 
und hin und her getrieben von jedem Windhauch ... Nein, die Wahrheit 
sollen wir leben durch Liebe ..." (Eph 4, 14f). 

Verbirgt sich nicht schon in der Erfahrung der geschenkten Freiheit ein 
Dialog, ein Sprechen und ein Du-Sagen zu dem anderen, in dessen Geben 
wir unserer eigenen Freiheit innewerden? Wenn es keine Selbsttäuschung 
ist, daß Freiheit und Mündigkeit dort wachsen, wo der Mensch einem an- 
deren Menschen liebend entgegengeht, dann hat diese Freiheit von An- 
fang an eine dialogische Struktur; dann besteht sie in dem Band zwischen 
Ich und Du. Wenn die Freiheit des Menschen grenzenlos ist, dann muß auch 
sein Gegenüber ein grenzenloser Dialogspartner sein. Das kindliche Er- 
wachsen-, Mündig-Werden im Urvertrauen kann, zwar nicht als Beweis, 
aber als Aufweis dafür dienen. Das Kind wird dort zum Ich, wo es die Du- 
Erfahrung mit der Mutter macht; die Begrenzung durch Instinkt und Trieb 
beginnt sich dort zu weiten, wo das Kind sich loslassen kann und der Mut- 
ter vertraut; dort erwächst Mündigkeit, wo man sich als angenommen er- 
fährt; Freiheit ist dort zu Hause, wo man von einem anderen geachtet wird 
- nicht weil man dies oder jenes kann und leistet, sondern weil man •Ich", 
weil man eine •Person" ist. 

Die Rolle, die das •Urvertrauen" des Kindes in das •Du" der Mutter 
für sein Frei- und Mündig-Werden spielt, ist empirisch nachzuweisen. Sie 
geht auch im Leben des Erwachsenen nicht verloren. Wir sahen es; viel- 
leicht sind es nur glückliche Augenblicke, vielleicht gerade noch erreichte 
Grenzen, vielleicht sogar nur Sehnsüchte und Wünsche; aber der Mensch 
lebt aus ihnen. Man kann diesen ganzen Bereich als Mythologie, als Ro- 
mantik, als Träumerei am Kamin der heilen Welt lächerlich machen; doch 
dann steht man vor der These vom Nackten Affen, vor der These vom 
Menschenmaterial, das durch geschickte Manipulationen in den industriel- 
len Prozeß einzugliedern ist. 

Das Christentum, Jesus Christus geben uns den Mut, Ja zu dieser Ro- 
mantik zu sagen. Kein Ja, das allen Fortschritt nun als Teufelswerk ver- 
dammt; im Gegenteil, ein Ja, das versucht, in und mit allem Fortschritt 
die Freiheit und Mündigkeit des Menschen zu rinden. Als Christ hat man 
das Recht und die Pflicht, sich zu fragen: ob denn irgendwo anders als in 
dieser Konfrontation mit Gott in Jesus Christus es gelingen wird, in und 
mit allem Fortschritt die Freiheit und Mündigkeit des Menschen zu bewah- 



Josef Sudbrack 100 

ren. R. Guardini hat vor vierzig Jahren schon geschrieben: •So bleibt das 
Wissen um die Person mit dem christlichen Glauben verbunden. Ihre Be- 
jahung und ihre Pflege überdauern wohl eine Weile das Erlöschen des 
Glaubens, gehen aber dann allmählich verloren." 

Man muß den Satz zum Kern des Glaubens, auf das Beten, und zwar auf 
das Beten zu Gott als •Du" hin vertiefen. Die alten Mönche (Evagrius, 
Kassian) wußten, daß Beten das innerste Tun von Theologie und Glauben 
sei. Walter Kasper hat dies für unsere Zeit wiederholt: •Im Gebet findet 
deshalb wahre Theologie ihren Ursprung und ihre Grenze". Ein Beten 
aber, in dem sich die eigene Freiheit des Menschen wiederfindet oder ihm 
erst geschenkt wird, kann nicht anders als Gottes Du ansprechen. Man müßte 
schon leugnen, daß Christentum etwas mit Freiheit und Mündigkeit zu tun 
habe, wenn man aus seiner Mitte das Du Gottes und das Sprechen mit 
diesem Gott herausoperieren wollte. Das aber geschieht! In einer der ge- 
scheitesten modernen Monographien über das Gebet von Walter Bernet 
wird tatsächlich Beten definiert, als ein Sich-Frei-Machen von der Du- 
Autorität Gottes, als ein stetes Überdenken der •Tatsache", daß es Gott 
und Gottes Du nicht gebe. Beten •verschließt sich um der Distanz willen, 
die es zugunsten der Reflexion nicht nur halten, sondern einüben muß, 
geradezu der Kategorie des Personalen" und des Absoluten. Beten wird 
zum Anti-Beten. 

Mit einem solchen Christentum wird eine ganze Dimension der Heiligen 
Schrift nicht entmythologisiert, sondern übergangen; dies hat Martin Hen- 
gel zu Herbert Brauns Jesus-Buch angemerkt. Wenn Christsein etwas mit 
Freiheit und Mündigkeit zu tun hat, dann gilt dies zuerst für die Mitte des 
Christseins, für das Gebet. Gebet der Freiheit und Mündigkeit aber ist 
schon ein Gebet vor der Freiheit Gottes und ist, wie Paulus uns zeigt, ein 
Gebet, das Gott in Freiheit schenkt. 

Der Weg zum mündigen Gebet 

Doch gerade vor diesem •Du" Gottes bauen sich Schwierigkeiten auf. Frei- 
heit, Du, Personsein meint nicht zuletzt dasjenige, was im Bittgebet reali- 
siert wird. Bei Lukas besonders häufen sich die Parabeln und Sprüche, die 
ein Bitten lehren, das den modernen Menschen schockiert: •Ich sage euch, 
wenn er schon nicht deshalb aufstünde und es ihm gäbe, weil jener sein 
Freund ist, so wird er sich doch wegen seines Drängens erheben und ihm 
geben, so viel er bedarf" (11, 8). Gott scheint die Rolle eines mißmutigen 
Alten zu spielen; er wird aus dem Schlaf getrommelt; widerwillig schenkt 
er dem Bettler drei Brote. An diesem Gleichnis wird klar: Die Problematik 
des Bittgebetes ist die Problematik des Betens überhaupt. 



Vom mündigen Beten 101 

Was nutzt es schon, wenn ich die Erfüllung der •Bitte" aus dem physi- 
kalischen Bereich, wo sie evidentermaßen nicht geschieht, in einen geisti- 
gen Bereich verlege? Die Psychologen lachen über diese Ausflucht. Sie 
zeigen uns, daß die Kausalitäten der Psychologie ebenso naturgesetzlich 
verlaufen und sich gegen Mirakel sperren wie die der Physik. Was nutzt 
es auch, wenn ich die Problematik des Bittens aus meinem Beten verdränge 
und nur noch von Lob, Preis, Dank und Anbetung spreche? Es geht um 
kein Entweder-Oder, sondern darum, daß in der schlichten Bitte die Kri- 
sis unseres Betens zu Gott liegt. Wenn ich Gott nicht mehr bitten kann 
- und zwar wirklich bitten und nicht nur die Bitt-Formel als eine Attrappe 
für das Sich-Fügen in den Lauf der Vorsehung benutze -, dann höre ich 
lieber auf zu beten und verwende meine Kraft dafür, die Weltgesetze der 
Vorsehung physikalisch-geologisch-biologisch-psychologisch-soziologisch 

usw. zu ergründen. 
Dann aber stehe ich irgendwann einmal vor den Trümmern des Men- 

schen. Verschwunden wird sein Gottes Du und zu verschwinden droht der 
Mensch. Untergehen wird er im Chaos der Revolutionen oder in der Per- 
fektion der Wissenschaften, die ebenso chaotisch ist. 

Sollten es nicht umgekehrt die eigene Mündigkeit, die Sehnsucht nach 
eigener Freiheit sein, die in uns den Glauben wachhalten, daß Gott ein 
Gegenüber ist, daß uns in diesem Gegenüber die eigene Freiheit ge- 
schenkt wird, und daß deshalb dieses Gegenüber frei ist, wie die Freiheit, 
die wir ersehnen. Gott ist ein Du! Das gibt uns den Mut zur Bitte; das 
gibt uns den Mut, frei und mündig zu werden. 

Gerade aber wenn man die Frage nach dem Bittgebet polarisiert zum 
Wunsch frei, wirklich frei zu sein, sieht man ein, daß der Mensch dahin 
noch unterwegs ist und immer unterwegs bleibt. Rechtes Bitten ist eine 
Aufgabe wie wahre, menschliche Freiheit. Wer sie gelöst zu haben glaubt, 
hat höchstwahrscheinlich schon ihre Zerstörung in die Wege geleitet. 
Beruht nicht manche Schwierigkeit, die der (vermeintlich) gebildete Ver- 
stand mit dem Bittgebet und seiner Erhörung durch Gott hat, darin, daß 
er sich in einer •Lösung" ausruhen möchte, im Bescheidwissen darüber, 
was denn nun Bittgebet sei? Hilfreicher wäre es, von einer anderen Seite 
her anzusetzen und zu verstehen, wie eng Gottes Du und des Menschen 
Freiheit zusammengehören. Dann versteht man die bleibende Frage und 
Aufgabe. Ebenso wie der Christ fürchtet, daß Gottes Wirklichkeit durch 
die Wissenschaftlichkeit aus unserem Erfahrungsbereich herauskompli- 
mentiert wird, fürchtet der moderne Mensch, daß seine Freiheit und seine 
Mündigkeit langsam und sicher von Technik und Informationsgehirnen 
beherrscht, das heißt getötet werden. Hängt diese doppelte Angst nicht 
eng zusammen? 



Josef Sudbrack JQ2 

Hängt nicht genauso die doppelte Hoffnung eng zusammen? Die Hoff- 
nung auf den wirklichen Menschen, das heißt den freien und den mündi- 
gen? Und die Hoffnung auf den wirklichen Gott, das heißt den freien und 
den schenkenden? Mir scheint, genau diese Erfahrung hat Paulus ge- 
macht, als er Freiheit, Beten und Gottes Gnade zusammenband. Irgend- 
wann muß man als Christ gestehen, daß man diese Zusammenhänge 
nicht mehr weiter analysieren und auseinanderfalten kann. 

Aber immer wieder erfährt man - wo anders als im Beten? -, daß es 
so ist und gar nicht anders sein kann! Paulus faßt diese Erfahrung mit 
dem Stichwort •Hoffnung" zusammen: •Denn wir sind durch die Hoff- 
nung gerettet - eine Hoffnung aber, die man sieht, wäre keine Hoffnung" 
(Rom 8, 24). 

Wenn ein Element aus dem Zusammenhang herausfiele, wäre dieses 
Hohelied der Freiheit im achten Römerbriefkapitel falsch komponiert: 
Freiheit, Gnade, Beten, Hoffnung, Zuversicht. Den Zusammenklang aber 
vernimmt derjenige, dessen Reflexion über das mündige Bittgebet viel- 
leicht seltsame Umwege gegangen ist und wohl auch noch weiter gehen 
muß, in der Lebensharmonie des schlichten und einfältigen Bittens: Dort, 
wo moderne Wissenschaftstheorien finsterstes Mittelalter vermuten, fin- 
det er die ganze Wirklichkeitserfahrung des modernen Menschen und 
zugleich den Auftrag Jesu Christi wieder: •So sollt ihr beten." 

Viele Ansatzpunkte gibt es, um diese Einheit zu verstehen. Vielleicht 
ist das Ringen nach der eigenen Freiheit einer der modernsten und auch 
einer der ältesten. Das paulinische Evangelium von der Freiheit in Jesus 
Christus geht von dieser Erfahrung aus. Aber auch in den synoptischen 
Evangelien wird dieser Zusammenhang von menschlicher Freiheit und 
göttlichem Du hörbar: •In einer Stadt war ein Richter, der weder Gott 
fürchtete noch sich vor einem Menschen scheute. Nun war in jener Stadt 
eine Witwe, die kam zu ihm und bat: Schaffe mir Recht gegen meinen 
Widersacher! Eine Zeitlang wollte er nicht; dann aber sagte er sich: 
Wenn ich auch Gott nicht fürchte und mich vor keinem Menschen scheue, 
so will ich doch dieser Witwe ihr Recht verschaffen, weil sie mich be- 
drängt - sonst kommt sie in einem fort und plagt mich!" (Lk 18,2-4). In 
der Hartnäckigkeit der Witwe zeigt sich die Grenzenlosigkeit der christ- 
lichen Freiheit, in der Verärgerung des Richters Gottes Du. 

Die Freiheit der Bitten (Paulus spricht von Parrhesia) korrespondiert 
der Freiheit (in der Parabel sogar: Willkür) Gottes. Wer betet, stellt sich 
in diesen Zusammenhang; nirgendwo anders wird die Kraft des Christen- 
tums so sichtbar wie hier - auch und gerade für unsere Zeit, die nach 
grenzenloser Mündigkeit, nach Freiheit und Freimut schreit. 




