IMSPIEGEL DER ZEIT

10 Jahre ,,Geistliche Schriftlesung®

Im Jahre 1962 begann nach lingeren Voriberlegungen und Verhandlungen die
Reihe ,Geistliche Schriftlesung. Erlduterungen zum Neuen Testament fiir die
geistliche Lesung® zu erscheinen. Ausgangspunkt der vorbereitenden Uberlegun-
gen war, unseren Gemeinden und dem einzelnen, besonders in unserem Raum,
Hilfen fir ein Leben aus dem Wort der Schrift zu geben. Da die eigenen Krifte
dafiir nicht zureichten, sollte cin breiter Mitarbeiterkreis aus dem deutschen
Sprachraum gewonnen werden. Die erste Umfrage unter den Exegeten hatte ein
erfreuliches Echo. Fast alle neutestamentlichen Schriften konnten schon in diesem
ersten Akt verteilt werden.

Nun liegt das Werk fast abgeschlossen vor. Eine Besinnung auf den Ausgangs-
punkt und die Anlage der Reihe ist aus dem zeitlichen Abstand und nach den
bewegten letzten Jahren reizvoll. Gerechtfertigt aber diirften diese Uberlegungen
erst dadurch werden, daf man nochmals neu nach der Sache einer ,geistlichen
Schriftlesung® fragt und kritisch Riickschau hilt, wieweit diese ,Sache® vorange-
bracht, ja iberhaupt recht erkannt und angegangen worden ist.

Hier kdnnen nur einige Notizen dazu gegeben werden, die das weitere Nach-
denken anregen sollen.

Die aufiere Anlage der Reihe

Jedes Buch des Neuen Testaments sollte in einem eigenen Bandchen erscheinen
und damit die Eigenstindigkeit und das Gewicht jeder Schrift schon dufierlich
zum Ausdruck bringen. Eine Ausnahme davon wurde nur fiir Kol/Phm gemacht,
die in der Patmos-Ausgabe zusammen gebunden wurden. Fiir die umfangreiche-
ren Schriften waren je zwei Bande vorgeschen. Damit wurde den Autoren genii-
gend Spielraum, auch zu lingeren Ausfithrungen, eingeriumt. Der breite Raum
erlaubt weit mehr Aufmerksamkeit auf die einzelnen Perikopen, Logien, Begriffe
als in den meisten vergleichbaren Einzelverdffentlichungen (wie Gutzwillers
Erlduterungen zu Mt und Jo) und Reihen (wie Schlatters berithmte ,Erlduterun-
gen®, der ,Bibelhilfe fiir die Gemeinde® u. &.).

Jeder Band war nach dem Schema: Einfithrung — Ubersicht — Erlauterung —
Anmerkungen zu gliedern. Die ,Einfithrung® war nicht als ,Einleitung® im
iiblichen Sinn gedacht, sondern als erster Hinweis auf die theologischen Haupt-
linien der betreffenden Schrift. Die ,Ubersicht” sollte bereits vorbereitend in den
Gedankengang einfiihren. Es wurde gewiinscht, den Schrifttext in méglichst kleine
Sinnabschnitte zu zerlegen, um ,Meditationseinheiten® zu gewinnen, wie sie ,fiir



Im Spiegel der Zeit 145

die geistliche Erwigung ratsam® erscheinen. Das erwies sich etwa bei den Synop-
tikern als vorteilhaft, hatte bei den grofleren Paulusbriefen auch Nachteile.

Die Intention der Herausgeber und der Anspruch an den Kommentator kom-
men in der Bitte zum Ausdruck, eine eigene Ubersetzung anzufertigen. Der
Schrifttext sollte die Fithrung haben und auch im Schriftbild (kursiv) hervor-
gehoben werden. Was als Hilfe zum Verstindnis des Schriftwortes geboten wird,
heifit absichtlich bescheiden ,Erlduterung® und nicht ,Erklirung® oder ,Aus-
legung®“. Das Schriftwort kann man nicht im eigentlichen Sinn ,erkliren”. Es steht
immer vor und iiber dem Ausleger und Leser. Manche Binde gewinnen bereits
durch die Ubersetzung eigenes Profil, wie 1 Petr (B. Schwank) und Hebr (F. J.
Schierse). Die Ubersetzung des Hebrderbriefes ist vielleicht die markanteste,
wohl auch die umstrittenste der ganzen Reihe. F. Stier urteilte ,,in IZBG Bd. XIV,
1968) recht positiv: ,Die Ubersetzung des Textes, streng und schlicht, treu bis
hinein in die Gestalt dem Satzbau des Originals sich schmiegend ~ ein Stiick
biblischer Prosa, das seinen Meister gefunden hat. Gerade in dieser Treue zum
Fremden empfingt dieser Text eine eigentiimliche Kraft und sprachliche Wahr-
haftigkeit.”

Die Sprache sollte schlicht und breiten Kreisen der Gemeinden verstindlich
sein. Fremdwdrter, besonders exegetische Fachausdriicke, sollten méglichst ver-
mieden werden. Es wurde mir in den letzten Jahren immer stirker bewufit, wie
sehr sich die theologische Literatur ,fiir breite Kreise“ oder die ,gebildeten
Laien“ einer komplizierten und abstrakten Intellektuellen-Sprache angeglichen
und den Kontakt zu den breiten Schichten unserer Gemeinden (womit keineswegs
die sogenannten ,schlichten Leute“ oder ,Kopftuchchristen“ gemeint sind) ver-
loren hat. Wo sind die Schriftsteller, die aus fundiertem theologischem Wissen
und eigener Erfahrung einfach, warm und bewegend zum Verstand und zum
Herzen zu reden vermogen, wie ein Michael Sailer, Alban Stolz oder Anton Hei-
nen, ohne banal oder salbaderisch-pastoral zu wirken? Hier wirkt sich wohl auch
eine gewisse Scheu davor, ein typisch deutsches ,wissenschaftliches Ethos® nicht
zu verletzen, aus. Haben aber nicht immer tiichtige Theologen ihre Wissenschaft
als Dienst am Glauben und an der (konkreten!) Kirche in der Predigt und Kate-
chese und in der Vermittlung an die Prediger und Gemeinden gesehen, manch-
mal ibre tiefsten Gedanken gerade in diesem Dienst entwickelt? — Dafl sich zum
grofiten Teil Fachexegeten an der ,Geistlichen Schriftlesung® beteiligten, wurde
hiufig anerkennend geduflert. Vielleicht ist es doch zu einem gewissen Grad ge-
lungen, die Kluft zwischen (exegetischer) Wissenschaft und dem Leben der Ge-
meinden zu {berbriicken?

Die ,Geistliche Schriftlesung® traf auf ein Bedirfnis

Gegeniiber anfanglicher Zuriickhaltung bis Skepsis erwies sich die Reihe, vor
allem auch in der Bundesrepublik, als ein verlegerischer Erfolg. Die nur knapp
angesetzten Auflagen der ersten beiden Binde waren nach drei Monaten vergrif-
fen. Bald wurde die Erstauflage der nachfolgenden Binde erheblich berauf-
gesetzt, Nachauflagen folgten auferdem in den meisten Fallen. Bald meldete sich



Im Spiegel der Zeit 146

das Interesse anderer westlicher Verleger fiir Ubersetzungen, eine italienische
Ausgabe ging voran, eine spanische, portugiesische, englisch-amerikanische und
eine franzosische folgten nach. So zeigte sich auch vom verlegerischen ,Erfolg®
her, was den Initiatoren vor Augen stand, dafl auf diesem Gebiet eine Liicke und
ein Bediirfnis bestanden.

Soweit sich das in Empfehlungen und Rezensionen niederschlug, fanden der
Plan und die ersten Binde eine freundliche, teilweise begeisterte Aufnahme.
Zwischen den tblichen ,Kommentaren®, die vorerst den wissenschaftlichen Fra-
gen zugewandt sind, und mancher ,Erbauungsliteratur®, die nicht geniigend exe-
getisch fundiert und streng in der ,Anwendung® ist, gab es kein Erliuterungs-
werk zum ganzen Neuen Testament, das die Zuverlassigkeit der ersten und die
Intention der zweiten Gruppe miteinander verband. In diese Liicke sollte die
»Geistliche Schriftlesung“ gestellt werden. Uber den hohen Anspruch an die Kunst
und den Takt des Auslegers waren sich alle im klaren, auch dariiber, daf} dieser
Anspruch je nach der Individualitit des Autors, seiner besonderen Sehweise und
Begabung, seiner Art der Darstellung verschieden erfiillt werden konnte. Rezen-
senten, die sich selbst lange Zeit gerade um diese Weise der Erschliefung der
Schrift gemiiht haben, respektierten diesen Anspruch und die Variationsbreite,
die sich bei Beteiligung vieler Mitarbeiter ergeben mufite. So schrieb H. Kahle-
feld (in: Religion und Theologie, Diisseldorf, Herbst 1962): ,Es gibt von ,trocke-
nen’ Schriftauslegungen eine ganze Zahl und iibergenug an ,erbaulichen’, die den
Text selber nicht zum Reden bringen. In diesen Binden ist es wissenschaftlich
arbeitenden Exegeten gelungen, jene Mitte zu treffen, wo die miihseligen, aber
unumginglichen Untersuchungen philologisch-historischer und bibeltheologischer
Fragen im Hintergrund bleiben, ihre Ergebnisse aber wirksam werden. Vollends
die Anleitung zum meditativen Umgang mit der Schrift setzt eine Meisterschaft
und Reife des Auslegers voraus, die nicht leicht zu erlangen ist. Es scheint, daf}
unserer Generation etwas méglich wird, was ihre verehrten Lehrer nur erst vor-
bereiten konnten.“ Oder etwas spiter F. Stier in einer Besprechung von F. J.
Schierses Auslegung des Hebrierbriefes: , Von Band zu Band dieser Reihe fragt
man sich, was ihre Autoren unter Meditation oder ,Geistlicher Lesung* verstehen.
Schierse horcht in die geistliche Welt dieses Briefes hinein, iiberlifit ihm zunachst
das Sagen und Fragen, um sich dann selbst aus der eigenen Welt fragend an den
Brief zu wenden. Es ist ihm, wie es scheint, darum zu tun, zwischen Leser und
Brief ein Gesprich zu stiften. Vielleicht ist durch solche Bescheidung fiir die geist-
liche Schriftlesung Gréfleres gewollt und gelungen als durch pseudospirituale
Paraphrase und applikative Handgreiflichkeiten.

Allgemein anerkannt wurde, daf} sich die Autoren darum bemiiht hitten, einen
im guten Sinn des Wortes ,erbaulichen®, auch den einfachen, das heifit wissen-
schaftlich nicht vorgebildeten Leser ansprechenden Stil zu finden. ,In den
Banden der Geistlichen Schriftlesung scheint uns ein echter Ton wahrhaft erbau-
licher Auslegung gefunden zu sein® (K. H. Schelkle, in: Tibinger Theologische
Quartalschrift 1962, S. 482). Wer kritisch die vorliegenden Binde durchschaut,
wird bemerken, dafl manche von ihnen stirker in der Richtung eines ,Kommen-
tars“, andere wiederum mehr auf das schlichte Sagen der ,Sache“ des Schrift-



Im Spiegel der Zeit 147

wortes ausgerichtet sind. Das scheint auch mit der Frage zusammenzuhingen, auf
die wir noch eingehen miissen, was eigentlich ,geistliche Schriftlesung“ sei. Doch
sind wir zunichst an eine weitere Frage gestofien.

Die theologischen und hermeneutischen Grundlagen

Das Ziel der Reihe, das Schriftwort fiir das horende, im Gebet und im taglichen
Tun antwortende Leben des Christen zu 6ffnen, kommt zunichst in dem beigeleg-
ten vierseitigen Wegweiser und in etlichen Einzelanweisungen der ,Mitarbeiter-
Richtlinien® zum Ausdruck. Diese Richtlinien sind in mehreren Gespréchsgéngen
zwischen den Herausgebern und Verlagen iiber e¢in Jahr hindurch erértert und
schlieBlich festgelegt worden. Manches daraus wurde schon genannt. Jetzt soll
ausfiihrlicher zitiert und bedacht werden, was diese vor gut zehn Jahren konzi-
pierten ,Richtlinien® zur theologischen Eigenart, damit auch zur hermeneutischen
Grundlage, enthalten. Der theologische ,Ort“ des Erlauterungswerkes sollte so
bestimmt werden, daf8 das Spezifikum positiv genannt und auch die Abgrenzung
gegeniiber anderen Erlduterungswerken (und damit die Berechtigung einer neuen
Reihe) deutlich wurde. Dieses Ziel wurde in einer dreistufigen Besinnung zum
Ausdruck gebradht:

1. ,Die erste Bemithung der Kommentierung mufl auf ein apostolisches Ver-
stindnis der Schriftaussagen zielen; d. h.: der Text ist immer als ein Apostelwort
(verfafit von einem Apostel oder einem Apostelschiiler) an apostolische Gemein-
den zu deuten. Das verlangt ein Verstindnis im Literalsinn nach historischen und
formkritischen Gesichtspunkten. Hinter dieser Schitzung des Geschichtlichen und
Traditionsgeschichtlichen steht nicht ein historizistisches Interesse, sondern das
theologische Urteil, dafi das apostolische Kerygma und der Typos der apostoli-
schen Lehre und des apostolischen Lebens fiir alle Zeiten fiir die Kirche exempla-
rische Bedeutung hat. Es soll also bei allen Erliuterungen deutlich gemacht wer-
den, (1.) in welche geschichtliche Situation hinein der Text spricht und (2.) welche
Antwort er auf die Fragen jener Situation geben will. Dabei ist die geschicht-
liche Situation der Anfangszeit und das apostolische Wort in dieser Situation
aber so darzustellen und herauszuarbeiten, dafl das Apostelwort auch in die heu-
tige kirchliche Situation hinein spricht und in der Gegenwart fiir den Leser
bedeutsam wird. Situationsschilderung und Texterkldrung ist demnach so zu
geben, daf dem Leser unschwer seine gleiche oder doch analoge Situation zum
Bewufitsein kommt und die apostolische Antwort ihn auch in seiner heutigen
Situation wirklich trifft. Erste Aufgabe des Kommentators ist es also, die aposto-
lische Aussage zu ,entbergen’ (Schlier) und ins aktuelle Bewufltsein der Gegen-
wartskirche zu heben. Dabei kann es aber nun nicht Aufgabe des Kommentators
sein, die heutigen analogen Situationen des Lesers breit aufzudecken und das in
eine andere Situation hineingesprochene Apostelwort auf die Gegenwartssitua-
tion zu applizieren. Diese wichtige Arbeit einer ,praktischen Schriftlesung’ mufl
der gemeinsamen Uberlegung eines Schriftkreises und der Eigenarbeit des priva-
ten Lesers iiberlassen bleiben. Wohl aber soll die damalige Situation und das



Im Spiegel der Zeit 148

damalige Wort so ,durchsichtig’ auf die Gegenwart hin geschildert werden, daf}
dem Leser die eigene Applikationsarbeit nahegelegt und leicht gemacht ist, weil
der aktuelle Gegenwartsbezug der damaligen Situation und Aussage aufleuchtet.
Die Hauptgedanken sind nach diesem Text: (1.) Fithrender Gesichtspunkt der
Auslegung ist das ,apostolische Verstindnis* der Schriftaussagen. IThm sind die
exegetischen Regeln der historisch-kritischen Methodik zu- und untergeordnet.
Apostolisches Verstindnis heifit damit auch ,kirchliches Verstindnis“. (2.) Das
Spezifikum des apostolisch-kirchlichen Verstindnisses wird darin gesehen, daf
das apostolische Kerygma fiir die Lehre und das Leben der Kirche normativ ist.

Beide Voraussetzungen enthalten theologisch giiltige Aussagen. In den letzten
Jahren wird jedoch in zunehmendem Maf, und zwar von evangelischer und
katholischer Seite, kritisch gefragt, was das im Einzelfall praktisch bedeutet und
wie die Schwierigkeiten zu 16sen sind, die sich aus den historischen Tatbestinden
und aus dem Verhéltnis zwischen ,Schrift und Kirche® ergeben. Es stellen sich die
historischen und systematischen Fragen zum Begriff des ntl. Apostolats bzw. ,des
Apostolischen“ ein. Fiir den zweiten Themenkreis sind vor allem jene Fragen
in eine neue Phase der Diskussion getreten, die mit den Stichworten ,Kanon im
Kanon“, ,Mitte der Schrift, ,Evangelium im Evangelium®, ,Sachkritik im
Neuen Testament, verbunden sind, und die zur Bewertung des Kanons und zum
theologischen Ort des ,historischen Jesus“, seines Wortes und seines Geschicks
gestellt werden.

Dieser erste Gesichtspunkt der ,Richtlinien® ist wohl — unbeschadet heute noti-
ger und moglicher Differenzierungen - fiir jede Auslegung der Schrift, nicht nur
fir eine ,geistliche Schriftlesung, giiltig. An dieser Stelle durfte das Spezifikum
des Werkes nicht zum Vorschein kommen. Auch ein wissenschafilicher Kommen-
tar mu diesem Ziel, ein ,apostolisches Verstindnis“ im historischen und norma-
tiven Sinn zu erheben, irgendwie verpflichtet sein, wenn er nicht philologisch,
historisch, religionsgeschichtlich oder erbaulich allein vorgehen will. Aber die
ndhere Umschreibung dieses Zieles in den ,Richtlinien diirfte heute vielleicht als
zu eng angelegt empfunden werden, um die vielfiltigen Fragen einzufangen, die
die Texte uns aufgeben. Das wurde zum Teil auch in den Rezensionen bemerkt.
Es kann sich darin duflern, daf} typische Einleitungsfragen, wie die nach dem
Verfasser, dem Entstehungsort, dem Adressaten usw., nicht gestellt oder als un-
wichtig fir eine ,geistliche Schriftlesung“ erklirt werden. Nun ist aber keine
Frage, dafl die Erschliefung der Aussage auch von der Beurteilung solcher Fragen
abhingig ist und je verschieden ansfallen kann. Es kann sich ferner darin dufern,
daf historische und kritische, vor allem traditionsgeschichtliche Fragen ausge-
klammert werden, weil man eben nur das ,apostolische Verstindnis“, das heifit
etwa bei den Evangelien die Aussage der letzten Phase im Traditionsprozef}, die
der ,Redaktion®, zur Sprache bringen will. Es kann der Eindruck entstehen, als
gabe es diese kritischen Fragen nicht oder als seien sie auch fiir das ,apostolische
Verstindnis“ nicht relevant. Dies kann man aber kaum in einer Situation durch-
halten, in der jene Menschen, die hier angesprochen und zum geistlichen Beden-
ken des Schriftwortes gefithrt werden sollen, gerade solche Fragen oft vorder-
grindig und daher auch fir das angesteuerte Ziel als blockierend empfinden. Ich



Im Spiegel der Zeit 149

denke etwa an Fragen um die Wunder Jesu, die Kindheitsgeschichten und die
Auferstehungsgeschichten. Die exegetischen Methoden (Literar-, Form-, Redak-
tions- und Sachkritik), die vorausgesetzt, aber nicht im einzelnen expliziert wer-
den sollen, haben jeweils auch einen Bezug zur Aussage der Schrift, ja helfen auf
ihre Weise mit, das ,apostolische Verstindnis® im Prozefl der geschichtlichen
Ausformung, das Werden der einzelnen Gestaltungen des Kerygma, auch die Ge-
fahrdungen (z. B. durch judenchristliche Verengungen) und Unterschiede fiir uns
zu erschlieBen. Insofern ist vielleicht der auferlegte Verzicht und die scharfe
methodische Abgrenzung auch mit Verlusten fiir das Verstindnis verbunden. In
dieser Beziehung ergibt sich innerhalb der Bande allerdings auch eine gewisse
Breite der Variation (vgl. etwa Schnackenburgs Erlduterungen zu MK).

2. Nun haben die ,Richtlinien“ noch mehr im Sinn gehabt und zwei weitere
Stufen im Prozef des Verstehens genannt: ein innerer Kontakt zur Sache, zu einem
Sachverstindnis, und schlieflich die Fithrung zum eigentlichen Ziel, dem Heils-
verstindnis, seien zu vermitteln. Zum ersten wird folgendes gesagt: ,Da jede
Aussage einen Sachverhalt meint, kann eine historische und philologische Heraus-
arbeitung des apostolischen Aussagegehaltes noch nicht zu einem inneren Ver-
stehen fithren, wenn nicht ein Sadhverstindnis erreicht wird. Denn ein theologisch-
geistliches Verstandnis der Textaussagen ist erst dann erreicht, wenn ein innerer
Kontakt zu der Sache gewonnen ist, iiber die der apostolische Text Aussagen ma-
chen will. Der Erklirer muf also den in den Schriftanssagen intendierten Sachver-
halt zum Leuchten bringen kénnen. Obgleich das immer abhingig sein wird von
dem sachlichen Vorverstindnis, das der Erklirer {vor allem aus der kirchlichen
Lehre) schon mitbringt, so mufl er sich doch hiiten, eigene Meditationen oder
kirchliche Lehren iiber die gemeinte Sache zu entwickeln, welche der apostolische
Text an der auszulegenden Stelle nicht beibringt. Bei dieser Zucht mége deutlich
werden, daf} nicht nur das wichtig ist, was der Text sagt, sondern, daf} es hiufig
auch von Bedeutung ist, dafl er iiber den betreffenden Sachverhalt nichts anderes
und nicht mehr sagt. Und der Leser soll wissen, dafl gerade das Gesagte — auch
wenn es zunichst gegeniiber der entfalteten kirchlichen Lehre und dem eigenen
Sachwissen ,wenig‘ zu sein scheint — das eigene Denken und Meditieren in eine
Richtung fithren kann, die Neuland entdecken 14fit.“

Diese Regel ist vor allem in ihrem negativen Gehalt bedeutsam: Der Erliute-
rungstext soll nicht mit Wissen oder Stoff belastet werden, der sich nicht unmittel-
bar so aus dem Schrifttext ergibt. Positiv ist aber das Ziel aufgezeigt, aus einem
eigenen inneren Kontakt zur ausgesagten Sache andere in diesen Kontakt zu brin-
gen. Hier trifft man auf ein tieferes Fundament als auf das, was dem Wort nach
als ,geistliche Schriftlesung“ deklariert wurde. Es soll diber das , Vorverstindnis®,
das den Sachkontakt iiberhaupt erméglicht, hinaus doch aus eigenem Erfahren im
Umgang mit den Texten, aus der Betroffenheit von der Wirklichkeit, die uns die
Schrift vermittelt, heraus gesprochen werden. Und das alles in exegetischer Zucht
und Verantwortlichkeit! Ist das als eine ,Mitarbeiter-Richtlinie“ iiberhaupt zu
fordern? Kann es nicht hochstens als Gabe und Frucht erhofft und erwartet und
dann im Gliicksfall so angenommen werden? Macht uns nicht u. U. ein Text von
Augustinus, auch wenn er nicht strengen Regeln methodischer Exegese entspricht,



Im Spiegel der Zeit 150

mehr betroffen als ein methodisch sauber gearbeiteter, aber vielleicht kithler Er-
lduterungstext? Sicher wird ein aufmerksam hinhérender Benutzer der Binde an
manchen Stellen solches Reden aus eigener Betroffenheit finden und selbst davon
beriihrt werden. Aber kann man anderseits nicht auch jene Verfasser verstehen,
die sich sehr zuriickhalten, nur da und dort einen aktuellen Tupfer setzen und sich
aus Redlichkeit lieber hinter einer distanzierenden Redeweise wie ,Paulus
sagt...“ oder ,der Verfasser meint...“ oder ,die Urkirche hat das so und so
verstanden . . .“ verstecken, als zu unvermittelt aus dem Eigenen heraus zu spre-
chen? Ein ,Kommentar® im geldufigen Sinn hat den Vorteil relativer Objektivi-
tat, da er die Sachverhalte aus einer gewissen Distanz des Auslegers und mit dem
neutralen Instrumentarium historisch-kritischer Exegese darzustellen versucht.

Neben den subjektiven Anspruch tritt vor allem auch die Frage, was denn die-
ses ,Sachverstindnis“ im Einzelfall beinhaltet. Das kann doch wohl nur gewon-
nen werden, wenn der Ausleger auch aus der heutigen Situation und Erfahrung
heraus zu verstehen und zu sagen imstande ist, was die Rede Jesu vom ,Reich
Gottes* und die Rede des Paulus von der ,Gerechtigkeit Gottes® u. s. w. meint.
Nimmt man diese Auslegungsregel ganz ernst, miifite dann nicht radikaler da-
nach gefragt werden, wie die - historisch exakt zu erhellende, aber eben geschicht-
lich bedingte und fiir uns unverstindliche — Rede vom ,Reich Gottes“ in ihrem
sachlichen Gehalt heute aufgeschlossen und sprachlich neu gefafit werden kann?

Hier wird, und darauf wollte ich vor allem hinweisen, ein weiterer Grund dafiir
sichtbar, dafl es gar nicht so leicht zu sein scheint, exakt zu bestimmen, welcher
»literarischen Gattung® eine solche geistliche Schriftlesung zugehért und dafl die
Unterschiede in der Durchfiihrung der einzelnen Binde auch in dieser methodi-
schen Frage begriindet sind.

3. Noch etwas kritischer wird es, wenn der dritte Gesichtspunkt bedacht wird,
den die Richtlinien nennen. ,Der Erklirer mége nie das letzte Ziel aus dem Auge
lassen, seinen Leser zu einem Heilsverstindnis zu fithren. Das Schriftwort will
immer als ein Wort ,pro me‘ ausgelegt werden. Das Materialprinzip der Schrift
ist ,das Heil in Christus’. Alle Schriftaussagen wollen daher in ihrer Heilsbedeu-
tung fiir den Leser zum Klingen gebracht werden. Dabei darf aber (gegeniiber
modernen existentialen Vereinseitigungen) nicht vergessen werden, dafl das apo-
stolische Kerygma immer das volle eschatologische Heil im Auge hat. Dieses ist
aber das gemeinsame Heil der Heilsgemeinde in einer neuen Leiblichkeit in der
neuen Welt Gottes (und nicht nur die ,Rechtfertigung des Siinders aus dem Glau-
ben‘ oder die ,Eigentlichkeit’ individueller Existenz). Es gibt aber keine Verkiin-
digung des vollen eschatologischen Heils, ohne dafl auch Aussagen gemacht wer-
den iiber Wirklichkeiten und Sachverhalte, iiber heilsgeschichtliche Veranstaltun-
gen Gottes, weil ja Gottes Offenbarung nicht nur Ereignis ist, sondern ein Ge-
schehen, in dem sich eschatologisch-jenseitige Wirklichkeit entbirgt. So sebr das
heute betont werden muf}, so sehr bleibt es dabei aber doch auch wahr, dafl Gottes
Offenbarungshandeln immer Heilsvermittlung sein will und die Schrift Zeugnis
geben will von dieser Heilsveranstaltung Gottes. Der Kommentator soll das Ver-
trauen haben, dafl seine Erkldrung geniigend zur Meditation einlddt, wenn er die
Heilsaussagen des Textes deutlich gemacht hat. Dariiber hinaus hat er nicht die



Im Spiegel der Zeit 151

Aufgabe, seine Erliduterungen in ,Betrachtungspunkte’ umzugieflen oder ,Lebens-
werte' herauszustellen.”

Hier wird mit Recht eine eng gefithrte existentiale Auslegung abgewiesen, so
sehr ihr Kern festgehalten ist. Aus dem iibergreifenden Gesichtspunkt des ,ge-
meinsamen Heils der Heilsgemeinde in einer neuen Leiblichkeit in der neuen
Welt Gottes“ ergibt sich vielleicht aber doch eine gewisse Konkurrenz zu dem
-pro me“, das im Ansatz des Entwurfs dieser ,Geistlichen Schriftlesung steckt.
Die Erschliefung des Schriftwortes fiir das eigene Leben, fiir das meditative An-
eignen und applizierende Tun ist auf den einzelnen, auf seinen Umgang mit dem
Wort, auf das ,stille Kimmerlein“, auf die private Schriftlesung zugeschnitten.
In dieser Hinsicht hat das Werk vermutlich die meisten Benutzer gefunden. Ich
denke vor allem an Theologen, Ordensleute, Seelsorgehelferinnen und andere
Mitarbeiter im kirchlichen Dienst, aber auch viele Weltchristen, die nach person-
licher Vertiefung ihres Glaubenslebens suchen.

Kann man aber mit diesem Ziel den weitgespannten Horizont wirklich redlich
verbinden, in dem die Aussage vom Heilshandeln Gottes am Menschen und an der
Welt steht? Ist die individuell-religiose Engfilhrung unserer Erziehung und weit-
hin noch Verwirklichung des Glaubens nicht eher bestitigt als aufgebrochen? Und
ist in der Aussage vom Heilshandeln Gottes eine ekklesiologische Engfithrung un-
serer traditionellen, vor allem einer konfessionell geprigten Ekklesiologie wirk-
lich ge6ffnet worden, wenn vom ,Heil der Heilsgemeinde® gesprochen wird? Nach
dem Vaticanum II. zeigt sich, dafl hier die Akzente wohl neu gesetzt und die auf-
gebrochenen Fragen nach dem Zeugnis des Christen und dem Auftrag der Kirche
»in der Welt* neu bedacht werden miissen. So sehr wohl erhalten bleiben muf,
dafl der Glaube in einer personlichen Berufung und Annahme griindet, so sehr
ist doch die Frage nach den Priorititen zu stellen. Ist gliubige Existenz zuerst die
personliche Verwirklichung der Berufung je einzelner durch Gott, die sich dann
auch ,gesellschaftlich auswirkt? Oder sind der einzelne und seine Antwort des
Glaubens nicht von vornherein in einem von Gott ausgehenden Geschehen, in
einem universalen Zusammenhang zu verstehen? Von dieser Fragestellung aus
werden die, wenn auch oft sparsam gegebenen praktischen Hinweise (,fiir mein
Leben“) etwas problematisch. Manche Ausleger allerdings haben sich strenger
daran gehalten, die Aussage, die von Gott und seinem Wirken gemacht wird, ,ob-
jektiv® hinzustellen und nur sparsam transparent zu machen. Man vergleiche
etwa das Vorwort, das K. H. Schelkle zu 2 Kor geschrieben und das einen Rezen-
senten zu folgender Bemerkung veranlafit hat: ,Der Tibinger Neutestamentler
Karl Hermann Schelkle, der als Mitherausgeber der Reihe ,Geistliche Schrift-
lesung' nun seine Erlduterungen fiir die geistliche Lesung des zweiten Korinther-
briefes vorgelegt hat, entschuldigt sich dafiir, dafl sein Band vielleicht zu sehr die
Art eines Kommentars angenommen habe, unter Berufung auf ein Wort des be-
rithmten Textkritikers F. J. A. Hort: ,Von der Bibel gilt es ganz besonders, dafl,
was zum Verstehen hilft, am Ende auch unserem Beten und Arbeiten zugute
kommt.* Der Leser von Schelkles Auslegung wird diese Maxime bestatigt finden;
ohne die gediegene sachliche Erhellung der schwierigen Texte liefle sich auch ihre
geistliche Botschaft nicht erschlielen. Diese kann ja nicht im Absprung vom Text



Im Spiegel der Zeit . 152

erhascht werden, sondern nur in diesem selbst gefunden werden. Schelkles zucht-
volle, sachliche, aber nie trockene Auslegung bewihrt sich gerade beim person-
lichsten und leidenschaftlichsten Brief Pauli.”

Viele Leser werden von diesen Hintergriinden und der angedeuteten Proble-
matik nicht allzuviel empfunden haben, da sie die ,Mitarbeiter-Richtlinien“ nicht
kennen und mit der hermeneutischen Problematik nicht vertraut sind. Doch sollte
ein solcher Riickblick zum AnlaB dafir werden, liber die Ziele und Grundlagen
des Erlduterungswerkes in einer schon betrichtlich gewandelten Situation zu re-
flektieren.

‘Wenn ich recht vermute, gibt es keine eigene ,literarische Gattung®, die als
~geistliche® Schriftlesung deklariert werden konnte und einen besonderen Ausle-
gungstyp markierte. Die Verschiedenheit kommt vielleicht nur dadurch zustande,
daf verschiedene Leserschichten angesprochen werden. Mufl nicht jede sadhge-
mafle, das heifit dem Wort gegeniiber ,gehorsame® und aus der Gemeinschaft der
Glaubenden heraus geschehende Erlauterung des Schrifttextes, auch in einem
»wissenschaftlichen Kommentar®, von der Kanonizitat und ,Apostolizitit“, von
einem kirchlichen Vorverstindnis von der Sache und dem bezeugten Heil Gottes
ausgehen? Gewifl schleppen viele Kommentare historischen und literarkritischen
Ballast mit, der zur ErschlieBung der Aussage nicht unbedingt notwendig ist.
Vieles davon gehorte besser in Monographien, Das Zeitalter des Historismus, das
in den imponierenden Kompendien historisch-kritischer Kommentare Gestalt ge-
wonnen hat, dirfte auch in der Exegese zu Ende gehen. Konnte man, wenn das
richtig gesehen ist, nicht den Spiefl umdrehen und sagen: Mit dem Programm
einer ,geistlichen Schriftlesung® wurde nicht versucht, von den Héhenpfaden
wissenschaftlicher Exegese in die Niederungen praktischen Schrifigebrauchs herab-
zusteigen, sondern — wenn auch schiichtern und vorlaufig — ein Weg besdhritten,
auf dem man in der Auslegung der Schrift iiberhaupt weitergehen sollte? Ein Mit-
bruder sagte mir vor einiger Zeit ein Wort, das mich weiter beschiftigt: ,Ich
komme von dem Gedanken nicht los, dal Jesus so gesprochen hat, dafl ihn alle,
und gerade die ,kleinen Leute’ verstanden. Warum ist das bei uns nicht so?“

Vielleicht fiithren diese ,Notizen“ einen Schritt in der Erkenntnis dariiber wei-
ter, was die Schrift uns heute zu geben vermag. Es gibt Anzeichen dafiir, daf das
»Interesse“ an der Schrift des Alten und Neuen Testaments, das Jahre hindurch
eine Hochkonjunktur anzeigte, rapide zuriickgeht. Den Ursachen dieses Vorgangs
nachzuforschen, wire wohl wichtig und lohnend. Ich kénnte mir denken, dafl ein
spezifisch biblisches (oder vielleicht biblizistisches?) Interesse wohl zuriickgeht,
aber keineswegs das Interesse an der ,Sache” der Heiligen Schrift. Vielleicht miis-
sen wir uns in einem neuen Ansatz und mit einer zuchtvolleren, sparsameren
Sprache darum miihen, diese Sache auszusagen?

Unter dieser Riicksicht konnte schon der Titel ,geistliche“ Schriftlesung frag-
wiirdig erscheinen, da er an eine Spezialitat, nicht aber an das eine und immer
gleiche Ziel der Schrift denken 148t: dafl sich uns Gott in ibr bezeugt und uniber-
holbar zu allen, auch den Menschen von heute und morgen, reden will.

Wolfgang Triliing





