
IM SPIEGEL DER ZEIT 

10 Jahre •Geistliche Schriftlesung" 

Im Jahre 1962 begann nach längeren Vorüberlegungen und Verhandlungen die 
Reihe •Geistliche Schriftlesung. Erläuterungen zum Neuen Testament für die 
geistliche Lesung" zu erscheinen. Ausgangspunkt der vorbereitenden Überlegun- 
gen war, unseren Gemeinden und dem einzelnen, besonders in unserem Raum, 
Hilfen für ein Leben aus dem Wort der Schrift zu geben. Da die eigenen Kräfte 
dafür nicht zureichten, sollte ein breiter Mitarbeiterkreis aus dem deutschen 
Sprachraum gewonnen werden. Die erste Umfrage unter den Exegeten hatte ein 
erfreuliches Echo. Fast alle neutestamentlichen Schriften konnten schon in diesem 
ersten Akt verteilt werden. 

Nun liegt das Werk fast abgeschlossen vor. Eine Besinnung auf den Ausgangs- 
punkt und die Anlage der Reihe ist aus dem zeitlichen Abstand und nach den 
bewegten letzten Jahren reizvoll. Gerechtfertigt aber dürften diese Überlegungen 
erst dadurch werden, daß man nochmals neu nach der Sache einer •geistlichen 
Schriftlesung" fragt und kritisch Rückschau hält, wieweit diese •Sache" vorange- 
bracht, ja überhaupt recht erkannt und angegangen worden ist. 

Hier können nur einige Notizen dazu gegeben werden, die das weitere Nach- 
denken anregen sollen. 

Die äußere Anlage der Reihe 

Jedes Buch des Neuen Testaments sollte in einem eigenen Bändchen erscheinen 
und damit die Eigenständigkeit und das Gewicht jeder Schrift schon äußerlich 
zum Ausdruck bringen. Eine Ausnahme davon wurde nur für Kol/Phm gemacht, 
die in der Patmos-Ausgabe zusammen gebunden wurden. Für die umfangreiche- 
ren Schriften waren je zwei Bände vorgesehen. Damit wurde den Autoren genü- 
gend Spielraum, auch zu längeren Ausführungen, eingeräumt. Der breite Raum 
erlaubt weit mehr Aufmerksamkeit auf die einzelnen Perikopen, Logien, Begriffe 
als in den meisten vergleichbaren Einzelveröffentlichungen (wie Gutzwillers 
Erläuterungen zu Mt und Jo) und Reihen (wie Schlatters berühmte •Erläuterun- 
gen", der •Bibelhilfe für die Gemeinde" u. ä.). 

Jeder Band war nach dem Schema: Einführung - Übersicht - Erläuterung - 
Anmerkungen zu gliedern. Die •Einführung" war nicht als •Einleitung" im 
üblichen Sinn gedacht, sondern als erster Hinweis auf die theologischen Haupt- 
linien der betreffenden Schrift. Die •Übersicht" sollte bereits vorbereitend in den 
Gedankengang einführen. Es wurde gewünscht, den Schrifttext in möglichst kleine 
Sinnabschnitte zu zerlegen, um •Meditationseinheiten" zu gewinnen, wie sie •für 



Im Spiegel der Zeit 145 

die geistliche Erwägung ratsam" erscheinen. Das erwies sich etwa bei den Synop- 
tikern als vorteilhaft, hatte bei den größeren Paulusbriefen auch Nachteile. 

Die Intention der Herausgeber und der Anspruch an den Kommentator kom- 
men in der Bitte zum Ausdruck, eine eigene Übersetzung anzufertigen. Der 
Schrifttext sollte die Führung haben und auch im Schriftbild (kursiv) hervor- 
gehoben werden. Was als Hilfe zum Verständnis des Schriftwortes geboten wird, 
heißt absichtlich bescheiden •Erläuterung" und nicht •Erklärung" oder •Aus- 
legung". Das Schriftwort kann man nicht im eigentlichen Sinn •erklären". Es steht 
immer vor und über dem Ausleger und Leser. Manche Bände gewinnen bereits 
durch die Übersetzung eigenes Profil, wie 1 Petr (B. Schwank) und Hebr (F. J. 
Schierse). Die Übersetzung des Hebräerbriefes ist vielleicht die markanteste, 
wohl auch die umstrittenste der ganzen Reihe. F. Stier urteilte •in IZBG Bd. XIV, 
1968) recht positiv: •Die Übersetzung des Textes, streng und schlicht, treu bis 
hinein in die Gestalt dem Satzbau des Originals sich schmiegend - ein Stück 
biblischer Prosa, das seinen Meister gefunden hat. Gerade in dieser Treue zum 
Fremden empfängt dieser Text eine eigentümliche Kraft und sprachliche Wahr- 
haftigkeit." 

Die Sprache sollte schlicht und breiten Kreisen der Gemeinden verständlich 
sein. Fremdwörter, besonders exegetische Fachausdrücke, sollten möglichst ver- 
mieden werden. Es wurde mir in den letzten Jahren immer stärker bewußt, wie 
sehr sich die theologische Literatur •für breite Kreise" oder die •gebildeten 
Laien" einer komplizierten und abstrakten Intellektuellen-Sprache angeglichen 
und den Kontakt zu den breiten Schichten unserer Gemeinden (womit keineswegs 
die sogenannten •schlichten Leute" oder •Kopftuchchristen" gemeint sind) ver- 
loren hat. Wo sind die Schriftsteller, die aus fundiertem theologischem Wissen 
und eigener Erfahrung einfach, warm und bewegend zum Verstand und zum 
Herzen zu reden vermögen, wie ein Michael Sailer, Alban Stolz oder Anton Hei- 
nen, ohne banal oder salbaderisch-pastoral zu wirken? Hier wirkt sich wohl auch 
eine gewisse Scheu davor, ein typisch deutsches •wissenschaftliches Ethos" nicht 
zu verletzen, aus. Haben aber nicht immer tüchtige Theologen ihre Wissenschaft 
als Dienst am Glauben und an der (konkreten!) Kirche in der Predigt und Kate- 
chese und in der Vermittlung an die Prediger und Gemeinden gesehen, manch- 
mal ihre tiefsten Gedanken gerade in diesem Dienst entwickelt? - Daß sich zum 
größten Teil Fachexegeten an der •Geistlichen Schriftlesung" beteiligten, wurde 
häufig anerkennend geäußert. Vielleicht ist es doch zu einem gewissen Grad ge- 
lungen, die Kluft zwischen (exegetischer) Wissenschaft und dem Leben der Ge- 
meinden zu überbrücken? 

Die •Geistliche Schriftlesung" traf auf ein Bedürfnis 

Gegenüber anfänglicher Zurückhaltung bis Skepsis erwies sich die Reihe, vor 
allem auch in der Bundesrepublik, als ein verlegerischer Erfolg. Die nur knapp 
angesetzten Auflagen der ersten beiden Bände waren nach drei Monaten vergrif- 
fen. Bald wurde die Erstauflage der nachfolgenden Bände erheblich herauf- 
gesetzt, Nachauflagen folgten außerdem in den meisten Fällen. Bald meldete sich 



Im Spiegel der Zeit 146 

das Interesse anderer westlicher Verleger für Übersetzungen, eine italienische 
Ausgabe ging voran, eine spanische, portugiesische, englisch-amerikanische und 
eine französische folgten nach. So zeigte sich auch vom verlegerischen •Erfolg" 
her, was den Initiatoren vor Augen stand, daß auf diesem Gebiet eine Lücke und 
ein Bedürfnis bestanden. 

Soweit sich das in Empfehlungen und Rezensionen niederschlug, fanden der 
Plan und die ersten Bände eine freundliche, teilweise begeisterte Aufnahme. 
Zwischen den üblichen •Kommentaren", die vorerst den wissenschaftlichen Fra- 
gen zugewandt sind, und mancher •Erbauungsliteratur", die nicht genügend exe- 
getisch fundiert und streng in der •Anwendung" ist, gab es kein Erläuterungs- 
werk zum ganzen Neuen Testament, das die Zuverlässigkeit der ersten und die 
Intention der zweiten Gruppe miteinander verband. In diese Lücke sollte die 
•Geistliche Schriftlesung" gestellt werden. Über den hohen Anspruch an die Kunst 
und den Takt des Auslegers waren sich alle im klaren, auch darüber, daß dieser 
Anspruch je nach der Individualität des Autors, seiner besonderen Sehweise und 
Begabung, seiner Art der Darstellung verschieden erfüllt werden konnte. Rezen- 
senten, die sich selbst lange Zeit gerade um diese Weise der Erschließung der 
Schrift gemüht haben, respektierten diesen Anspruch und die Variationsbreite, 
die sich bei Beteiligung vieler Mitarbeiter ergeben mußte. So schrieb H. Kahle- 
feld (in: Religion und Theologie, Düsseldorf, Herbst 1962): •Es gibt von .trocke- 
nen' Schriftauslegungen eine ganze Zahl und übergenug an .erbaulichen', die den 
Text selber nicht zum Reden bringen. In diesen Bänden ist es wissenschaftlich 
arbeitenden Exegeten gelungen, jene Mitte zu treffen, wo die mühseligen, aber 
unumgänglichen Untersuchungen philologisch-historischer und bibeltheologischer 
Fragen im Hintergrund bleiben, ihre Ergebnisse aber wirksam werden. Vollends 
die Anleitung zum meditativen Umgang mit der Schrift setzt eine Meisterschaft 
und Reife des Auslegers voraus, die nicht leicht zu erlangen ist. Es scheint, daß 
unserer Generation etwas möglich wird, was ihre verehrten Lehrer nur erst vor- 
bereiten konnten." Oder etwas später F. Stier in einer Besprechung von F. J. 
Schierses Auslegung des Hebräerbriefes: •Von Band zu Band dieser Reihe fragt 
man sich, was ihre Autoren unter Meditation oder .Geistlicher Lesung' verstehen. 
Schierse horcht in die geistliche Welt dieses Briefes hinein, überläßt ihm zunächst 
das Sagen und Fragen, um sich dann selbst aus der eigenen Welt fragend an den 
Brief zu wenden. Es ist ihm, wie es scheint, darum zu tun, zwischen Leser und 
Brief ein Gespräch zu stiften. Vielleicht ist durch solche Bescheidung für die geist- 
liche Schriftlesung Größeres gewollt und gelungen als durch pseudospirituale 
Paraphrase und applikative Handgreiflichkeiten." 

Allgemein anerkannt wurde, daß sich die Autoren darum bemüht hätten, einen 
im guten Sinn des Wortes •erbaulichen", auch den einfachen, das heißt wissen- 
schaftlich nicht vorgebildeten Leser ansprechenden Stil zu finden. •In den 
Bänden der Geistlichen Schriftlesung scheint uns ein echter Ton wahrhaft erbau- 
licher Auslegung gefunden zu sein" (K. H. Schelkle, in: Tübinger Theologische 
Quartalschrift 1962, S. 482). Wer kritisch die vorliegenden Bände durchschaut, 
wird bemerken, daß manche von ihnen stärker in der Richtung eines •Kommen- 
tars", andere wiederum mehr auf das schlichte Sagen der •Sache" des Schrift- 



Im Spiegel der Zeit 147 

Wortes ausgerichtet sind. Das scheint auch mit der Frage zusammenzuhängen, auf 
die wir noch eingehen müssen, was eigentlich •geistliche Schriftlesung" sei. Doch 
sind wir zunächst an eine weitere Frage gestoßen. 

Die theologischen und hermeneutischen Grundlagen 

Das Ziel der Reihe, das Schriftwort für das hörende, im Gebet und im täglichen 
Tun antwortende Leben des Christen zu öffnen, kommt zunächst in dem beigeleg- 
ten vierseitigen Wegweiser und in etlichen Einzelanweisungen der •Mitarbeiter- 
Richtlinien" zum Ausdruck. Diese Richtlinien sind in mehreren Gesprächsgängen 
zwischen den Herausgebern und Verlagen über ein Jahr hindurch erörtert und 
schließlich festgelegt worden. Manches daraus wurde schon genannt. Jetzt soll 
ausführlicher zitiert und bedacht werden, was diese vor gut zehn Jahren konzi- 
pierten •Richtlinien" zur theologischen Eigenart, damit auch zur hermeneutischen 
Grundlage, enthalten. Der theologische •Ort" des Erläuterungswerkes sollte so 
bestimmt werden, daß das Spezifikum positiv genannt und auch die Abgrenzung 
gegenüber anderen Erläuterungswerken (und damit die Berechtigung einer neuen 
Reihe) deutlich wurde. Dieses Ziel wurde in einer dreistufigen Besinnung zum 
Ausdruck gebracht: 

1. •Die erste Bemühung der Kommentierung muß auf ein apostolisches Ver- 
ständnis der Schriftaussagen zielen; d. h.: der Text ist immer als ein Apostelwort 
(verfaßt von einem Apostel oder einem Apostelschüler) an apostolische Gemein- 
den zu deuten. Das verlangt ein Verständnis im Literalsinn nach historischen und 
formkritischen Gesichtspunkten. Hinter dieser Schätzung des Geschichtlichen und 
Traditionsgeschichtlichen steht nicht ein historizistisches Interesse, sondern das 
theologische Urteil, daß das apostolische Kerygma und der Typos der apostoli- 
schen Lehre und des apostolischen Lebens für alle Zeiten für die Kirche exempla- 
rische Bedeutung hat. Es soll also bei allen Erläuterungen deutlich gemacht wer- 
den, (1.) in welche geschichtliche Situation hinein der Text spricht und (2.) welche 
Antwort er auf die Fragen jener Situation geben will. Dabei ist die geschicht- 
liche Situation der Anfangszeit und das apostolische Wort in dieser Situation 
aber so darzustellen und herauszuarbeiten, daß das Apostelwort auch in die heu- 
tige kirchliche Situation hinein spricht und in der Gegenwart für den Leser 
bedeutsam wird. Situationsschilderung und Texterklärung ist demnach so zu 
geben, daß dem Leser unschwer seine gleiche oder doch analoge Situation zum 
Bewußtsein kommt und die apostolische Antwort ihn auch in seiner heutigen 
Situation wirklich trifft. Erste Aufgabe des Kommentators ist es also, die aposto- 
lische Aussage zu ,entbergen' (Schlier) und ins aktuelle Bewußtsein der Gegen- 
wartskirche zu heben. Dabei kann es aber nun nicht Aufgabe des Kommentators 
sein, die heutigen analogen Situationen des Lesers breit aufzudecken und das in 
eine andere Situation hineingesprochene Apostelwort auf die Gegenwartssitua- 
tion zu applizieren. Diese wichtige Arbeit einer praktischen Schriftlesung' muß 
der gemeinsamen Überlegung eines Schriftkreises und der Eigenarbeit des priva- 
ten Lesers überlassen bleiben. Wohl aber soll die damalige Situation und das 



Im Spiegel der Zeit 148 

damalige Wort so .durchsichtig' auf die Gegenwart hin geschildert werden, daß 
dem Leser die eigene Applikationsarbeit nahegelegt und leicht gemacht ist, weil 
der aktuelle Gegenwartsbezug der damaligen Situation und Aussage aufleuchtet." 

Die Hauptgedanken sind nach diesem Text: (1.) Führender Gesichtspunkt der 
Auslegung ist das •apostolische Verständnis" der Schriftaussagen. Ihm sind die 
exegetischen Regeln der historisch-kritischen Methodik zu- und untergeordnet. 
Apostolisches Verständnis heißt damit auch •kirchliches Verständnis". (2.) Das 
Spezifikum des apostolisch-kirchlichen Verständnisses wird darin gesehen, daß 
das apostolische Kerygma für die Lehre und das Leben der Kirche normativ ist. 

Beide Voraussetzungen enthalten theologisch gültige Aussagen. In den letzten 
Jahren wird jedoch in zunehmendem Maß, und zwar von evangelischer und 
katholischer Seite, kritisch gefragt, was das im Einzelfall praktisch bedeutet und 
wie die Schwierigkeiten zu lösen sind, die sich aus den historischen Tatbeständen 
und aus dem Verhältnis zwischen •Schrift und Kirche" ergeben. Es stellen sich die 
historischen und systematischen Fragen zum Begriff des ntl. Apostolats bzw. •des 
Apostolischen" ein. Für den zweiten Themenkreis sind vor allem jene Fragen 
in eine neue Phase der Diskussion getreten, die mit den Stichworten •Kanon im 
Kanon", •Mitte der Schrift", •Evangelium im Evangelium", •Sachkritik" im 
Neuen Testament, verbunden sind, und die zur Bewertung des Kanons und zum 
theologischen Ort des •historischen Jesus", seines Wortes und seines Geschicks 
gestellt werden. 

Dieser erste Gesichtspunkt der •Richtlinien" ist wohl - unbeschadet heute nöti- 
ger und möglicher Differenzierungen - für jede Auslegung der Schrift, nicht nur 
für eine •geistliche Schriftlesung", gültig. An dieser Stelle dürfte das Spezifikum 
des Werkes nicht zum Vorschein kommen. Auch ein wissenschaftlicher Kommen- 
tar muß diesem Ziel, ein •apostolisches Verständnis" im historischen und norma- 
tiven Sinn zu erheben, irgendwie verpflichtet sein, wenn er nicht philologisch, 
historisch, religionsgeschichtlich oder erbaulich allein vorgehen will. Aber die 
nähere Umschreibung dieses Zieles in den •Richtlinien" dürfte heute vielleicht als 
zu eng angelegt empfunden werden, um die vielfältigen Fragen einzufangen, die 
die Texte uns aufgeben. Das wurde zum Teil auch in den Rezensionen bemerkt. 
Es kann sich darin äußern, daß typische Einleitungsfragen, wie die nach dem 
Verfasser, dem Entstehungsort, dem Adressaten usw., nicht gestellt oder als un- 
wichtig für eine •geistliche Schriftlesung" erklärt werden. Nun ist aber keine 
Frage, daß die Erschließung der Aussage auch von der Beurteilung solcher Fragen 
abhängig ist und je verschieden ausfallen kann. Es kann sich ferner darin äußern, 
daß historische und kritische, vor allem traditionsgeschichtliche Fragen ausge- 
klammert werden, weil man eben nur das •apostolische Verständnis", das heißt 
etwa bei den Evangelien die Aussage der letzten Phase im Traditionsprozeß, die 
der •Redaktion", zur Sprache bringen will. Es kann der Eindruck entstehen, als 
gäbe es diese kritischen Fragen nicht oder als seien sie auch für das •apostolische 
Verständnis" nicht relevant. Dies kann man aber kaum in einer Situation durch- 
halten, in der jene Menschen, die hier angesprochen und zum geistlichen Beden- 
ken des Schriftwortes geführt werden sollen, gerade solche Fragen oft vorder- 
gründig und daher auch für das angesteuerte Ziel als blockierend empfinden. Ich 



Im Spiegel der Zeit 149 

denke etwa an Fragen um die Wunder Jesu, die Kindheitsgeschiditen und die 
Auferstehungsgeschichten. Die exegetischen Methoden (Literar-, Form-, Redak- 
tions- und Sachkritik), die vorausgesetzt, aber nicht im einzelnen expliziert wer- 
den sollen, haben jeweils auch einen Bezug zur Aussage der Schrift, ja helfen auf 
ihre Weise mit, das •apostolische Verständnis" im Prozeß der geschichtlichen 
Ausformung, das Werden der einzelnen Gestaltungen des Kerygma, auch die Ge- 
fährdungen (z. B. durch judenchristliche Verengungen) und Unterschiede für uns 
zu erschließen. Insofern ist vielleicht der auferlegte Verzicht und die scharfe 
methodische Abgrenzung auch mit Verlusten für das Verständnis verbunden. In 
dieser Beziehung ergibt sich innerhalb der Bände allerdings auch eine gewisse 
Breite der Variation (vgl. etwa Schnackenburgs Erläuterungen zu Mk). 

2. Nun haben die •Richtlinien" noch mehr im Sinn gehabt und zwei weitere 
Stufen im Prozeß des Verstehens genannt: ein innerer Kontakt zur Sache, zu einem 
Sachverständnis, und schließlich die Führung zum eigentlichen Ziel, dem Heils- 
verständnis, seien zu vermitteln. Zum ersten wird folgendes gesagt: •Da jede 
Aussage einen Sachverhalt meint, kann eine historische und philologische Heraus- 
arbeitung des apostolischen Aussagegehaltes noch nicht zu einem inneren Ver- 
stehen führen, wenn nicht ein Sachverständnis erreicht wird. Denn ein theologisch- 
geistliches Verständnis der Textaussagen ist erst dann erreicht, wenn ein innerer 
Kontakt zu der Sache gewonnen ist, über die der apostolische Text Aussagen ma- 
chen will. Der Erklärer muß also den in den Schriftaussagen intendierten Sachver- 
halt zum Leuchten bringen können. Obgleich das immer abhängig sein wird von 
dem sachlichen Vorverständnis, das der Erklärer (vor allem aus der kirchlichen 
Lehre) schon mitbringt, so muß er sich doch hüten, eigene Meditationen oder 
kirchliche Lehren über die gemeinte Sache zu entwickeln, welche der apostolische 
Text an der auszulegenden Stelle nicht beibringt. Bei dieser Zucht möge deutlich 
werden, daß nicht nur das wichtig ist, was der Text sagt, sondern, daß es häufig 
auch von Bedeutung ist, daß er über den betreffenden Sachverhalt nichts anderes 
und nicht mehr sagt. Und der Leser soll wissen, daß gerade das Gesagte - auch 
wenn es zunächst gegenüber der entfalteten kirchlichen Lehre und dem eigenen 
Sachwissen .wenig' zu sein scheint - das eigene Denken und Meditieren in eine 
Richtung führen kann, die Neuland entdecken läßt." 

Diese Regel ist vor allem in ihrem negativen Gehalt bedeutsam: Der Erläute- 
rungstext soll nicht mit Wissen oder Stoff belastet werden, der sich nicht unmittel- 
bar so aus dem Schrifttext ergibt. Positiv ist aber das Ziel aufgezeigt, aus einem 
eigenen inneren Kontakt zur ausgesagten Sache andere in diesen Kontakt zu brin- 
gen. Hier trifft man auf ein tieferes Fundament als auf das, was dem Wort nach 
als •geistliche Schriftlesung" deklariert wurde. Es soll über das •Vorverständnis", 
das den Sachkontakt überhaupt ermöglicht, hinaus doch aus eigenem Erfahren im 
Umgang mit den Texten, aus der Betroffenheit von der Wirklichkeit, die uns die 
Schrift vermittelt, heraus gesprochen werden. Und das alles in exegetischer Zucht 
und Verantwortlichkeit! Ist das als eine •Mitarbeiter-Richtlinie" überhaupt zu 
fordern? Kann es nicht höchstens als Gabe und Frucht erhofft und erwartet und 
dann im Glücksfall so angenommen werden? Macht uns nicht u. U. ein Text von 
Augustinus, auch wenn er nicht strengen Regeln methodischer Exegese entspricht, 



Im Spiegel der Zeit 150 

mehr betroffen als ein methodisch sauber gearbeiteter, aber vielleicht kühler Er- 
läuterungstext? Sicher wird ein aufmerksam hinhörender Benutzer der Bände an 
manchen Stellen solches Reden aus eigener Betroffenheit finden und selbst davon 
berührt werden. Aber kann man anderseits nicht auch jene Verfasser verstehen, 
die sich sehr zurückhalten, nur da und dort einen aktuellen Tupfer setzen und sich 
aus Redlichkeit lieber hinter einer distanzierenden Redeweise wie •Paulus 
sagt..." oder •der Verfasser meint..." oder •die Urkirche hat das so und so 
verstanden..." verstecken, als zu unvermittelt aus dem Eigenen heraus zu spre- 
chen? Ein •Kommentar" im geläufigen Sinn hat den Vorteil relativer Objektivi- 
tät, da er die Sachverhalte aus einer gewissen Distanz des Auslegers und mit dem 
neutralen Instrumentarium historisch-kritischer Exegese darzustellen versucht. 

Neben den subjektiven Anspruch tritt vor allem auch die Frage, was denn die- 
ses •Sachverständnis" im Einzelfall beinhaltet. Das kann doch wohl nur gewon- 
nen werden, wenn der Ausleger auch aus der heutigen Situation und Erfahrung 
heraus zu verstehen und zu sagen imstande ist, was die Rede Jesu vom •Reich 
Gottes" und die Rede des Paulus von der •Gerechtigkeit Gottes" u. s. w. meint. 
Nimmt man diese Auslegungsregel ganz ernst, müßte dann nicht radikaler da- 
nach gefragt werden, wie die - historisch exakt zu erhellende, aber eben geschicht- 
lich bedingte und für uns unverständliche - Rede vom •Reich Gottes" in ihrem 
sachlichen Gehalt heute aufgeschlossen und sprachlich neu gefaßt werden kann? 

Hier wird, und darauf wollte ich vor allem hinweisen, ein weiterer Grund dafür 
sichtbar, daß es gar nicht so leicht zu sein scheint, exakt zu bestimmen, welcher 
•literarischen Gattung" eine solche geistliche Schriftlesung zugehört und daß die 
Unterschiede in der Durchführung der einzelnen Bände auch in dieser methodi- 
schen Frage begründet sind. 

3. Noch etwas kritischer wird es, wenn der dritte Gesichtspunkt bedacht wird, 
den die Richtlinien nennen. •Der Erklärer möge nie das letzte Ziel aus dem Auge 
lassen, seinen Leser zu einem Heilsverständnis zu führen. Das Schriftwort will 
immer als ein Wort ,pro me' ausgelegt werden. Das Materialprinzip der Schrift 
ist ,das Heil in Christus'. Alle Schriftaussagen wollen daher in ihrer Heilsbedeu- 
tung für den Leser zum Klingen gebracht werden. Dabei darf aber (gegenüber 
modernen existentialen Vereinseitigungen) nicht vergessen werden, daß das apo- 
stolische Kerygma immer das volle eschatologische Heil im Auge hat. Dieses ist 
aber das gemeinsame Heil der Heilsgemeinde in einer neuen Leiblichkeit in der 
neuen Welt Gottes (und nicht nur die .Rechtfertigung des Sünders aus dem Glau- 
ben' oder die ,Eigentlichkeit' individueller Existenz). Es gibt aber keine Verkün- 
digung des vollen eschatologischen Heils, ohne daß auch Aussagen gemacht wer- 
den über Wirklichkeiten und Sachverhalte, über heilsgeschichtliche Veranstaltun- 
gen Gottes, weil ja Gottes Offenbarung nicht nur Ereignis ist, sondern ein Ge- 
schehen, in dem sich eschatologisch-jenseitige Wirklichkeit entbirgt. So sehr das 
heute betont werden muß, so sehr bleibt es dabei aber doch auch wahr, daß Gottes 
Offenbarungshandeln immer Heilsvermittlung sein will und die Schrift Zeugnis 
geben will von dieser Heilsveranstaltung Gottes. Der Kommentator soll das Ver- 
trauen haben, daß seine Erklärung genügend zur Meditation einlädt, wenn er die 
Heilsaussagen des Textes deutlich gemacht hat. Darüber hinaus hat er nicht die 



Im Spiegel der Zeit 151 

Aufgabe, seine Erläuterungen in .Betrachtungspunkte' umzugießen oder .Lebens- 
werte' herauszustellen." 

Hier wird mit Recht eine eng geführte existentiale Auslegung abgewiesen, so 
sehr ihr Kern festgehalten ist. Aus dem übergreifenden Gesichtspunkt des •ge- 
meinsamen Heils der Heilsgemeinde in einer neuen Leiblichkeit in der neuen 
Welt Gottes" ergibt sich vielleicht aber doch eine gewisse Konkurrenz zu dem 
•pro me", das im Ansatz des Entwurfs dieser •Geistlichen Schriftlesung" steckt. 
Die Erschließung des Schriftwortes für das eigene Leben, für das meditative An- 
eignen und applizierende Tun ist auf den einzelnen, auf seinen Umgang mit dem 
Wort, auf das •stille Kämmerlein", auf die private Schriftlesung zugeschnitten. 
In dieser Hinsicht hat das Werk vermutlich die meisten Benutzer gefunden. Ich 
denke vor allem an Theologen, Ordensleute, Seelsorgehelferinnen und andere 
Mitarbeiter im kirchlichen Dienst, aber auch viele Weltchristen, die nach persön- 
licher Vertiefung ihres Glaubenslebens suchen. 

Kann man aber mit diesem Ziel den weitgespannten Horizont wirklich redlich 
verbinden, in dem die Aussage vom Heilshandeln Gottes am Menschen und an der 
Welt steht? Ist die individuell-religiöse Engführung unserer Erziehung und weit- 
hin noch Verwirklichung des Glaubens nicht eher bestätigt als aufgebrochen? Und 
ist in der Aussage vom Heilshandeln Gottes eine ekklesiologische Engführung un- 
serer traditionellen, vor allem einer konfessionell geprägten Ekklesiologie wirk- 
lich geöffnet worden, wenn vom •Heil der Heilsgemeinde'' gesprochen wird? Nach 
dem Vaticanum II. zeigt sich, daß hier die Akzente wohl neu gesetzt und die auf- 
gebrochenen Fragen nach dem Zeugnis des Christen und dem Auftrag der Kirche 
•in der Welt" neu bedacht werden müssen. So sehr wohl erhalten bleiben muß, 
daß der Glaube in einer persönlichen Berufung und Annahme gründet, so sehr 
ist doch die Frage nach den Prioritäten zu stellen. Ist gläubige Existenz zuerst die 
persönliche Verwirklichung der Berufung je einzelner durch Gott, die sich dann 
auch •gesellschaftlich" auswirkt? Oder sind der einzelne und seine Antwort des 
Glaubens nicht von vornherein in einem von Gott ausgehenden Geschehen, in 
einem universalen Zusammenhang zu verstehen? Von dieser Fragestellung aus 
werden die, wenn auch oft sparsam gegebenen praktischen Hinweise (•für mein 
Leben") etwas problematisch. Manche Ausleger allerdings haben sich strenger 
daran gehalten, die Aussage, die von Gott und seinem Wirken gemacht wird, •ob- 
jektiv" hinzustellen und nur sparsam transparent zu machen. Man vergleiche 
etwa das Vorwort, das K. H. Schelkle zu 2 Kor geschrieben und das einen Rezen- 
senten zu folgender Bemerkung veranlaßt hat: •Der Tübinger Neutestamentier 
Karl Hermann Schelkle, der als Mitherausgeber der Reihe .Geistliche Schrift- 
lesung' nun seine Erläuterungen für die geistliche Lesung des zweiten Korinther- 
briefes vorgelegt hat, entschuldigt sich dafür, daß sein Band vielleicht zu sehr die 
Art eines Kommentars angenommen habe, unter Berufung auf ein Wort des be- 
rühmten Textkritikers F. J. A. Hort: ,Von der Bibel gilt es ganz besonders, daß, 
was zum Verstehen hilft, am Ende auch unserem Beten und Arbeiten zugute 
kommt.' Der Leser von Schelkles Auslegung wird diese Maxime bestätigt finden; 
ohne die gediegene sachliche Erhellung der schwierigen Texte ließe sich auch ihre 
geistliche Botschaft nicht erschließen. Diese kann ja nicht im Absprung vom Text 



Im Spiegel der Zeit 152 

erhascht werden, sondern nur in diesem selbst gefunden werden. Schelkles zucht- 
volle, sachliche, aber nie trockene Auslegung bewährt sich gerade beim persön- 
lichsten und leidenschaftlichsten Brief Pauli." 

Viele Leser werden von diesen Hintergründen und der angedeuteten Proble- 
matik nicht allzuviel empfunden haben, da sie die •Mitarbeiter-Richtlinien" nicht 
kennen und mit der hermeneutischen Problematik nicht vertraut sind. Doch sollte 
ein solcher Rückblick zum Anlaß dafür werden, über die Ziele und Grundlagen 
des Erläuterungswerkes in einer schon beträchtlich gewandelten Situation zu re- 
flektieren. 

Wenn ich recht vermute, gibt es keine eigene •literarische Gattung", die als 
•geistliche" Schriftlesung deklariert werden könnte und einen besonderen Ausle- 
gungstyp markierte. Die Verschiedenheit kommt vielleicht nur dadurch zustande, 
daß verschiedene Leserschichten angesprochen werden. Muß nicht jede sachge- 
mäße, das heißt dem Wort gegenüber •gehorsame" und aus der Gemeinschaft der 
Glaubenden heraus geschehende Erläuterung des Schrifttextes, auch in einem 
•wissenschaftlichen Kommentar", von der Kanonizität und •Apostolizität", von 
einem kirchlichen Vorverständnis von der Sache und dem bezeugten Heil Gottes 
ausgehen? Gewiß schleppen viele Kommentare historischen und literarkritischen 
Ballast mit, der zur Erschließung der Aussage nicht unbedingt notwendig ist. 
Vieles davon gehörte besser in Monographien. Das Zeitalter des Historismus, das 
in den imponierenden Kompendien historisch-kritischer Kommentare Gestalt ge- 
wonnen hat, dürfte auch in der Exegese zu Ende gehen. Könnte man, wenn das 
richtig gesehen ist, nicht den Spieß umdrehen und sagen: Mit dem Programm 
einer •geistlichen Schriftlesung" wurde nicht versucht, von den Höhenpfaden 
wissenschaftlicher Exegese in die Niederungen praktischen Schriftgebrauchs herab- 
zusteigen, sondern - wenn auch schüchtern und vorläufig - ein Weg beschriften, 
auf dem man in der Auslegung der Schrift überhaupt weitergehen sollte? Ein Mit- 
bruder sagte mir vor einiger Zeit ein Wort, das mich weiter beschäftigt: •Ich 
komme von dem Gedanken nicht los, daß Jesus so gesprochen hat, daß ihn alle, 
und gerade die .kleinen Leute' verstanden. Warum ist das bei uns nicht so?" 

Vielleicht führen diese •Notizen" einen Schritt in der Erkenntnis darüber wei- 
ter, was die Schrift uns heute zu geben vermag. Es gibt Anzeichen dafür, daß das 
•Interesse" an der Schrift des Alten und Neuen Testaments, das Jahre hindurch 
eine Hochkonjunktur anzeigte, rapide zurückgeht. Den Ursachen dieses Vorgangs 
nachzuforschen, wäre wohl wichtig und lohnend. Ich könnte mir denken, daß ein 
spezifisch biblisches (oder vielleicht biblizistisches?) Interesse wohl zurückgeht, 
aber keineswegs das Interesse an der •Sache" der Heiligen Schrift. Vielleicht müs- 
sen wir uns in einem neuen Ansatz und mit einer zuchtvolleren, sparsameren 
Sprache darum mühen, diese Sache auszusagen? 

Unter dieser Rücksicht könnte schon der Titel •geistliche" Schriftlesung frag- 
würdig erscheinen, da er an eine Spezialität, nicht aber an das eine und immer 
gleiche Ziel der Schrift denken läßt: daß sich uns Gott in ihr bezeugt und unüber- 
holbar zu allen, auch den Menschen von heute und morgen, reden will. 

Wolf gang Trilling 




