
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Die Meditation in Bildern und Vergleichen 

Das Geschehen der Meditation entzieht sich dem rationalen Zugriff. Man kann 
sie auch nicht machen. Sie muß entstehen. Damit sie aber dort, wo sie gesucht 
wird oder vielleicht schon verborgen geschieht, deutlicher als solche erkannt wird, 
ist es gut, sie irgendwie zu charakterisieren. Das geschieht, ihrem Geheimnis- 
charakter entsprechend, am besten in Bildern und Vergleichen. 

Wir bringen davon im folgenden eine Reihe. In ihr spiegelt sich die vielfältige 
Gestalt der Meditation. Das eine Bild paßt mehr für diese, ein anderes mehr 
für jene Art der Meditation oder auf eine bestimmte Seite ihres halbverborgenen 
Geschehens. Zusammengestellt lassen sie etwas von ihrer Fülle deutlich werden. 
Sie bestätigen halb bewußte Erfahrungen und verstärken sie. Sie ermutigen 
jeden, der schon einige Erfahrung hat, in bestimmten Richtungen das Gewordene 
weiter wachsen zu lassen.* 

1. Das Wasser im Erdboden 

Eine Landschaft, die versteppt ist, kann in ihrer Tiefe ein reiches Wasservorkom- 
men haben. Gelingt es, einen Brunnen dorthin zu bohren und die Oberfläche 
damit zu bewässern, so kann sie sich in fruchtbares Land verwandeln. - So geht 
es in der Meditation darum, von den trockenen rationalen und willentlichen 
Oberschichten unseres Inneren eine Verbindung zu den quellenden Tiefen her- 
zustellen und das Ganze damit zu durchseelen. 

Das Wasser kann aber auch anders im Erdboden vorkommen. Manchmal wird 
es als solches gar nicht wahrgenommen, aber es durchfeuchtet das Erdreich und 
läßt es gute Frucht tragen. Manchmal ist das Wasser so reichlich da, daß ein 
Schritt in den weichen Boden genügt, um es zusammenlaufen zu lassen. Manch- 
mal kommt es als reine Quelle hervor, manchmal fließt es in einen ruhigen und 
klaren See zusammen, in dem sich der Himmel spiegelt. - In diesen Stufen wer- 
den verschiedene Erscheinungsformen der Meditation deutlich, in den letzten 
die reine und volle Meditation, in den anderen die Durchseelung und Belebung 
anderen Tuns durch das Aufsteigen des Meditativen. Es wird aber auch die große 
Abstufung der Meditation deutlich, die sie nach Tiefe und Intensität haben kann. 
Selbst die Möglichkeit ihres kurzen und plötzlichen Auftretens und Verschwin- 
dens ist in dem Bild, wenn wir daran denken, wie bei einem Schritt auf nassen 
Grund plötzlich Wasser hervortritt, den Himmel spiegelt und dann wieder im 

* Die folgenden Texte sind dem Buch •Die Führung zur Meditation" des Verfassers ent- 
nommen, das im September dieses Jahres im Verlag Benziger erscheinen soll. 



Einübung und Weisung 154 

Erdreich versickert. Der Vergleich mit dem Wasser scheint der sprechendste für 
die Meditation zu sein. 

2. Der Schatz im Abgrund 

Goldsucher ziehen eilig in den Westen, um dort Gold zu graben. Da treffen sie 
auf einen, der ihnen sagt: Dort unten in diesem Abgrund liegt ein Schatz. Ihr 
müßt nur nach dem Einstieg suchen. Dann werdet ihr zu einem Reichtum kom- 
men, den ihr in der Ferne nie gewinnt. - Hier wird der in Horizontale strebende 
Mensch dargestellt, der rastlos zu gewinnen sucht und doch nicht erfüllt wird; 
der an seinem naheliegenden Glück vorbeihastet; für den alles darauf ankäme, 
den Zugang zu seiner eigenen Tiefe zu finden. 

3. Die schwimmenden Inseln 

Auf dem Amazonas treiben bisweilen Inseln dahin, die aus Pflanzen bestehen 
und wie ein Stück schwimmendes Land aussehen. Diese Pflanzen finden keinen 
Boden, aber sie lassen ihre Wurzeln tief ins Wasser hineinwachsen, aus dem sie 
ihre Aufbaustoffe gewinnen. - So können Vorgänge im Hellbewußten sich ver- 
tiefen und gleichsam Wurzeln in die meditativen Tiefen treiben, das Schauen, das 
Hören, das Beten, und es entsteht Meditation. 

4. Die Seerose 

Sie beginnt ihr Leben auf dem dunklen Grund des Sees und wächst von dort 
empor bis an die Oberfläche. Dort entfaltet sie ihre leuchtend weiße Blüte und 
öffnet sie dem Himmel. - Meditationsanfänge sind auf dem Grund unseres Inne- 
ren. Sie wollen emporwachsen und sich entfalten, offen für das Licht des Him- 
mels, wie es das Bild der Seerose ausdrückt. 

5. Die Meditationsblume 

Eine andere Seite des Meditationsvorganges stellt das folgende Bild dar: In der 
Mitte ist ein Kreis. Er bedeutet unser Ich. Von dort geht die Aufmerksamkeit 
hinaus in die Welt, entfernt sich von der eigenen Mitte, um draußen Neues zu 
gewinnen. In der Meditation ruft der Mensch die Bewegung zu sich her. Er kehrt 
mit dem Gewonnenen in die eigene Mitte zurück. Dort wird es eingeschmolzen 
und nährt und entfaltet die Person, bis sie wieder Kraft hat, sich von neuem nach 
außen zu wenden, ohne sich dabei zu verlieren. In Linien dargestellt entsteht 
daraus eine Gestalt, die der Margarite ähnelt. Es ist das Bild der Meditations- 
blume. 

6. Das Rad 

Eine ähnliche Aussage macht das Sinnbild des Rades. Es hat die ruhende Mitte 
und die schnell sich bewegende Peripherie. Je schneller es sich dreht und je stär- 
ker darum die nach außen ziehende Fliehkraft wird, um so stärker muß auch die 
Verbindung zur Mitte sein; sonst springt das Rad auseinander. - Die Meditation 
ist jene zusammenhaltende, zur Mitte bindende Kraft, die es dem Menschen 



Einübung und Weisung 155 

ermöglicht, mit ganzem Einsatz sich nach außen zu wenden, ohne sich zu verlieren 
oder sich aufzulösen. Meditation und tatkräftiges Handeln sind die kraftvollen 
Pole, die im tätigen Menschen sich das Gleichgewicht halten müssen. 

7. Der Magnet 

Von ihm geht, wenn er einen Haufen Eisenteile anzieht, eine zusammenhaltende 
Kraft aus. Noch mehr: Die Eisenteile, die vorher ungeordnet durcheinanderlagen, 
sind nun, von unsichtbarer Macht durchherrscht, auf eine Mitte hin gerichtet. - 
Die ordnende, geistig durchherrschende Macht der Meditation kommt in diesem 
Bild schön zum Ausdruck. 

8. Der Sauerteig 

Sauerteig durchdringt und verwandelt. - Das veranschaulicht die durchseelende 
Macht der Meditation, die danach strebt, das ganze Leben zu durchdringen und es 
von der eigenen Tiefe wie von Gott her ständig neu werden zu lassen. 

9. Die Flamme 

Wenn ein Reisighaufen abgebrannt ist, so bleibt ein Hügel aus Asche übrig. Aber 
unter der Asche glimmt noch längere Zeit die Glut. Legen wir ein Bündel Stroh 
darauf, so dauert es nicht lange, und eine Flamme lodert auf. Sie lebt von dem 
Stroh und nährt sich von ihm, so lange es da ist. - Dieses Bild trifft besonders 
auf die Glaubensmeditation zu. Unter der Asche der Alltäglichkeit ist in uns eine 
Glut, die entzündbar ist, der Glaube und die Liebe. Es kann ein großer, verdeck- 
ter Glutberg sein, der genährt worden ist von vielem Glaubensstoff, vom Medi- 
tieren vieler Jahre, von der Liebe, die sich im Gebet und in der Tat aussprach. 
Nun lesen wir ein Bibelwort, das uns trifft, und es flammt die Meditation auf. 
Das Wort ist in die Nähe der verborgenen Glut gekommen und brennt nun und 
leuchtet und läßt, was erloschen ist, von neuem aufflammen. 

10. Der Baum 

Der Baum wächst, für alle sichtbar, nach oben und breitet sich aus in den Raum, 
der ihm gegeben ist. So wird er zunächst von allen wahrgenommen. Gleichzeitig 
aber wächst er, verborgen für den Blick, nach unten, in den Wurzelgrund. - In 
dieser doppelten Wachstumsrichtung ist der Baum ein treffendes Bild für den 
Vorgang der Meditation. In ihr schauen wir nicht primär nach innen. Aber wäh- 
rend wir uns einer gegenüberstehenden Wirklichkeit zuwenden, geht gleichzeitig 
eine Bewegung in unsere Tiefen. Wir sind, während wir nach außen schauen, 
nach innen offen für das, was sich in uns einsenkt und was von innen aufsteigt. 
Dafür ist das Wurzeln des Baumes ein treffendes Bild, wovon er Halt bekommt 
und Lebenskraft für alle seine Teile. 

11. Das Senfkorn 

Wie ein kleines erstes Aufblitzen aus der Tiefe, so kündet sich manchmal der 
Anfang des meditativen Lebens an. Zu welcher Fülle kann sich dieser Anfang 
entfalten! 



Einübung und Weisung 156 

Klein wie ein Senfkorn ist aber auch oft ein Wort, ein Satz, ein Ding, das dem 
Meditierenden begegnet und ihn trifft. Er hört das Wort von Vergil: •Alles 
besiegt die Liebe"; er sieht das Zeichen zweier gekreuzter Balken; er liest das 
Verheißungswort: •Siehe, ich mache alles neu" (Offb 21,5). Indem er solches in 
sein Inneres dringen läßt, beginnt es sich zu entfalten, sich zu verzweigen und zu 
wachsen in die Höhe und in die Tiefe. Es wird zu einem großen Gewächs. 

12. Das Gebirge 

Was meditiert ist, geht in den Menschen ein. Es trägt aber auch bei kommenden 
Meditationen das Neue, das sonst bodenlos wäre. So baut sich im Laufe der Jahre 
etwas wie ein Gebirge auf. 

Wer etwa das Wort •heiliger Vater" aus dem Anfang der Präfation wählt, in 
dem wird aufwachen, was er in biblischen Texten über die Heiligkeit Gottes me- 
ditiert hat, in den Erzählungen vom brennenden Dornbusch, vom Sinai, von der 
Berufung des Jesaja oder in der Vision im 4. Kapitel der Geheimen Offenbarung. 
Aber auch jene Fülle, die er im väterlichen Verhalten der Menschen geschaut und 
in sich aufgenommen hat, erwacht, strömt in die neue Meditation ein und trägt 
sie. So baut sich aus vielem grundlegendem Stoff die neue Meditation auf und 
auf dieser wieder andere neue. Ein Gebirge an Großem und Schönem, voll Kraft 
und Leben, trägt der meditative Mensch in sich. 

13. Die Stadt 

Auch sie ist aufgebaut aus Früherem, aber anders als das Gebirge. Das Frühere ist 
zur Rückkehr offen. Das läßt sich nun schlecht in nüchterner Sachsprache ausspre- 
chen. Wir müssen den Stil ändern. 

In der Meditationsstadt stehen Häuser und sind Straßen entstanden, die aus 
den Tagen unserer Kindheit stammen, als die Mutter erzählte, als wir im Bibel- 
unterricht waren oder den Kreuzweg beteten. Manchmal gehen wir durch ihre 
Winkel und Laubengänge. 

Mitten in der Stadt steht der Dom, dessen Apsis-Bild, der herrschende Chri- 
stus, uns anschaut. Dort wird auch Eucharistie gefeiert; bei jeder neuen Feier tre- 
ten wir wieder in den Dom der Meditationsstadt ein. 

Die Feiern des Kirchenjahres haben vielleicht in seinen Seitenschiffen ihren 
Ort; geht man durch sie hindurch, so wachen die geistlichen Erfahrungen der 
früheren Jahre wieder auf. 

Manche Meditationsgebäude aus der Kindheit sind zerfallen oder abgetragen 
worden und haben neueren, wahreren Platz gemacht. 

Es gibt abgelegene Straßen, durch die man selten geht, es gibt neue Siedlungs- 
gebiete, die uns durch neue theologische Erkenntnisse geschenkt wurden. 

Bei manchen Menschen liegen vor der Stadt die Fluren Bethlehems; von der 
Stadtmauer geht es zum Kidron-Bach hinab und zum ölberg hinauf in jene 
dunkle furchtbare, einsame Nacht des Herrn. Auch der Berg Golgotha liegt vor 
der Stadtmauer. Aber auch die anderen Berge sind nicht weit, der Berg Moria 
und Sinai, Nebo und Karmel und der Berg Tabor. 



Einübung und Weisung 157 

Die Meditationsstadt ist Heimatstadt, die man seit Jugendzeiten kennt, in deren 
Straßen und Plätze man gern zurückkehrt und die immer mehr wächst und sich 
erneuert. 

Die Meditationsstadt ist die heilige Stadt, zu der man freudevoll hinaufzieht 
Ps (121,1), um das Angesicht Gottes zu suchen; das Heiligtum, in das man kommt, 
um Gottes Macht und Herrlichkeit zu schauen; wo die Seele mit Mark und fetter 
Speise gesättigt wird (Ps 62, 3 u. 6), ja wo •Hülle weggenommen wird" und •wir 
mit unverhülltem Angesicht den Glanz des Herrn widerspiegeln" und •zum sel- 
ben Bild umgeformt werden, von Glanz zu Glanz, wie er vom Antlitz des Herrn 
ausgeht" (2 Kor 3,16-18). Wie sollte das geschehen ohne Meditation? Zu ihr 
•ziehen die Stämme des Herrn" (Ps 121, 4), aus •dürrem, trockenem, wasserlosem 
Land" (Ps 62, 2), durch Schluchten und Abgründe (Ps 41, 8), zum heiligen Berg 
und den Wohnungen des Allerhöchsten (Ps 42,3). 

In diese Stadt ziehen die Völker (Is 60,4 ff), ihre Könige bringen ihre Herrlich- 
keiten und Kostbarkeiten hinein (Offb. 21, 24 u. 26). In der Meditation wird ja 
alles Schöne der Welt hineingetragen in den Lichtbereich Gottes, heimgeholt aus 
Chaos und ungeordneter Wildheit, geborgen in der geistigen Stadt Jerusalem, 
in deren Mauern Friede, in deren Paläste Geborgenheit und Gnade ist (Ps 121, 7). 

Meditation kann zum himmlischen Jerusalem werden, das vom Himmel herab- 
steigt (Offb. 21, 2); die Stadt, die •weder der Sonne, noch des Mondes bedarf, daß 
sie in ihr leuchten; denn die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie" (21,23); in der 
Gott die Tränen von den Augen wischt (21, 4), in der die Hochzeit des Lammes 
gehalten wird und der Mensch in dem Ruf verweilt: •Komm, Herr, Jesus!" 
(22,20). Wer sollte, wenn er sie kennt, in dieser Stadt nicht gerne verweilen? 

14. Die Jakobsleiter 

Doch kehren wir in unseren Alltag zurück. Nicht immer ist die Meditation das 
himmlische Jerusalem. Gewöhnlich pilgern wir sehr nüchtern durch die Welt, wo 
die Alltagsmühen die wichtigsten Wirklichkeiten zu sein scheinen. Der Weg 
kann auch durch Schluchten und Wüsten gehen. Vielleicht kommen gar Zeiten 
tiefer Enttäuschungen, Zeiten der Schuld und großer Niedergeschlagenheit. Aber 
wir kommen auf dieser Pilgerfahrt doch immer wieder an Stellen, an denen wir 
rasten können. Wir werden still, wir sammeln uns vor Gott, und er schenkt uns, 
daß wir ihm nahe sind wie Jakob, dem er sagte: •Ich bin bei dir" (Gen 28, 15). Da 
wird die Meditation zur Jakobsleiter, über der der Himmel offen ist und auf der 
die Engel Gottes auf- und niedersteigen (Gen 28,12; vgl. Jo 1, 51). Aufsteigt 
der Blick, das Herz, die Hingabe; hinab steigen die Erbarmungen Gottes. 

15. Der Weg 

Meditieren heißt auf dem Wege sein. Kein Meditierender wird sagen, er sei am 
Ziel und alles sei vollbracht. Mit dem Meditieren beginnen heißt, sich auf den 
Weg begeben. Es ist nicht einfach der Lebensweg gemeint. Den geht jeder, und 
jeder erfährt Aufstieg und Absinken, ebene Strecken durch schönes Land und 
Strecken durch Wüsten und Dunkel. All das nimmt er in die Meditation auf. Sie 



Einübung und Weisung 158 

selbst aber ist Weg in besonderer Weise: Weg der Begegnungen, der Erfahrun- 
gen, der Wandlung und Reife. Meditation ist Weg zum Sinn der Welt, Weg 
zur eigenen Wesensgestalt, vor allem Weg zu Gott. Der Christ, der die Medita- 
tion in seine Lebensordnung aufnimmt, beginnt einen Weg. Er begibt sich be- 
wußt in jenen nie endenden Wandlungsprozeß hinein, in dem er durchlässig wird 
für sein wahres Wesen und durchlässig für Gott, von seinem Geist immer mehr 
beseelt und umgewandelt wird zur neuen Schöpfung. Meditation ist Reifen im 
Glauben, Reifen in der Liebe, Reifen in der Hoffnung. Meditation ist Weg zum 
ewigen Leben. Klemens Tilmann 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Ordensleben 

Das Schicksal der Orden - Ende oder 
Neubeginn. Analyse: Jan Kerkhofs. 
Stellungnahmen: Hermann Stenger 
und Jan Ernst. Freiburg, Basel, Wien, 
Herder 1971. 115 S., kart. DM 10,-. 

Der schmale Band gehört zu einer neuen 
Buchreihe, die den Titel trägt: •Kirche im 
Gespräch" und die vom Verlag folgender- 
maßen eingeführt wird: •In dieser Buch- 
reihe werden die Probleme diskutiert, die 
das kirchliche Leben und die christliche Exi- 
stenz heute bis in die Tiefe erschüttern. Zur 
Glaubwürdigkeit dieser Diskussion gehören 
Offenheit, Kompetenz und Verschiedenheit, 
ja Gegensätzlichkeit der Meinungen. Dar- 
um sind die einzelnen Bände auf der Pola- 
rität von These und Stellungnahme, von 
Analyse und Kritik aufgebaut. Hier wird 
der Leser Partner eines Dialogs, in dem es 
um neue Möglichkeiten, neue Impulse, neue 
Hoffnungen geht." Man wird das ernst 
nehmen und bei der Besprechung eines von 
solcher Intention inspirierten Buches zu be- 
achten haben. Da zur Lösung eines umstrit- 
tenen Problems eine These vorgetragen und 
zur Diskussion gestellt werden soll, wird 
man als erstes den Autor zu verstehen 
suchen und sich vor vorschnellen Urteilen 

hüten müssen. Man möchte allerdings auch 
einen echten Dialog miterleben, um selbst 
darin einsteigen zu können. 

Ein solches Verfahren hat bei der gegen- 
wärtigen Verunsicherung zentraler Fragen 
und Institutionen in der Kirche unbedingt 
seine Berechtigung und könnte sehr frucht- 
bar sein. Bei vorliegendem Buch scheint 
mir allerdings dieser Versuch rein anlage- 
mäßig mißlungen zu sein. Es wird zwar 
eine These aufgestellt oder vielmehr eine 
Prognose für ein künftiges Ordensleben 
gestellt, aber die beiden Mitautoren setzen 
sich damit nicht oder kaum auseinander, 
sondern tragen ihrerseits Thesen vor, geben 
•einige Handreichungen für den Weg der 
Orden in die Zukunft", •jeder in seiner 
Art" (43). So wird am Schluß der Leser in 
einer ziemlichen Ratlosigkeit entlassen. Ehr- 
lich gesagt: so geht es nicht, bei allen guten 
Einsichten, die jeder der Autoren vermit- 
telt 

Zu den einzelnen Beiträgen: Die Ana- 
lyse von J. Kerkhofs, eines belgischen Je- 
suiten, ist betitelt: •Krise und Zukunft des 
Ordenslebens. Bestandsaufnahme aus sozio- 
logischer Sicht." Seine These: Die Orden 
haben in ihrer jetzigen Form, oder: wenn 
man •unter .Ordensleben' zu buchstäblich 




