EINUBUNG UND WEISUNG

Die Meditation in Bildern und Vergleichen

Das Geschehen der Meditation entzieht sich dem rationalen Zugriff. Man kann
sie auch nicht machen. Sie mufl entstehen. Damit sie aber dort, wo sie gesucht
wird oder vielleicht schon verborgen geschieht, deutlicher als solche erkannt wird,
ist es gut, sie irgendwie zu charakterisieren. Das geschieht, jhrem Geheimnis-
charakter entsprechend, am besten in Bildern und Vergleichen.

Wir bringen davon im folgenden eine Reihe. In ihr spiegelt sich die vielfaltige
Gestalt der Meditation. Das eine Bild pafit mehr fiir diese, ein anderes mehr
firr jene Art der Meditation oder auf eine bestimmte Seite ihres halbverborgenen
Geschehens. Zusammengestellt lassen sie etwas von ihrer Fiille deutlich werden.
Sie bestitigen halb bewufite Erfahrungen und verstirken sie. Sie ermutigen
jeden, der schon einige Erfahrung hat, in bestimmten Richtungen das Gewordene
weiter wachsen zu lassen.”

1. Das Wasser im Erdboden

Eine Landschaft, die versteppt ist, kann in ihrer Tiefe ein reiches Wasservorkom-
men haben. Gelingt es, einen Brunnen dorthin zu bohren und die Oberfliche
damit zu bewissern, so kann sie sich in fruchtbares Land verwandeln. — So geht
es in der Meditation darum, von den trockenen rationalen und willentlichen
Oberschichten unseres Inneren eine Verbindung zu den quellenden Tiefen her-
zustellen und das Ganze damit zu durchseelen.

Das Wasser kann aber auch anders im Erdboden vorkommen. Manchmal wird
es als solches gar nicht wahrgenommen, aber es durchfeuchtet das Erdreich und
liflt es gute Frucht tragen. Manchmal ist das Wasser so reichlich da, dafl ein
Schritt in den weichen Boden geniigt, um es zusammenlaufen zu lassen. Manch-
mal kommt es als reine Quelle hervor, manchmal fliefit es in einen ruhigen und
klaren See zusammen, in dem sich der Himmel spiegelt. — In diesen Stufen wer-
den verschiedene Erscheinungsformen der Meditation deutlich, in den letzten
die reine und volle Meditation, in den anderen die Durchseelung und Belebung
anderen Tuns durch das Aufsteigen des Meditativen. Es wird aber auch die grofle
Abstufung der Meditation deutlich, die sie nach Tiefe und Intensitit haben kann.
Selbst die Moglichkeit ihres kurzen und plétzlichen Auftretens und Verschwin-
dens ist in dem Bild, wenn wir daran denken, wie bei einem Schritt auf nassen
Grund plétzlich Wasser hervortritt, den Himmel spiegelt und dann wieder im

* Die folgenden Texte sind dem Buch ,Die Fiihrung zur Meditation“ des Verfassers ent-
nommen, das im September dieses Jahres im Verlag Benziger erscheinen soll.



Einiibung und Weisung 154

Erdreich versickert. Der Vergleich mit dem Wasser scheint der sprechendste fiir
die Meditation zu sein. '

2. Der Schatz im Abgrund

Goldsucher ziehen eilig in den Westen, um dort Gold zu graben. Da treffen sie
auf einen, der ihnen sagt: Dort unten in diesem Abgrund liegt ein Schatz. Thr
miifit nur nach dem Einstieg suchen. Dann werdet ibr zu einem Reichtum kom-
men, den ihr in der Ferne nie gewinnt. — Hier wird der in Horizontale strebende
Mensch dargestellt, der rastlos zu gewinnen sucht und doch nicht erfiillt wird;
der an seinem naheliegenden Gliick vorbeihastet; fiir den alles darauf ankime,
den Zugang zu seiner eigenen Tiefe zu finden.

3. Die schwimmenden Inseln

Auf dem Amazonas treiben bisweilen Inseln dahin, die aus Pflanzen bestehen
und wie ein Stiick schwimmendes Land aussehen. Diese Pflanzen finden keinen
Boden, aber sie lassen ihre Wurzeln tief ins Wasser hineinwachsen, aus dem sie
ihre Aufbaustoffe gewinnen. ~ So konnen Vorginge im Hellbewufiten sich ver-
tiefen und gleichsam Wurzeln in die meditativen Tiefen treiben, das Schauen, das
Hoéren, das Beten, und es entsteht Meditation.

4. Die Seerose

Sie beginnt ihr Leben auf dem dunklen Grund des Sees und wichst von dort
empor bis an die Oberfliche. Dort entfaltet sie ihre leuchtend weifie Bliite und
offnet sie dem Himmel. - Meditationsanfiange sind auf dem Grund unseres Inne-
ren. Sie wollen emporwachsen und sich entfalten, offen fir das Licht des Him-
mels, wie es das Bild der Seerose ausdriickt.

5. Die Meditationsblume

Eine andere Seite des Meditationsvorganges stellt das folgende Bild dar: In der
Mitte ist ein Kreis. Er bedeutet unser Ich. Von dort geht die Aufmerksamkeit
hinaus in die Welt, entfernt sich von der eigenen Mitte, um drauflen Neues zu
gewinnen, In der Meditation ruft der Mensch die Bewegung zu sich her. Er kehrt
mit dem Gewonnenen in die eigene Mitte zuriick. Dort wird es eingeschmolzen
und ndhrt und entfaltet die Person, bis sie wieder Kraft hat, sich von neuem nach
auflen zu wenden, ohne sich dabei zu verlieren. In Linien dargestellt entsteht
daraus eine Gestalt, die der Margarite dhnelt. Es ist das Bild der Meditations-
blume.

6. Das Rad

Eine dhnliche Aussage macht das Sinnbild des Rades. Es hat die ruhende Mitte
und die schnell sich bewegende Peripherie. Je schneller es sich dreht und je stir-
ker darum die nach auflen ziehende Fliehkraft wird, um so stirker mufl auch die
Verbindung zur Mitte sein; sonst springt das Rad auseinander. — Die Meditation
ist jene zusammenhaltende, zur Mitte bindende Kraft, die es dem Menschen



Einiibung und Weisung 155

ermdglicht, mit ganzem Einsatz sich nach auflen zu wenden, ohne sich zu verlieren
oder sich aufzulésen. Meditation und tatkraftiges Handeln sind die kraftvollen
Pole, die im titigen Menschen sich das Gleichgewicht halten miissen.

7. Der Magnet

Von ihm geht, wenn er einen Haufen Eisenteile anzieht, eine zusammenhaltende
Kraft aus. Noch mehr: Die Eisenteile, die vorher ungeordnet durcheinanderlagen,
sind nun, von unsichtbarer Macht durchherrscht, auf eine Mitte hin gerichtet. —
Die ordnende, geistig durchherrschende Macht der Meditation kommt in diesem
Bild schén zum Ausdruck.

8. Der Sauerteig

Sauerteig durchdringt und verwandelt. — Das veranschaulicht die durchseelende
Madht der Meditation, die danach strebt, das ganze Leben zu durchdringen und es
von der eigenen Tiefe wie von Gott her stindig neu werden zu lassen.

9. Die Flamme

Wenn ein Reisighaufen abgebrannt ist, so bleibt ein Hiigel aus Asche iibrig. Aber
unter der Asche glimmt noch lingere Zeit die Glut. Legen wir ein Biindel Stroh
darauf, so dauert es nicht lange, und eine Flamme lodert auf. Sie lebt von dem
Stroh und nihrt sich von ihm, so lange es da ist. — Dieses Bild trifft besonders
auf die Glaubensmeditation zu. Unter der Asche der Alltdglichkeit ist in uns eine
Glut, die entziindbar ist, der Glaube und die Liebe. Es kann ein grofier, verdeck-
ter Glutberg sein, der genihrt worden ist von vielem Glaubensstoff, vom Medi-
tieren vieler Jahre, von der Liebe, die sich im Gebet und in der Tat aussprach.
Nun lesen wir ein Bibelwort, das uns trifft, und es flammt die Meditation auf.
Das Wort ist in die Nahe der verborgenen Glut gekommen und brennt nun und
leuchtet und laf}t, was erloschen ist, von neuem aufflammen.

10. Der Baum

Der Baum wicdhst, fiir alle sichtbar, nach oben und breitet sich aus in den Raum,
der ihm gegeben ist. So wird er zunéchst von allen wahrgenommen. Gleichzeitig
aber wiachst er, verborgen fiir den Blick, nach unten, in den Wurzelgrund. - In
dieser doppelten Wachstumsrichtung ist der Baum ein treffendes Bild fiir den
Vorgang der Meditation. In ihr schauen wir nicht primér nach innen. Aber wih-
rend wir uns einer gegeniiberstehenden Wirklichkeit zuwenden, geht gleichzeitig
eine Bewegung in unsere Tiefen. Wir sind, wihrend wir nach auflen schauen,
nach innen offen fiir das, was sich in uns einsenkt und was von innen aufsteigt.
Dafiir ist das Wurzeln des Baumes ein treffendes Bild, wovon er Halt bekommt
und Lebenskraft fiir alle seine Teile,

11. Das Senfkorn

Wie ein kleines erstes Aufblitzen aus der Tiefe, so kiindet sich manchmal der
Anfang des meditativen Lebens an. Zu welcher Fiille kann sich dieser Anfang
entfalten!



Einiibung und Weisung 156

Klein wie ein Senfkorn ist aber auch oft ein Wort, ein Satz, ein Ding, das dem
Meditierenden begegnet und ibn trifft. Er hort das Wort von Vergil: ,Alles
besiegt die Liebe“; er sicht das Zeichen zweier gekreuzter Balken; er liest das
Verheiflungswort: ,Siche, ich mache alles neu® (Offb 21, 5). Indem er solches in
sein Inneres dringen 1afit, beginnt es sich zu entfalten, sich zu verzweigen und zu
wachsen in die Héhe und in die Tiefe. Es wird zu einem grofien Gewidhs.

12. Das Gebirge

Was meditiert ist, geht in den Menschen ein. Es trigt aber auch bei kommenden
Meditationen das Neue, das sonst bodenlos wire. So baut sich im Laufe der Jahre
etwas wie ein Gebirge auf.

Wer etwa das Wort ,heiliger Vater” aus dem Anfang der Priafation wahlt, in
dem wird aufwachen, was er in biblischen Texten iiber die Heiligkeit Gottes me-
ditiert hat, in den Erzdhlungen vom brennenden Dornbusch, vom Sinai, von der
Berufung des Jesaja oder in der Vision im 4. Kapitel der Geheimen Offenbarung.
Aber auch jene Fiille, die er im véterlichen Verhalten der Menschen geschaut und
in sich aufgenommen hat, erwacht, stromt in die nene Meditation ein und trigt
sie. So baut sich aus vielem grundlegendem Stoff die neue Meditation auf und
auf dieser wieder andere neue. Ein Gebirge an Groflem und Schonem, voll Kraft
und Leben, tragt der meditative Mensdh in sich.

13. Die Stadt

Auch sie ist aufgebaut aus Fritherem, aber anders als das Gebirge. Das Friihere ist
zur Riickkehr offen. Das 148t sich nun schlecht in niichterner Sachsprache ausspre-
chen. Wir miissen den Stil dndern.

In der Meditationsstadt stehen Héuser und sind Straflen entstanden, die aus
den Tagen unserer Kindheit stammen, als die Mutter erzdhlte, als wir im Bibel-
unterricht waren oder den Kreuzweg beteten. Manchmal gehen wir durch ihre
Winkel und Laubengénge.

Mitten in der Stadt steht der Dom, dessen Apsis-Bild, der herrschende Chri-
stus, uns anschaut. Dort wird auch Eucharistie gefeiert; bei jeder neuen Feier tre-
ten wir wieder in den Dom der Meditationsstadt ein.

Die Feiern des Kirchenjahres haben vielleicht in seinen Seitenschiffen ihren
Ort; geht man durch sie hindurch, so wachen die geistlichen Erfahrungen der
fritheren Jahre wieder auf.

Manche Meditationsgebdude aus der Kindheit sind zerfallen oder abgetragen
worden und haben neueren, wahreren Platz gemacht.

Es gibt abgelegene Straflen, durch die man selten geht, es gibt neue Siedlungs-
gebiete, die uns durch neue theologische Erkenntnisse geschenkt wurden.

Bei manchen Menschen liegen vor der Stadt die Fluren Bethlehems; von der
Stadtmauer geht es zum Kidron-Bach hinab und zum Ulberg hinauf in jene
dunkle furchtbare, einsame Nacht des Herrn. Auch der Berg Golgotha liegt vor
der Stadtmauer. Aber auch die anderen Berge sind nicht weit, der Berg Moria
und Sinai, Nebo und Karmel und der Berg Tabor.



Einiibung und Weisung 157

Die Meditationsstadt ist Heimatstadt, die man seit Jugendzeiten kennt, in deren
Straflen und Plitze man gern zuriickkehrt und die immer mehr wichst und sich
erncuert.

Die Meditationsstadt ist die heilige Stadt, zu der man freudevoll hinaufzieht
Ps (121,1), um das Angesicht Gottes zu suchen; das Heiligtum, in das man kommt.
um Gottes Macht und Herrlichkeit zu schauen; wo die Seele mit Mark und fetter
Speise gesattigt wird (Ps 62, 3 u. 6), ja wo ,Hiille weggenommen wird® und SWir
mit unverhiilltem Angesicht den Glanz des Herrn widerspiegeln“ und ,zum sel-
ben Bild umgeformt werden, von Glanz zu Glanz, wie er vom Antlitz des Herrn
ausgeht* (2 Kor 38, 16-18). Wie sollte das geschchen ohne Meditation? Zu ihr
,ziehen die Stimme des Herrn“ (Ps 121, 4), aus ,diirrem, trockenem, wasserlosem
Land“ (Ps 62, 2), durch Schluchten und Abgriinde (Ps 41, 8), zum heiligen Berg
und den Wohnungen des Allerhdchsten (Ps 42, 3).

In diese Stadt ziehen die Vélker (Is 60, 4 ff), ihre Konige bringen ihre Herrlich-
keiten und Kostharkeiten hinein (Offb. 21, 24 u. 26). In der Meditation wird ja
alles Schone der Welt hineingetragen in den Lichtbereich Gottes, heimgeholt aus
Chaos und ungeordneter Wildheit, geborgen in der geistigen Stadt Jerusalem,
in deren Mauern Friede, in deren Paliste Geborgenheit und Gnade ist (Ps 121, 7).

Meditation kann zum himmlischen Jerusalem werden, das vom Himmel herab-
steigt (Offb. 21, 2); die Stadt, die ,weder der Sonne, noch des Mondes bedarf, dafl
sie in ihr leuchten; denn die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie“ (21,23); in der
Gott die Triinen von den Augen wischt (21, 4), in der die Hochzeit des Lammes
gehalten wird und der Mensch in dem Ruf verweilt: ,Komm, Herr, Jesus!®
(22, 20). Wer sollte, wenn er sie kennt, in dieser Stadt nicht gerne verweilen?

14. Die Jakobsleiter

Doch kehren wir in unseren Alltag zuriick. Nicht immer ist die Meditation das
himmlische Jerusalem. Gewohnlich pilgern wir sehr niichtern durch die Welt, wo
die Alltagsmithen die wichtigsten Wirklichkeiten zu sein scheinen. Der Weg
kann auch durch Schluchten und Wiisten gehen. Vielleicht kommen gar Zeiten
tiefer Enttduschungen, Zeiten der Schuld und grofier Niedergeschlagenheit. Aber
wir kommen auf dieser Pilgerfahrt doch immer wieder an Stellen, an denen wir
rasten konnen. Wir werden still, wir sammeln uns vor Gott, und er schenkt uns,
daf wir ihm nahe sind wie Jakob, dem er sagte: ,Ich bin bei dir“ (Gen 28, 15). Da
wird die Meditation zur Jakobsleiter, iiber der der Himmel offen ist und auf der
die Engel Gottes auf- und niedersteigen (Gen 28, 12; vgl. Jo 1, 51). Aufsteigt
der Blic, das Herz, die Hingabe; hinab steigen die Erbarmungen Gottes.

15. Der Weg

Meditieren heifit auf dem Wege sein. Kein Meditierender wird sagen, er sei am
Ziel und alles sei vollbracht. Mit dem Meditieren heginnen heifit, sich auf den
Weg begeben. Es ist nicht einfach der Lebensweg gemeint. Den geht jeder, und
jeder erfihrt Aufstieg und Absinken, ebene Strecken durch schones Land und
Strecken durch Wiisten und Dunkel. All das nimmt er in die Meditation auf. Sie



Eindibung und Weisung 158

selbst aber ist Weg in besonderer Weise: Weg der Begegnungen, der Erfahrun-
gen, der Wandlung und Reife. Meditation ist Weg zum Sinn der Welt, Weg
zur eigenen Wesensgestalt, vor allem Weg zu Gott. Der Christ, der die Medita-
tion in seine Lebensordnung aufnimmt, beginnt einen Weg. Er begibt sich be-
wuflt in jenen nie endenden Wandlungsprozef hinein, in dem er durchlissig wird
fir sein wahres Wesen und durdhlissig fiir Gott, von seinem Geist immer mehr
beseelt und umgewandelt wird zur neuen Schépfung. Meditation ist Reifen im
Glauben, Reifen in der Liebe, Reifen in der Hoffnung. Meditation ist Weg zum

ewigen Leben.

Klemens Tilmann

BUCHBESPRECHUNGEN

Ordensleben

Das Schicksal der Orden —~ Ende oder
Neubeginn. Analyse: Jan Kerkhofs.
Stellungnahmen: Hermann Stenger
und Jan Ernst. Freiburg, Basel, Wien,
Herder 1971. 115 S, kart. DM 10,-.

Der schmale Band gehért zu einer neuen
Buchreihe, die den Titel tragt: ,Kirche im
Gesprach“ und die vom Verlag folgender-
maflen eingefiihrt wird: ,In dieser Buch-
reihe werden die Probleme diskutiert, die
das kirchliche Leben und die christliche Exi-
stenz heute bis in die Tiefe erschiittern. Zur
Glaubwiirdigkeit dieser Diskussion gehéren
Offenheit, Kompetenz und Verschiedenheit,
ja Gegensitzlichkeit der Meinungen. Dar-
um sind die einzelnen Binde auf der Pola-
ritit von These und Stellungnahme, von
Analyse und Kritik aufgebant. Hier wird
der Leser Partner eines Dialogs, in dem es
um neue Méglichkeiten, neue Impulse, neue
Hoffnungen geht.“ Man wird das ernst
nehmen und bei der Besprechung eines von
solcher Intention inspirierten Buches zu be-
achten haben. Da zur Losung eines umstrit-
tenen Problems eine These vorgetragen und
zur Diskussion gestellt werden soll, wird
man als crstes den Autor zu verstechen
suchen und sich vor vorschnellen Urteilen

hiiten miissen. Man médite allerdings auch
einen echten Dialog miterleben, um selbst
darin einsteigen zu kénnen.

Ein solches Verfahren hat bei der gegen-
wirtigen Verunsicherung zentraler Fragen
und Institutionen in der Kirche unbedingt
seine Berechtigung und kénnte sehr frucht-
bar sein. Bei vorliegendem Buch scheint
mir allerdings dieser Versuch rein anlage-
miafig mifllungen zu sein. Es wird zwar
eine These aufgestellt oder vielmehr eine
Prognose fir ein kiinftiges Ordensleben
gestellt, aber die beiden Mitautoren setzen
sich damit nicht oder kaum auseinander,
sondern tragen jhrerseits Thesen vor, geben
»cinige Handreichungen fiir den Weg der
Orden in die Zukunft“, ,jeder in sciner
Art“ (43). So wird am Schluf der Leser in
einer ziemlichen Ratlosigkeit entlassen. Ehr-
lich gesagt: so geht es nicht, bei allen guten
Einsichten, die jeder der Autoren vermit-
telt.

Zu den cinzelnen Beitrigen: Die Ana-
lyse von J.Kerkhofs, eines belgischen Je-
suiten, ist betitelt: ,Krise und Zukunft des
Ordenslebens. Bestandsaufnahme aus sozio-
logischer Sicht.“ Seine These: Die Orden
haben in ihrer jetzigen Form, oder: wenn
man ,unter ,Ordensleben’ zu buchstiblich





