Eindibung und Weisung 158

selbst aber ist Weg in besonderer Weise: Weg der Begegnungen, der Erfahrun-
gen, der Wandlung und Reife. Meditation ist Weg zum Sinn der Welt, Weg
zur eigenen Wesensgestalt, vor allem Weg zu Gott. Der Christ, der die Medita-
tion in seine Lebensordnung aufnimmt, beginnt einen Weg. Er begibt sich be-
wuflt in jenen nie endenden Wandlungsprozef hinein, in dem er durchlissig wird
fir sein wahres Wesen und durdhlissig fiir Gott, von seinem Geist immer mehr
beseelt und umgewandelt wird zur neuen Schépfung. Meditation ist Reifen im
Glauben, Reifen in der Liebe, Reifen in der Hoffnung. Meditation ist Weg zum

ewigen Leben.

Klemens Tilmann

BUCHBESPRECHUNGEN

Ordensleben

Das Schicksal der Orden —~ Ende oder
Neubeginn. Analyse: Jan Kerkhofs.
Stellungnahmen: Hermann Stenger
und Jan Ernst. Freiburg, Basel, Wien,
Herder 1971. 115 S, kart. DM 10,-.

Der schmale Band gehért zu einer neuen
Buchreihe, die den Titel tragt: ,Kirche im
Gesprach“ und die vom Verlag folgender-
maflen eingefiihrt wird: ,In dieser Buch-
reihe werden die Probleme diskutiert, die
das kirchliche Leben und die christliche Exi-
stenz heute bis in die Tiefe erschiittern. Zur
Glaubwiirdigkeit dieser Diskussion gehéren
Offenheit, Kompetenz und Verschiedenheit,
ja Gegensitzlichkeit der Meinungen. Dar-
um sind die einzelnen Binde auf der Pola-
ritit von These und Stellungnahme, von
Analyse und Kritik aufgebant. Hier wird
der Leser Partner eines Dialogs, in dem es
um neue Méglichkeiten, neue Impulse, neue
Hoffnungen geht.“ Man wird das ernst
nehmen und bei der Besprechung eines von
solcher Intention inspirierten Buches zu be-
achten haben. Da zur Losung eines umstrit-
tenen Problems eine These vorgetragen und
zur Diskussion gestellt werden soll, wird
man als crstes den Autor zu verstechen
suchen und sich vor vorschnellen Urteilen

hiiten miissen. Man médite allerdings auch
einen echten Dialog miterleben, um selbst
darin einsteigen zu kénnen.

Ein solches Verfahren hat bei der gegen-
wirtigen Verunsicherung zentraler Fragen
und Institutionen in der Kirche unbedingt
seine Berechtigung und kénnte sehr frucht-
bar sein. Bei vorliegendem Buch scheint
mir allerdings dieser Versuch rein anlage-
miafig mifllungen zu sein. Es wird zwar
eine These aufgestellt oder vielmehr eine
Prognose fir ein kiinftiges Ordensleben
gestellt, aber die beiden Mitautoren setzen
sich damit nicht oder kaum auseinander,
sondern tragen jhrerseits Thesen vor, geben
»cinige Handreichungen fiir den Weg der
Orden in die Zukunft“, ,jeder in sciner
Art“ (43). So wird am Schluf der Leser in
einer ziemlichen Ratlosigkeit entlassen. Ehr-
lich gesagt: so geht es nicht, bei allen guten
Einsichten, die jeder der Autoren vermit-
telt.

Zu den cinzelnen Beitrigen: Die Ana-
lyse von J.Kerkhofs, eines belgischen Je-
suiten, ist betitelt: ,Krise und Zukunft des
Ordenslebens. Bestandsaufnahme aus sozio-
logischer Sicht.“ Seine These: Die Orden
haben in ihrer jetzigen Form, oder: wenn
man ,unter ,Ordensleben’ zu buchstiblich



Budhbesprechungen

das versteht, was das kirchliche Recht oder
das Konzilsdekret ,Perfectae caritatis’ da-
mit bezeichnen... keine Zukunft mehr®
(2 f.). Dafiir ,gibt es in einer sdkularisier-
ten Welt keinen Platz mehr® (2). Was ein-
zig Chance hitte, das vom Ordensleben in
seiner urspriinglichen Inspiration durch das
Evangelium Gemeinte wicder glaubhaftund
wirksam zu machen, erforderte einen vél-
ligen Neuanfang. Danach bestinde das
kiinftige ,Ordensleben’ in kleinen Inspira-
tions- und Aktionsgruppen, deren Aufgabe
es wire, je nach den konkreten Erforder-
nissen und Anrufen einer Zeit oder Situa-
tion Anstéfc zum christlichen Handeln zu
geben, Zentren menschlicher Begegnung zu
schaffen, Gruppen der verschiedensten Her-
kunft, denen es um die Befreiung des in
vielfacher Weise unterdriickten Menschen
geht, zusammenzufithren, Orte der Samm-
lung und Besinnung in der hektischen Welt
von heute zu ermoglichen. Fir die Mit-
gliedschaft in solchen Inspirations- und
Aktionsgruppen ist nicht notwendig die
Ehelosigkeit gefordert; es konnen auch Ver-
heiratete zu ibnen gehéren, Manner und
Frauen, Menschen der verschiedensten Be-
rufe; ja auch die um einer menschlich-
christlichen Berufung willen Ehelosen, die
nicht mehr durch die iiblichen Geliibde ge-
bunden sein werden, sondern sich durch die
Treue ihrer Gemeinschaft verpflichtet wis-
sen, werden fiir gew6hnlich einer normalen
Berufsarbeit nachgehen. Spontancitit und
Flexibilitit wird immer ein Kennzeichen
dieser Gruppen sein. Ihre eigentliche Auf-
gabe ist die Sorge um den Menschen, um
dic Menschwerdung des Menschen in der
modernen Produktions- und Konsumgesell-
schaft. Was sie tragt, ist der Glaube an die
Verheiflung Gottes und die Hoffnung, die
vom auferstandenen Herrn ausgeht.

Ein wahrhaft hohes Ideal, das hier ge-
zeichnet wird. Ist es real? durchfiihrbar?
Bisweilen hat man den Eindruck, dafl die
von den Gruppen und ihren Mitgliedern
gefordertenEigenschaften mebr einerhimm-
lischen Sphire als dieser Erde angehéren.
Auch sonst erheben sich zahllose Fragen:
Ist cine fast nur auf Inspiration und Spon-
taneitat ausgerichtete Gemeinschaft, die mit
einem Minimum an Institution auskommen
will, {iberhaupt vor Bestand? Und wenn
mit einer gréfleren Fluktuation gerechnet
wird: was geschicht mit den Alten und

159

Kranken oder mit denen, die ihrer Aufgabe
nicht mehr gewachsen sind? K. weif}, dafl er
eine Utopie beschreibt und vieles ungeklirt
lassen mufi. Man sollte darum das Einzelne
nicht pressen. Er sieht viel Richtiges und
macht auf Tendenzen aufmerksam, die
mogliche (nicht mehr!) Wege in die Zukunft
andeuten. Aber er iibersicht die unaufgeb-
bare Bedeutung der geschichtlichen Konti-
nuitit ~ niemand kann beim Punkt Null
anfangen -, die notwendige Riickbindung
an die sichtbare Kirche und ist vor allem
einseitig von der in der gegenwirtigen
Gesellschaft gewifl besonders dringenden
humanen Aufgabe fasziniert: hier iber-
schreitet er ganz offensichtlich die Kompe-
tenz des Soziologen, wenn zum Schluf} alles
in Mitmenschlichkeit aufgeht und der Ge-
meinschaft mit Gott, der einzigen Garantie
fiir die sich durchhaltende Liebe zum Nich-
sten fiir das Freiwerden von allen Zwingen,
kaum Erwihnung geschieht.

Die beiden weiteren Beitrige von Sten-
ger CssR: ,Zustimmung zum Verdnde-
rungsproze — Anleitung zum Handeln®
und von J. Ernst OP: ,Ze¢hn Thesen zur
Situation® sind bedeutend unproblemati-
scher. S. geht es hauptsichlich um gruppen-
psychologische und gruppendynamische An-
leitungen zur Funktionstiichtigkeit der
»Klein-Gruppe*®, die auf ,intensiven Inter-
aktionen“ (49) beruht und in der er die
Zukunfischance der Orden sicht. Hier wer-
den schr niitzliche Hinweise gegeben. Nur
hinsichtlich der Sprache wiinschte man sich
etwas weniger fachpsychologisches ,Partei-
chinesisch“, ~ J. Ernst nimmt das Ordens-
leben zunichst einmal, wie es ist, glaubt
aber (wohl zu Recht), daf es viele Wider-
spriiche zwischen Theorie (Ideologie) und
Praxis cnthalte, und ist der Ansicht, dafl
deren Uberwindung im derzeitigen Stadium
nicht mehr auf dem Weg einer langsamen
Evolution, sondern nur von revolutiona-
ren Prozessen geschchen kénne. Dariiber
miifite man im einzelnen sprechen. Seine
Ausfiihrungen (wie die aller Autoren) sind
aber zu kurz und zu skizzenhaft, um eine
wirkliche Hilfe geben zu kénnen. So bleibt
zum Schluf beim Leser ein Unbehagen zu-
riick, weil der groe Anspruch des Biichleins
mehr Fragen zuriidklaflt, als es Antworten
zu geben weil. Um den angekiindigten
Dialog ist er auf jeden Fall betrogen.

F. WulfS)



Buchbesprechungen

Lugon, Clovis: Les religieux en que-
stion. A partir d’une expérience: I'ab-
baye d’Aulps (Problémes de vie religi-
euse, 27). Paris, Les Editions du Cerf,
1968. 227 S., kart. F. 20,-.

Eine merkwiirdige Paradoxie: die Ménche
und Ordensleute haben sich zu allen Zei-
ten als jene betrachtet, die ,alles verlas-
sen® haben, sie haben sich sogar (seit fast
1000 Jahren) durch ein'eigenes Geliibde
auf die Armut verpflichtet, und trotzdem
war es gewdGhnlich die Anhiufung von
Reichtum, welche zam Niedergang der Klé-
ster und Orden fiihrte. Der Vf. exemplifi-
ziert das am Beispiel der Zisterzienser-
Abtei Sainte-Marie d’Aulps, sidlich des
Genfer Sees hoch in den Alpen unweit von
Thonon gelegen. Gegen Ende des 11. Jahr-
hunderts vom hl. Guérin (Guarinus) ge-
griindet, erlebte die Abtei zunichst ein
Jahrhundert der Blite. Doch wadhsende
Macht und gehaufter Reichtum fithrten bald
zu einer sechs Jahrhunderte dauernden Zeit
der Erschlaffung und des langsamen Nie-
derganges. Die Ménche waren praktisch
Feudalherren, und die Kommendataribte,
durch den Reichtum angelockte Parasiten,
beschleunigten nur den geistigen Verfall,
bis das Kloster schlieBlich in der Franzosi-
schen Revolution ruhmlos erlosch. -
Dieses Beispiel dient dem Vf, nur als
Ausgangspunkt fiir allgemeinere Erérte-
rungen iiber die Ordensreform. Er versucht
zu zeigen, dafl die Entwicklung vieler an-
derer Kléster und Orden sich nicht wesent-
lich von derjenigen der savoyischen Abtei
unterscheidet. Ein beunruhigendes Phano-
men: der Erfolg selbst fihrt zum Nieder-
gang! Daraus folgt. daf die Ordensleute
sich wieder an den vergessenen Seligprei-
sungen orientieren missen: fir die Ge-
rechtigkeit leiden, sich fiir den Frieden en-
gagieren, mit den Armen solidarisch sein.
Man kann das Grundanliegen des Vf.
nur bejahen. Reichtum ist den Orden auf
die Dauer noch nie gut bekommen, und es
ist ein verhdngnisvoller Irrtum zu mei-
nen, individuelle Armut liefle sich mit kol-
lektivem Reichtum verbinden. Man kann
auch dem Vf. darin zustimmen, wenn er
die Entwidlung der Ordensgeschichte in
einer immer ausgeprigteren Hinwendung

160

zur Welt sieht (im Gegensatz zur frithmo-
nastischen- und mittelalterlichen ,fuga
mundi*), und wenn er auf die verhingnis-
volle Vermonchung des dhristlichen Voll-
kommenheitsideals hinweist, wodurch die
Entwicklung einer eigenen Spiritualitit
fiir Priester und Laien lange Zeit verhin-
dert worden ist. Die zum Teil sehr schema-
tisierten Durchblicke durch die Geschichte
des Ordenslebens sind allerdings zu knapp,
als daf sie voll befriedigen kénnten, und
iber manche konkrete Folgerungen des Vf.
lieRe sich wohl auch noch diskutieren. Die
Hauptsache aber ist, dafl sich die Orden
»in Frage stellen“ lassen, denn die blofle
Nostalgie der Vergangenheit hilft uns heu-
te nicht mehr weiter. G. Switek S]

Marxer, Fridolin: Christliche Armut
heute (Der Christ in der Welt. VIII.
Reihe. Das religids-sittliche Leben. Bd.
6b), Aschaffenburg, Paul-Pattloch-Ver-
lag 1970. 157 S., kart., DM 5,50.

Das Bichlein gibt einen guten Uberblick
iiber die vielfaltigen Aspekte, die beim Be-
denken der Seligpreisung aus der Bergpre-
digt zu beriicksichtigen sind: Die soziale
und wirtschaftliche Lehre von der ,, Armut*;
die frommigkeitsgeschichtlichen Bewegun-
gen; die theologische Deutung im Blick auf
den Marxismus; die Verwirklichung im
Leben. Man kémnte in manchen der finf
Kapitel die Akzente anders setzen; man
konnte z.B. der Anfrage des Marxismus
an das Christentum grofieres Gewicht bei-
messen (vgl. die ,politische Theologie®;
Metz oder Moltmann werden praktisch
nicht erwihnt). Das Bichlein lebt mehr
aus der Richtung, die in der ,Kirche
der Armen® des Zweiten Vatikanischen
Konzils sich niederschlagt; die Griindung
von Taizé z.B. ist fur Marxer eines der
groflen Zeichen christlicher Armut. Die kri-
tische Haltung des Vf. und seine inhalts-
reichen, reich dokumentierten Ausfihrun-
gen heben aber die- Arbeit iber alle dis-
kussionswerten Stellungen hinaus und ma-
chen es zur guten Einfithrung in die christ-
liche Botschaft von der Armut.

J. Sudbrack S}





