
Einübung und Weisung 158 

selbst aber ist Weg in besonderer Weise: Weg der Begegnungen, der Erfahrun- 
gen, der Wandlung und Reife. Meditation ist Weg zum Sinn der Welt, Weg 
zur eigenen Wesensgestalt, vor allem Weg zu Gott. Der Christ, der die Medita- 
tion in seine Lebensordnung aufnimmt, beginnt einen Weg. Er begibt sich be- 
wußt in jenen nie endenden Wandlungsprozeß hinein, in dem er durchlässig wird 
für sein wahres Wesen und durchlässig für Gott, von seinem Geist immer mehr 
beseelt und umgewandelt wird zur neuen Schöpfung. Meditation ist Reifen im 
Glauben, Reifen in der Liebe, Reifen in der Hoffnung. Meditation ist Weg zum 
ewigen Leben. Klemens Tilmann 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Ordensleben 

Das Schicksal der Orden - Ende oder 
Neubeginn. Analyse: Jan Kerkhofs. 
Stellungnahmen: Hermann Stenger 
und Jan Ernst. Freiburg, Basel, Wien, 
Herder 1971. 115 S., kart. DM 10,-. 

Der schmale Band gehört zu einer neuen 
Buchreihe, die den Titel trägt: •Kirche im 
Gespräch" und die vom Verlag folgender- 
maßen eingeführt wird: •In dieser Buch- 
reihe werden die Probleme diskutiert, die 
das kirchliche Leben und die christliche Exi- 
stenz heute bis in die Tiefe erschüttern. Zur 
Glaubwürdigkeit dieser Diskussion gehören 
Offenheit, Kompetenz und Verschiedenheit, 
ja Gegensätzlichkeit der Meinungen. Dar- 
um sind die einzelnen Bände auf der Pola- 
rität von These und Stellungnahme, von 
Analyse und Kritik aufgebaut. Hier wird 
der Leser Partner eines Dialogs, in dem es 
um neue Möglichkeiten, neue Impulse, neue 
Hoffnungen geht." Man wird das ernst 
nehmen und bei der Besprechung eines von 
solcher Intention inspirierten Buches zu be- 
achten haben. Da zur Lösung eines umstrit- 
tenen Problems eine These vorgetragen und 
zur Diskussion gestellt werden soll, wird 
man als erstes den Autor zu verstehen 
suchen und sich vor vorschnellen Urteilen 

hüten müssen. Man möchte allerdings auch 
einen echten Dialog miterleben, um selbst 
darin einsteigen zu können. 

Ein solches Verfahren hat bei der gegen- 
wärtigen Verunsicherung zentraler Fragen 
und Institutionen in der Kirche unbedingt 
seine Berechtigung und könnte sehr frucht- 
bar sein. Bei vorliegendem Buch scheint 
mir allerdings dieser Versuch rein anlage- 
mäßig mißlungen zu sein. Es wird zwar 
eine These aufgestellt oder vielmehr eine 
Prognose für ein künftiges Ordensleben 
gestellt, aber die beiden Mitautoren setzen 
sich damit nicht oder kaum auseinander, 
sondern tragen ihrerseits Thesen vor, geben 
•einige Handreichungen für den Weg der 
Orden in die Zukunft", •jeder in seiner 
Art" (43). So wird am Schluß der Leser in 
einer ziemlichen Ratlosigkeit entlassen. Ehr- 
lich gesagt: so geht es nicht, bei allen guten 
Einsichten, die jeder der Autoren vermit- 
telt 

Zu den einzelnen Beiträgen: Die Ana- 
lyse von J. Kerkhofs, eines belgischen Je- 
suiten, ist betitelt: •Krise und Zukunft des 
Ordenslebens. Bestandsaufnahme aus sozio- 
logischer Sicht." Seine These: Die Orden 
haben in ihrer jetzigen Form, oder: wenn 
man •unter .Ordensleben' zu buchstäblich 



Buchbesprechungen 159 

das versteht, was das kirchliche Recht oder 
das Konzilsdekret .Perfectae caritatis' da- 
mit bezeichnen... keine Zukunft mehr" 
(2 f.)- Dafür •gibt es in einer säkularisier- 
ten Welt keinen Platz mehr" (2). Was ein- 
zig Chance hätte, das vom Ordensleben in 
seiner ursprünglichen Inspiration durch das 
Evangelium Gemeinte wieder glaubhaft und 
wirksam zu machen, erforderte einen völ- 
ligen Neuanfang. Danach bestünde das 
künftige .Ordensleben' in kleinen Inspira- 
tions- und Aktionsgruppen, deren Aufgabe 
es wäre, je nach den konkreten Erforder- 
nissen und Anrufen einer Zeit oder Situa- 
tion Anstöße zum christlichen Handeln zu 
geben, Zentren menschlicher Begegnung zu 
schaffen, Gruppen der verschiedensten Her- 
kunft, denen es um die Befreiung des in 
vielfacher Weise unterdrückten Menschen 
geht, zusammenzuführen, Orte der Samm- 
lung und Besinnung in der hektischen Welt 
von heute zu ermöglichen. Für die Mit- 
gliedschaft in solchen Inspirations- und 
Aktionsgruppen ist nicht notwendig die 
Ehelosigkeit gefordert; es können auch Ver- 
heiratete zu ihnen gehören, Männer und 
Frauen, Menschen der verschiedensten Be- 
rufe; ja auch die um einer menschlich- 
christlichen Berufung willen Ehelosen, die 
nicht mehr durch die üblichen Gelübde ge- 
bunden sein werden, sondern sich durch die 
Treue ihrer Gemeinschaft verpflichtet wis- 
sen, werden für gewöhnlich einer normalen 
Berufsarbeit nachgehen. Spontaneität und 
Flexibilität wird immer ein Kennzeichen 
dieser Gruppen sein. Ihre eigentliche Auf- 
gabe ist die Sorge um den Menschen, um 
die Menschwerdung des Menschen in der 
modernen Produktions- und Konsumgesell- 
schaft. Was sie trägt, ist der Glaube an die 
Verheißung Gottes und die Hoffnung, die 
vom auferstandenen Herrn ausgeht. 

Ein wahrhaft hohes Ideal, das hier ge- 
zeichnet wird. Ist es real? durchführbar? 
Bisweilen hat man den Eindruck, daß die 
von den Gruppen und ihren Mitgliedern 
gefordertcnEigenschaften mehr einer himm- 
lischen Sphäre als dieser Erde angehören. 
Auch sonst erheben sich zahllose Fragen: 
Ist eine fast nur auf Inspiration und Spon- 
taneität ausgerichtete Gemeinschaft, die mit 
einem Minimum an Institution auskommen 
will, überhaupt von Bestand? Und wenn 
mit einer größeren Fluktuation gerechnet 
wird: was geschieht mit den Alten und 

Kranken oder mit denen, die ihrer Aufgabe 
nicht mehr gewachsen sind? K. weiß, daß er 
eine Utopie beschreibt und vieles ungeklärt 
lassen muß. Man sollte darum das Einzelne 
nicht pressen. Er sieht viel Richtiges und 
macht auf Tendenzen aufmerksam, die 
mögliche (nicht mehr!) Wege in die Zukunft 
andeuten. Aber er übersieht die unaufgeb- 
bare Bedeutung der geschichtlichen Konti- 
nuität - niemand kann beim Punkt Null 
anfangen -, die notwendige Rückbindung 
an die sichtbare Kirche und ist vor allem 
einseitig von der in der gegenwärtigen 
Gesellschaft gewiß besonders drängenden 
humanen Aufgabe fasziniert: hier über- 
schreitet er ganz offensichtlich die Kompe- 
tenz des Soziologen, wenn zum Schluß alles 
in Mitmenschlichkeit aufgeht und der Ge- 
meinschaft mit Gott, der einzigen Garantie 
für die sich durchhaltende Liebe zum Näch- 
sten für das Freiwerden von allen Zwängen, 
kaum Erwähnung geschieht. 

Die beiden weiteren Beiträge von Sten- 
ger CssR: •Zustimmung zum Verände- 
rungsprozeß - Anleitung zum Handeln" 
und von J. Ernst OP: •Zehn Thesen zur 
Situation" sind bedeutend unproblemati- 
scher. S. geht es hauptsächlich um gruppen- 
psychologische und gruppendynamische An- 
leitungen zur Funktionstüchtigkeit der 
•Klein-Gruppe", die auf •intensiven Inter- 
aktionen" (49) beruht und in der er die 
Zukunftschance der Orden sieht. Hier wer- 
den sehr nützliche Hinweise gegeben. Nur 
hinsichtlich der Sprache wünschte man sich 
etwas weniger fachpsychologisches •Partei- 
chinesisch". - J. Ernst nimmt das Ordens- 
leben zunächst einmal, wie es ist, glaubt 
aber (wohl zu Recht), daß es viele Wider- 
sprüche zwischen Theorie (Ideologie) und 
Praxis enthalte, und ist der Ansicht, daß 
deren Überwindung im derzeitigen Stadium 
nicht mehr auf dem Weg einer langsamen 
Evolution, sondern nur von revolutionä- 
ren Prozessen geschehen könne. Darüber 
müßte man im einzelnen sprechen. Seine 
Ausführungen (wie die aller Autoren) sind 
aber zu kurz und zu skizzenhaft, um eine 
wirkliche Hilfe geben zu können. So bleibt 
zum Schluß beim Leser ein Unbehagen zu- 
rück, weil der große Anspruch des Büchleins 
mehr Fragen zurückläßt, als es Antworten 
zu geben weiß. Um den angekündigten 
Dialog ist er auf jeden Fall betrogen. 

F.Wulf S] 



Buchbesprechungen 160 

Lugon, Clovis: Les religieux en que- 
stion. A partir d'une experience: l'ab- 
baye d'Aulps (Problemes de vie religi- 
euse, 27). Paris, Les Editions du Cerf, 
1968. 227 S., kart. F. 20,-. 

Eine merkwürdige Paradoxie: die Mönche 
und Ordensleute haben sich zu allen Zei- 
ten als jene betrachtet, die •alles verlas- 
sen" haben, sie haben sich sogar (seit fast 
1000 Jahren) durch ein eigenes Gelübde 
auf die Armut verpflichtet, und trotzdem 
war es gewöhnlich die Anhäufung von 
Reichtum, welche zum Niedergang der Klö- 
ster und Orden führte. Der Vf. exemplifi- 
ziert das am Beispiel der Zisterzienser- 
Abtei Sainte-Marie d'Aulps, südlich des 
Genfer Sees hoch in den Alpen unweit von 
Thonon gelegen. Gegen Ende des 11. Jahr- 
hunderts vom hl. Guerin (Guarinus) ge- 
gründet, erlebte die Abtei zunächst ein 
Jahrhundert der Blüte. Doch wachsende 
Macht und gehäufter Reichtum führten bald 
zu einer sechs Jahrhunderte dauernden Zeit 
der Erschlaffung und des langsamen Nie- 
derganges. Die Mönche waren praktisch 
Feudalherren, und die Kommendataräbte, 
durch den Reichtum angelockte Parasiten, 
beschleunigten nur den geistigen Verfall, 
bis das Kloster schließlich in der Französi- 
schen Revolution ruhmlos erlosch. 

Dieses Beispiel dient dem Vf. nur als 
Ausgangspunkt für allgemeinere Erörte- 
rungen über die Ordensreform. Er versucht 
zu zeigen, daß die Entwicklung vieler an- 
derer Klöster und Orden sich nicht wesent- 
lich von derjenigen der savoyischen Abtei 
unterscheidet. Ein beunruhigendes Phäno- 
men: der Erfolg selbst führt zum Nieder- 
gang! Daraus folgt, daß die Ordensleute 
sich wieder an den vergessenen Seligprei- 
sungen orientieren müssen: für die Ge- 
rechtigkeit leiden, sich für den Frieden en- 
gagieren, mit den Armen solidarisch sein. 

Man kann das Grundanliegen des Vf. 
nur bejahen. Reichtum ist den Orden auf 
die Dauer noch nie gut bekommen, und es 
ist ein verhängnisvoller Irrtum zu mei- 
nen, individuelle Armut ließe sich mit koL 
lektivem Reichtum verbinden. Man kann 
auch dem Vf. darin zustimmen, wenn er 
die Entwicklung der Ordensgeschichte in 
einer immer ausgeprägteren Hinwendung 

zur Welt sieht (im Gegensatz zur frühmo- 
nastischen und mittelalterlichen •fuga 
mundi"), und wenn er auf die verhängnis- 
volle Vermönchung des christlichen Voll- 
kommenheitsideals hinweist, wodurch die 
Entwicklung einer eigenen Spiritualität 
für Priester und Laien lange Zeit verhin- 
dert worden ist. Die zum Teil sehr schema- 
tisierten Durchblicke durch die Geschichte 
des Ordenslebens sind allerdings zu knapp, 
als daß sie voll befriedigen könnten, und 
über manche konkrete Folgerungen des Vf. 
ließe sich wohl auch noch diskutieren. Die 
Hauptsache aber ist, daß sich die Orden 
•in Frage stellen" lassen, denn die bloße 
Nostalgie der Vergangenheit hilft uns heu- 
te nicht mehr weiter. G. Switek SJ 

Marxer, Fridolin: Christliche Armut 
heute (Der Christ in der Welt. VIII. 
Reihe. Das religiös-sittliche Leben. Bd. 
6b), Aschaffenburg, Paul-Pattloch-Ver- 
lag 1970. 157 S., kart., DM 5,50. 

Das Büchlein gibt einen guten Oberblick 
über die vielfältigen Aspekte, die beim Be- 
denken der Seligpreisung aus der Bergpre- 
digt zu berücksichtigen sind: Die soziale 
und wirtschaftliche Lehre von der •Armut"; 
die frömmigkeitsgeschichtlichen Bewegun- 
gen; die theologische Deutung im Blidc auf 
den Marxismus; die Verwirklichung im 
Leben. Man könnte in manchen der fünf 
Kapitel die Akzente anders setzen; man 
könnte z. B. der Anfrage des Marxismus 
an das Christentum größeres Gewicht bei- 
messen (vgl. die •politische Theologie"; 
Metz oder Moltmann werden praktisch 
nicht erwähnt). Das Büchlein lebt mehr 
aus der Richtung, die in der •Kirche 
der Armen" des Zweiten Vatikanischen 
Konzils sich niederschlägt; die Gründung 
von Taiz£ z. B. ist für Marxer eines der 
großen Zeichen christlicher Armut. Die kri- 
tische Haltung des Vf. und seine inhalts- 
reichen, reich dokumentierten Ausführun- 
gen heben aber die Arbeit über alle dis- 
kussionswerten Stellungen hinaus und ma- 
chen es zur guten Einführung in die christ- 
liche Botschaft von der Armut. 

/. Sudbradt SJ 




