Gott allein

Zur Deutung eines christlichen Grundwortes

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Die heute von vielen empfundene Ferne Gottes, seine Abwesenheit, ja sein
Nicht-Vorhandensein in einer Welt, die sich immer mehr von ihrer vor-
gegebenen Natur entfernt hat und die von der Rationalitit des mensch-
lichen Geistes geprégt ist, sich den Erkenntnissen und dem Wollen des
Menschen zu verdanken glaubt, hat diesen Gott keineswegs, wie man mei-
nen sollte, aus unserem Bewufitsein eliminiert. Im Gegenteil: Die Frage
nach Gott ist gegenwirtig drangender und intensiver als in einer Zeit, die
glanbiger zu sein schien als die unsere. Wir sagen: die Frage nach Gott.
Man erfahrt ihn nicht, man begegnet ihm nicht mehr, man weifl nichts
Genaueres von ihm, und dennoch sucht man ihn, 148t die Stelle offen, die
man ihm bisher zugewiesen hatte; man hilt Ausschau nach dem, was gro-
fer ist, als was man messen, zihlen und kontrollieren kann, als die
Geschehnisse des groflen und kleinen Alltags, die das Leben ausfiillen und
leer lassen. Und wenn das, was wir Gott nennen, in vielen Menschen auch
nur noch als geheime Hoffnung, als unausgesprochene Sehnsucht oder gar
als Protest existiert: Er ist da, unausweichlich, nicht wegzudiskutieren,
auch wenn man ihn leugnet, und eben so lebendig.

Das weithin beobachtete Nicht-mehr-da-sein Gottes in der Welt, die der
Mensch sich gemacht hat, ist auch fiir das GottesbewuBtsein der Christen
nicht ohne Folge geblieben. Auch fiir sie hat Gott etwas von einer allzu
selbstverstdndlichen Nahe verloren. Er ist wieder in erster Linie der ver-
borgene, geheimnisvolle Gott, der unter der ,Wolke“ lebt, zu dem der
Weg nur schwer zu finden und noch schwerer zu gehen ist. Damit ist eine
uralte Wahrheit des biblisch-christlichen Glaubens fiir die gelebte From-
migkeit wieder starker in den Blick gekommen: die Einzigkeit Gottes, seine
Alleinigkeit, seine Absolutheit, seine Erhabenheit iiber alles, was ist und
gedacht werden kann (Vat. I). Nichts kann mit ihm verglichen werden:
alle Vergleichbarkeit von Gott und dem, was nennbar, aussagbar und
faflbar ist, schlieft eine noch groflere Unvergleichbarkeit zwischen beiden
ein (Lat. IV). Aus ihm ist alles, durch ihn ist alles, zu ihm hin ist alles
(Rom 11, 36), er ist Anfang und Ende von allem (Geh. Offb 21, 6); aber
er selbst transzendiert alles, steht unabhdngig von allem in sich selbst
gegriindet. ,Gott allein®, das ist eine Grundaussage, des biblisch-christ-
lichen Glaubens.



Friedrich Wulf 162

Aber eben dieser Gott, der Einzige, Verborgene und ganz Andere, er
selbst, hat sich der Welt und den Menschen mitgeteilt. Er ist ein Gott
fur die Welt und die Menschen, und nur so begegnet man ihm in der
Geschichte der Offenbarung, nicht anders. Er thront nicht in seiner Allei-
nigkeit beziehungslos oder nur als gebietender Herr iiber der Menschen-
welt, sondern ist mitten in ihr als ihr Gott: ,in ihm leben wir, bewegen
wir uns und sind wir“ (Apg 17,28). Darum sollten die Menschen ihn
suchen, ,ob sie ihn etwa spiiren und finden mochten, ihn, der doch nicht
fern ist einem jeden von uns“ (Apg 17, 27). Ja, Gott hat sie angerufen,
damit sie ihn suchten, und sie schon gefunden, bevor sie ihn suchten, wie
Augustinus sagt. ,Ich bin Jahve, dein Gott, der dich herausgefithrt aus dem
Lande Agypten, dem Sklavenhaus®, lautet der Vorspruch des gottlichen
Bundesherrn zur Grundweisung des alttestamentlichen Bundesvolkes
(Ex 20.2; Deut 5, 6). Und die Folgerung daraus: ,Du sollst keine anderen
Gotter neben mir haben“ (ebda. 20,3; 5,7). Hier bekommt das ,Gott
allein“, in dem eine unendliche Ferne mitschwingt, einen sehr konkreten
Klang, hier nimmt es menschliche Sprache an, ist es Werbung und An-
spruch, Ruf eines Liebenden und Eifernden, wird es bei aller Verhilltheit
durch die ,Wolke“ zur Unmittelbarkeit und Nihe einer Begegnung von
Angesicht zu Angesicht.

Wie soll der Christ beide Aussagen und Erfahrungen des Glaubens:
den fernen und den nahen Gott, den transzendenten Gott und den Gott
firr die Welt in eine Einheit bringen, wie iiberhaupt in seinem Eigensein
vor Gott bestehen, da dieser in seiner Alleinigkeit und Absolutheit doch
alles ist, ohne den nichts existiert und gedacht werden kann? Diese Frage,
so alt wie das Christentum und noch ilter, ist heute besonders brennend.
Sie gehort zu den Kernfragen einer christlichen Generation, die wie kaum
eine andere die Abwesenheit Gottes erfdhrt, aber gleichzeitig ganz neu
zu der Gewiflheit gekommen ist, dafl Gott, wenn er existiert, nur ein Gott
mit der Welt und den Menschen sein kann. Wie 14fit sich die Spannung
zwischen dem Wissen um einen Gott, der die Liebe sein soll, und der
Erfahrung einer entgéttlichten Welt, die gezeichnet ist von sinnlosem
Leid und von Vergeblichkeit und die keine Zukunft hat, iberwinden?
Kann man sie {iberhaupt iiberwinden? Bleibt nicht als einzige Alternative,
die sich dem heutigen Menschen anbietet, entweder Mystiker zu sein oder
Atheist? Die Fragen sind nicht so leicht zu beantworten. Auch die christ-
liche Offenbarung und der Glaube haben darauf keine einfache Antwort.
Jede Antwort bliebe unglaubwiirdig, solange sich einer nicht ganz Gott
und ganz der Welt ausgesetzt und die Radikalitdt der Spannung zwischen
beiden an sich selbst erfahren hitte.



Gott allein 163

Darum wird auch von manchen bezweifelt, dafl uns Heutigen, in unserer
gegenwirtigen Problematik, die geistliche Uberlieferung, die Erfahrung
ihrer Groflen weiterhelfen konne, so unbezweifelbar echt ithre Erfahrun-
gen auch gewesen seien und so zwingend die Folgerungen auch seien, die
sie zu ihrer Zeit daraus ziehen zu miissen geglaubt hitten. Denn, so sagt
man, sie alle hielten fiir den einzigen Weg, um zur vollkommenen Gottes-
gemeinschaft zu gelangen, seiner Einzigkeit und Liebe ganzlich inne zu
werden, dafl man in sich einkehre, in Einsamkeit und Schweigen, sich
selbst und alle Geschopfe vergesse, diese Welt im Glauben und im Geist
iiberschreite, den zerstreuenden und verlockenden Giitern entsage, um nur
noch Gott zu suchen, der allein den Menschen erfiillen und an sein Ziel
bringen kdonne. Ein anderer Weg sei fiir den Menschen, so wie er sich vor-
finde, den begehrlichen und siindigen Menschen in einer Welt, die im
argen liege, nicht méoglich.

Der Einwand gegen diese fast uniiberwindliche Lehre der Tradition
ist in der Tat ernst zu nehmen; man hat sich mit ihm auseinander-
zusetzen. Die Erfahrung des ,Gott allein“ jenseits der Welt hat die
Begegnung mit eben diesem Gott in der Welt {iber Gebiihr in den Hin-
tergrund gedréngt. Schon bei Origenes fithrt die Berithrung mit dem
unaussprechlichen Geheimnis des Einzigen und Alleinigen, iiber alles
endlich Begrenzte Erhabenen zu einer solchen AusschlieSlichkeit Gottes,
dafl daneben fir den Beter nichts anderes mehr existiert und sein Inter-
esse zu beanspruchen vermag. ,Er (Gott) wird ,alles in allem’ sein®, heifit
es in der Schrift des groflen Alexandriners tiber das Gebet!; ,dies bedeutet
auch, dafl Er zugleich in jedem einzelnen alles sein werde. In jedem ein-
zelnen wird Er aber auf diese Weise alles sein, dafl, wenn einmal aller
Schmutz der Siinde ausgefegt ist, alles, was immer ein verniinftiger Geist
fihlen oder einsehen oder denken kann, Gott ist, und er weiterhin nichts
anderes sehen kann als Gott, nichts anderes halten kann als Gott, dafl
Gott Weise und Maf jeder seiner Regungen ist, und so ,Gott alles’ ist. ..
und er fiirderhin kein Begehren mehr trigt, vom ,Baum des Wissens von
Gut und Bdse' zu essen, weil er immer im Guten ist.“ Die Formulierung
klingt so, als wiirde in solcher Gotteserfahrung die Individualitit des
Beters fast ausgeloscht, als stiinde der Beter Gott gar nicht gegeniiber,
sondern ginge ganz in ihm auf. Kein Zweifel, daR hier das plotinische
Uber-Eine, in das alles Vielfaltige zurtickflieft, von Einflufl gewesen ist.

Menschlicher und christlicher beschreibt Augustinus sein Erleben der
Alleinigkeit Gottes. Aber im Grunde liegen auch seine Formulierungen
auf der gleichen Linie. Auch sie betonen die AusschlieSlichkeit Gottes, nur

1 Uber das Gebet 8, 6,3; PG 11,385 C-6B.



Friedrich Wulf 164

1aft diese Ausschlieflichkeit die Individualitiat des Beters noch bestehen:
was in diesem Erleben geschieht, ist personale, partnerschaftliche Begeg-
nung; es ist eine Ausschlieflichkeit zu zweien: was sich hier ereignet, spielt
sich ausschlieRlich zwischen Gott und der Einzelseele ab; alles andere,
Welt und Mitmensch, bleibt drauflen, ist ausgeschaltet. ,Gott und die
Seele, sonst nichts, liest man in den Alleingesprachen Augustins®. Gott
ist fiir ihn der, ,tiber den hinaus nichts, auler dem nichts, ohne den nichts
ist . .. unter dem das Ganze, in dem das Ganze, mit dem das Ganze ist“s.
Darum kann er beten: , Ich liebe nur dich allein, folge dir allein, suche dich
allein, und bin bereit, dir ganz allein zu dienen“?. ,Sprich zu meiner Seele:
,Ich bin dein Heil. Ich will hinter dieser Stimme herlaufen und dich ergrei-
fen“s. ,Loben sollen dich mein Herz und meine Zunge und alle meine
Gebeine mogen sagen: Herr, wer ist Dir gleich? Sagen sollen sie es, und
Du anworte mir und sprich zu meiner Seele: Dein Heil bin ich“®. Auf die
Frage: ,Liebst du noch etwas anderes aufler dem Wissen um dich und um
Gott“, antwortet er: ,,So wie ich gegenwirtig empfinde, koénnte ich ant-
worten, dafl ich nichts weiter liebe; aber mit mehr Vorsicht antworte ich,
daf ich es nicht weifl. Denn oft begegnet es mir, dafl, wihrend ich glaube,
gegen alles unempfindlich zu sein, mir trotzdem ein Gedanke in den Sinn
kommt, der mich in einer Weise beunruhigt, wie ich es nicht vorausgese-
hen habe“?. Natiirlich liebt er seine Freunde, die Gesellschaft derer, die
ihm teuer sind, aber nur, wie er schreibt, ,damit wir eintriachtig und mit-
einander unsere Seelen und Gott suchen“s.

»,Gott und die Seele®, so ist es als Ideal des Strebens nach christlicher
Vollendung von Augustinus her in die Frommigkeitsgeschichte eingegan-
gen. Erst aus der Zweisamkeit heraus hat auch der Freund seinen Platz,
erst aus der Gottesliebe folgt (allerdings notwendig) die Nichstenliebe.
In einer solchen Erfahrung hat auch die ausschliefliche Gottsuche der
Moénche ihren Ursprung, ihr ,Mit-Gott-allein-sein“ im Gebet®. Gott allein
will der Monch gefallen (soli Deo placere), ihm allein dienen (soli Deo
servire), fir ihn allein da sein (soli Deo vacare), frei von allem (liber ab
omnibus), so als gibe es nichts anderes als ihn selbst und Gott (quasi solus
sit, ipse et Deus). Eben darum verlifit er die Welt, die Mitmenschen, seine
Familie und seine Freunde, sucht er die Einsamkeit auf. Am liebsten bliebe
er ganz allein, in der Ausschliefilichkeit mit Gott; so scheint es ihm am
vollkommensten; nur die menschliche Schwiche gebietet ihm, in der Nihe
oder in der organisierten Gesellschaft Gleichgesinnter zu leben, damit man
sich gegenseitig helfe, seiner Berufung treu zu bleiben.

2 Alleingespriche 1,1, 5. 3 Ebd. 1,1, 4. 4 Ebd. 1, 2,7. 5 Bekenntnisse 1,1, 5.
6§ Ebd. IX, 1, 1. 7 Alleingespriche 1, 9, 16. § Ebd. 1, 12, 20.
® J. Leclercq OSB, Etudes sur le vocabulaire monastique du moyen dge, Rom 1961, 29-31.



Gott allein 165

Das alles ist kein Heilsegoismus. Die Liebe zum Nichsten ist allen
selbstverstindlich, die Urgemeinde von Jerusalem stets ein Vorbild christ-
licher Liebesgemeinschaft, auf die man sich oftmals beruft. Aber solche
Zuwendung zum Mitmenschen scheint erst méglich, wenn einer vor allem
anderen, wie Bernhard von Clairvaux sagt, ,nur sich und jenem Verlob-
ten lebt, den er liebt“!®, Gleiches liest man bei Thomas von Aquin. So ent-
scheidend und unersetzbar ist fiir ihn die Ausschlieflichkeit zwischen Gott
und der Einzelseele, dafl eben darin und in nichts anderem das Wesen
der ewigen Seligkeit besteht. , Wenn es auch nur eine einzige Seele giibe,
die sich an Gott erfreut, so ware sie schon selig, auch wenn sie keinen
Nichsten hitte, den sie lieben konnte“!, Er beruft sich dafiir ausdriicklich
auf Augustinus'?. Niemand hat anders gedacht; fiir die Mystiker war es
selbstverstdndlich. Bei Thomas von Kempen hat man den Eindrudk, als
tibertriige er die Ausschliefilichkeit zwischen der liebenden Seele und Gott,
von der er wie von etwas Bekanntem spricht'?, einfachhin auf das Verhalt-
nis des einzelnen zu Jesus; dieser ,allein ist einzig (singulariter) zu lie-
ben®, alle anderen um Jesu willen!4.

Der EinfluR Augustins reicht bis in die Gegenwart hinein. Newman
steht hier fiur viele. Die iiberlieferte Lehre kam seiner ,Neigung zur
Innenschau“!® sehr entgegen. ,Von Kindheit an“, schreibt er, ,war mir
der Gedanke eingeschirft worden, mein Schopfer und ich, sein Geschopf,
seien die zwei einzigen, aus sich selbst einleuchtenden Wesen in rerum
natura“!®, In solcher Selbstreflexion allein glaubte er mit Sicherheit der
Wirklichkeit inne zu werden. So konnte das augustinische ,Gott und
meine Seele® auch zum Programmwort seines Lebens werden. Nichts darf
zwischen Gott und die Seele treten, ,kein dogmatisches Symbol, kein
Sakrament, kein Heiliger“. ,Der Mensch steht seinem Gott von Angesicht
zu Angesicht gegeniiber, ,solus cum solo Deo*“*. Aber bei ihm zeigt sich
auch der Zweifel, ob ein solches Lebensprogramm der ganzen christlichen
Aufgabe und Erfahrung entspreche. War seine Weltdistanz, die durch
calvinische Einfllisse noch verstirkt wurde, wirklich christlich? Entsprach
sie dem Evangelium, dem Vorbild und der Sendung Christi? , Wenn Men-
schen empfinden, dafl das kommende Leben ihr ein und alles und die

19 Uber das Hohelied 40, 5: S. Bernardi Opera 11, Rom 1958, S. 28, 4.

1 SThI,IIq4,a8ad 3 u.c. 12 Uber den Wortlaut der Genesis VII1, 25-47.
13 Nachfolge Christi 1,1, 11 und oft.

14 Ebd. 11, 8, 23; vgl. J. Sudbrack S}, Das geistliche Gesicht der vier Biicher von der Nach-
folge Christi, in: Thomas von Kempen, Beitrige zum 500. Todesjahr, Herausg. von der
Stadt Kempen 1971, S. 14-36.

15 H. Tristam, I. H. Newmans Religiése Eigenart im Spiegel seiner Tagebiicher, in: New-
man-Studien. Zweite Folge, Niirnberg 1954, S. 14.

18 dpologie Kp. 4, § 2, Ausgabe M. Laros, Mainz 1922, S. 212. 17 Ebd.



Friedrich Wulf 166

Ewigkeit das einzige Ziel ist, das wirklich ihre Gedanken beanspruchen
und ausfiillen kann“, heif}t es in einer seiner Pfarrpredigten, ,dann neigen
sie dazu, dieses Leben génzlich zu unterschdtzen und seine wirkliche Be-
deutung zu ibersehen. Sie neigen dann zu dem Wunsch, die Zeit ibres
Aufenthaltes hinieden in einer unbedingten Absonderung von den Pflich-
ten des aktiven und sozialen Lebens zu verbringen“!®. So sehr Newman
die Gefahr einer einseitig eschatologischen Religiositit sah, so war sein
eigenes, nach innen gekehrtes Wesen doch zu stark, als dafl er sich zu einer
Korrektur oder Erganzung des ,solus cum solo Deo“ hitte durchringen
konnen. Die Grundstimmung seines Lebens blieb eine tiefe Resignation
dem Gang der Welt gegeniiber™.

Das ist uns heute so nicht mehr moglich, trotz der noch viel stirkeren
Erfahrung der Vergeblichkeit menschlicher Anstrengungen in dieser Zeit.
Die schon seit langem gewachsene Einsicht von der Pflicht des Christen
zur Mitarbeit an der Welt und ihren Aufgaben hat auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil ihren offiziellen Niederschlag gefunden, in einer
Weise, wie es in der bisherigen Geschichte der Kirche auch nicht annéhernd
zu finden ist. Seitdem hat man in der ganzen Christenheit (aller Konfes-
sionen) die Uberzeugung gewonnen, dafl gegeniiber der uberlieferten
kirchlichen Lehre etwas wirklich Neues (oder auch Verlorengegangenes)
in den Blick gekommen, geradezu so etwas wie ein Durchbruch passiert sei.
Inzwischen ist man auch daran gegangen, das, was man die Weltprisenz
und das Weltengagement des Christentums genannt hat, theologisch
genauer zu begriinden. Diese Bemiithungen brauchen hier im einzelnen
nicht ndher aufgefiihrt zu werden. Sie alle zielen letztlich auf die Erkennt-
nis hin, daf} die Verwirklichung der Erlésungsordnung nur innerhalb der
Schopfungsordnung erfolgt, auch wenn sie diese durch den Tod hindurch
transzendiert. Darum gehen alle im Glauben aufgewandten Miihen fiir
eine Fortentwicklung der Welt auf ihre Einheit zu, fiir die Herstellung
einer Ordnung in Gerechtigkeit und Liebe mit in die von Gott allein erwar-
tete und herbeizufithrende neue und endgiltige Welt ein. Gottes- und
Nachstenliebe haben in der Ordnung der Erlosung nur eine einzige Wur-
zel; sie bilden eine untrennbare Einheit. Von daher mufl dann aber auch
das ,Gott allein“ der Offenbarung und der christlichen Uberlieferung neu
bedacht werden.

Wie stellt es sich dem heutigen Christen dar? Er halt die Erfahrung der
Gottesferne, der Abwesenheit Gottes in dieser Welt fiir durchaus legitim.
Sie ist fiir ihn von der Einzigkeit und Absolutheit Gottes geradezu gefor-

18 Pfarr- und Volkspredigten, Bd. VIII, 11. Predigt. Ausgabe der Newman-Arbeitsgemein-
schaft der Benediktiner von Weingarten, Stuttgart 1956, S. 157.
19 Vgl. E. Przywara SJ, Vom letzten Wesen J. H. Newmans, in: Seele 8 (1921) 81-85.



Gott allein 167

dert. Gott kann in dieser Welt des Endlichen und Begrenzten, des Nenn-
baren und Verstehbaren, ganz abgesehen von ihrer siindhaften Verfas-
sung, gar nicht aufscheinen; er hat in ihr keinen, dem menschlichen Erken-
nen zuginglichen Ort, was den méglichen Verweischarakter der Welt auf
Gottes Macht und Absolutheit (vgl. R6m 2, 20 u. Vat. I} nicht zu leugnen
braucht. Wir haben darum auch fiir Gott keinen Namen; er ist der Unsag-
bare und wird es in dieser Zeitlichkeit immer bleiben. Was dem Men-
schen und auch dem Christen, seinem Erkennen und Erfahren, unmittel-
bar gegeben ist, ist nur die Welt, d. h. nicht nur die Welt des Materiellen
und Technischen, sondern vor allem die Menschenwelt, die Welt des Du
und des Mitseins und damit der Liebe und des Hasses, der Sehnsucht und
der Enttduschung, der Hoffnung und der Verzweiflung. In dieser Welt
lebt der Mensch; nur in thr kommt er zu sich selbst, reift er heran, kann
sich alles entfalten, was in seiner leib-seelischen Ganzheit angelegt ist.
Wie aber kann dann der Mensch, der so auf die Welt und die Erfahrung
dieser Welt (auch die iiberrationale Erfahrung ist noch Erfahrung dieser
Welt) angewiesen ist, dem einzigen und transzendenten Gott {iberhaupt
noch begegnen, der doch in dieser Welt keinen Ort hat? Nur in dieser
Welt, sagt paradoxerweise der heutige Christ. In der Tat. Gott selbst hat
sich als den ,Da-Seienden* bezeugt (Ex 3, 14), da-seiend nicht iiber der
Welt, sondern in eben dieser, der hiesigen Welt, in der Geschichte seines
Volkes, im Leben derer, die an ihn glauben. Das ist sein Name fiir uns, der
Grundname, in dem der Glaubende ihm begegnet und seiner lebendigen
Gegenwart, seines Hineinwirkens in die Geschichte, in die Geschichte des
eigenen Lebens und der ganzen Menschheit, inne wird. Um also zu solcher
Begegnung zu gelangen, muf einer sich im Glauben an Gottes Da-sein auf
die Welt, auf die Mitmenschen, auf die menschliche Gemeinschaft einlas-
sen, muf} er die Sehnsucht und Hoffnung der Menschheit nach Einheit und
Frieden, die Sorge ihrer Besten um die Durchsetzung von Wahrheit, Ge-
rechtigkeit und Liebe zu seiner eigenen Sehnsucht und Hoffnung und Sorge
machen. Wo er das tut, mit all dem, was das sich-selbst-lassende Eingehen
auf die Sachforderungen des Lebens, auf den Mitmenschen, auf die Pro-
bleme der Welt und der menschlichen Gesellschaft an Wissen und Kénnen,
an humanen Haltungen und persénlichem Einsatz fordert, da wird Gott
sich thm zeigen und als da-seiend, als Verheiflung und Erfiillung, zu er-
kennen geben, nicht in Wundern und aulergewohnlichen Zeichen, nicht
im unmittelbaren Gegeniiber von Angesicht zu Angesicht, sondern von
der ,Riickseite” her, im Spiegel des Geschopflichen: im Wunder mensch-
licher Liebe und Geduld, in der Erfahrung von Kraft und Stiirke bei eige-
ner Ohnmacht, im Sich-Fiigen des Lebensschicksals mitten im Unverfiig-
baren, aber auch in der Entsagung, in der Angst und in der Vergeblichkeit,



Friedrich Wulf 168

im Seufzen und in der Sehnsucht der Kreatur nach Vollendung (R6m 8, 19.
22), im Aufschrei der Menschheit nach Freiheit von der Versklavung durch
Machte, die das Menschsein ertoten, in der Hoffnung gegen alle Hoffnung
auf eine endgiiltige Vollendung. Je tiefer Gott in allem Denken, Planen
und Handeln, Hoffen und Lieben als der Geglaubte und Erhoffte mit dabei
ist, um so mehr vermag der Mensch um des anderen und um des Ganzen
willen sich selbst und seine Eigenwinsche zuriickzustellen, der Entmutigung
zu widerstehen, auszuharren in Geduld und so in jene, durch Christus er-
wirkte Tiefendimension des irdischen Daseins vorzudringen, in der Gott
und die Welt zu liebender Einheit geworden sind.

Dabei hat der Christ unserer Tage das Bewufitsein, auch und gerade
als Glaubender, immer auf der Suche nach Gott zu bleiben, ihn nie in
seligem ,Besitz“ zu haben. In geheimnisvoller, nicht faflbarer und unsag-
barer Weise schon in und bei Gott — als dem alles Umfassenden, alles
Begrindenden und Vollendenden, als dem Urheber der Sehnsucht und
der Hoffnung, des Vertrauens und der Liebe -, ist dieser Gott ausdriick-
lich und reflex doch noch viel mehr vor ihm, als der am Horizont Aufschei-
nende, auf ithn Zukommende zur endgiiltigen Vollendung. Nie glaubt er,
diese seine Pilgerschaft auf Erden, eingespannt in das Los und die Auf-
gaben alles Hiesigen, in einem kontemplativen, mystischen Aufschwung
iiberspringen zu diirfen oder auch nur zu kénnen. Der Exodus und die
Wiiste der Bibel und der geistlichen Uberlieferung fithren ihn nicht aus
dieser Welt heraus in die Alleinigkeit seiner Seele mit dem alleinigen
Gott, sondern sind fiir ihn mitten in dieser Welt. Wohl kann und wird es
auf der Suche nach Gott immer wieder geschehen, daf fiir sein Bewuft-
sein ,die Souveranitit Gottes, die Unbedingtheit seines Willens als so
tberwiltigend erscheint, dafl demgegentber die Welt versinkt und an
ihrem Ende zu sein scheint“®, Aber auch am Ende bliebe Gott fiir ihn
ein Gott in der Schépfung, im Mitmenschen und in der mitmenschlichen
Liebe, weil in Jesus Christus, seinem Sohn. Er wiirde sich mit Leidenschaft
dagegen wehren, sein ,ganzes Leben durch ausschlieBliches und ganzliches
Gottsuchen . .. als eine Vorwegnahme der endzeitlichen Kirche, wie sie
ganz der Schau und dem Besitz Gottes hingegeben sein wird“*, aufzufassen
in der Meinung, sich in der Beschauung ,dem begliickenden Genufl der
Friichte des Paradieses“?? hingeben zu konnen. Das ,Gott allein® hat fiir
ihn einen neuen und, wie er meint, volleren Klang erhalten. Gewif§ bleibt
auch fiir ihn Gott der Erste und der Letzte, der Anfang und das Ende.

20 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes, Tibingen 21954, S. 22.

2 [Instruktion diber das beschauliche Leben und die Klausur der Nonnenklister ,Venite
seorsum®, V., deutsche Ausgabe, Trier, Paulinusverlag, 1970, S. 65.

22 Ebd. S. 49.



Die ,gottlose” Welt und der christliche Schopfungsglaube 169

Aber nur dann, wenn der Mensch seine ganze Kraft fiir das einsetzt, was
Gott mit der Welt vorhat, wenn er den Nachsten vollkommen liebt und
mit dem Einsatz seines Lebens fiir die Einheit der Menschen in der Liebe
bemiiht ist (was den Stellenwert des ausdricklichen Gebetes und des un-
mittelbaren Kultes nicht herabsetzt, sondern erst recht fordert), gibt er nach
seiner Meinung , Gott allein“ die Ehre. Nur in einer Schopfung, die — durch
die Mitwirkung des Menschen — Gottes Macht und Herrlichkeit und Liebe
vollkommen widerstrahlt, ist fiir ihn Gott ,alles und in allem® (1 Kor 15,
28). Erst eine in der Liebe vollendete Menschheit weif}, daBl ,Gott allein®
nicht nur ihre Seligkeit gewirkt hat, sondern ihre Seligkeit ist.

Die ,,gottlose Welt
und der christliche Schpfungsglaube

Otto Semmelroth SJ, Frankfurt

Der einigermaflen unbeschwert christlich Glaubende wird geneigt sein,
schnell das ,und“ in der Ubersdhrift des Beitrages abzulehnen. Entweder
glauben wir christlich an die Schopfung: dann aber ist die Welt nicht gott-
los, sondern setzt Gott und sein schopferisches Wirken voraus. Oder aber
wir betrachten die Welt unter jeder Riicksicht nur als sie selbst und so als
gottlos: dann aber bekennen wir nicht mehr den christlichen Schopfungs-
glauben mit all dem, was der in dieser Welt so verlorene und bedrohte
Mensch an Geliebtheit und Geborgenheit vertrauensvoll festhalten darf.
Fiir viele heute mag die zweite Position kein grofes Problem sein. Ist ihnen
doch die Welt heimisch geworden; sind sie doch von der mehr und mehr
gelichteten und doch immer noch geheimnisvollen Welt so fasziniert, dafl
sie den Verzicht auf die personliche Liebe eines iberweltlichen Du ver-
schmerzen zu kénnen meinen.

Was aber heifit eigentlich gottlos? Heifit ,gottlose Welt* die Masse der
Menschen, die einer von Gott geschaffenen — also nicht gottlosen — Welt so
gegenuberstehen, als wenn es keinen Gott gébe, ihn leugnen oder wenig-
stens ignorieren? Oder meint ,gottlos“ die tatsichliche Abwesenheit, das
Fehlen Gottes im Gegensatz zum christlichen Schopfungsglauben? Oder
aber ist mit der Gottlosigkeit unseres Beitrags weder das eine noch das
andere gemeint, sondern nur die Ablehnung von Gottesbildern mensch-
lich-allzumenschlicher Art, die mehr Gotteslasterung sind als wahrhafti-





