
Gott allein 

Zur Deutung eines christlichen Grundwortes 

Friedrich Wulf SJ, München 

Die heute von vielen empfundene Ferne Gottes, seine Abwesenheit, ja sein 
Nicht-Vorhandensein in einer Welt, die sich immer mehr von ihrer vor- 
gegebenen Natur entfernt hat und die von der Rationalität des mensch- 
lichen Geistes geprägt ist, sich den Erkenntnissen und dem Wollen des 
Menschen zu verdanken glaubt, hat diesen Gott keineswegs, wie man mei- 
nen sollte, aus unserem Bewußtsein eliminiert. Im Gegenteil: Die Frage 
nach Gott ist gegenwärtig drängender und intensiver als in einer Zeit, die 
gläubiger zu sein schien als die unsere. Wir sagen: die Frage nach Gott. 
Man erfährt ihn nicht, man begegnet ihm nicht mehr, man weiß nichts 
Genaueres von ihm, und dennoch sucht man ihn, läßt die Stelle offen, die 
man ihm bisher zugewiesen hatte; man hält Ausschau nach dem, was grö- 
ßer ist, als was man messen, zählen und kontrollieren kann, als die 
Geschehnisse des großen und kleinen Alltags, die das Leben ausfüllen und 
leer lassen. Und wenn das, was wir Gott nennen, in vielen Menschen auch 
nur noch als geheime Hoffnung, als unausgesprochene Sehnsucht oder gar 
als Protest existiert: Er ist da, unausweichlich, nicht wegzudiskutieren, 
auch wenn man ihn leugnet, und eben so lebendig. 

Das weithin beobachtete Nicht-mehr-da-sein Gottes in der Welt, die der 
Mensch sich gemacht hat, ist auch für das Gottesbewußtsein der Christen 
nicht ohne Folge geblieben. Auch für sie hat Gott etwas von einer allzu 
selbstverständlichen Nähe verloren. Er ist wieder in erster Linie der ver- 
borgene, geheimnisvolle Gott, der unter der •Wolke" lebt, zu dem der 
Weg nur schwer zu finden und noch schwerer zu gehen ist. Damit ist eine 
uralte Wahrheit des biblisch-christlichen Glaubens für die gelebte Fröm- 
migkeit wieder stärker in den Blick gekommen: die Einzigkeit Gottes, seine 
Alleinigkeit, seine Absolutheit, seine Erhabenheit über alles, was ist und 
gedacht werden kann (Vat. I). Nichts kann mit ihm verglichen werden: 
alle Vergleichbarkeit von Gott und dem, was nennbar, aussagbar und 
faßbar ist, schließt eine noch größere Unvergleichbarkeit zwischen beiden 
ein (Lat. IV). Aus ihm ist alles, durch ihn ist alles, zu ihm hin ist alles 
(Rom 11,36), er ist Anfang und Ende von allem (Geh. Offb 21,6); aber 
er selbst transzendiert alles, steht unabhängig von allem in sich selbst 
gegründet. •Gott allein", das ist eine Grundaussage, des biblisch-christ- 
lichen Glaubens. 



Friedrich Wulf 162 

Aber eben dieser Gott, der Einzige, Verborgene und ganz Andere, er 
selbst, hat sich der Welt und den Menschen mitgeteilt. Er ist ein Gott 
für die Welt und die Menschen, und nur so begegnet man ihm in der 
Geschichte der Offenbarung, nicht anders. Er thront nicht in seiner Allei- 
nigkeit beziehungslos oder nur als gebietender Herr über der Menschen- 
welt, sondern ist mitten in ihr als ihr Gott: •in ihm leben wir, bewegen 
wir uns und sind wir" (Apg 17,28). Darum sollten die Menschen ihn 
suchen, •ob sie ihn etwa spüren und finden möchten, ihn, der doch nicht 
fern ist einem jeden von uns" (Apg 17, 27). Ja, Gott hat sie angerufen, 
damit sie ihn suchten, und sie schon gefunden, bevor sie ihn suchten, wie 
Augustinus sagt. •Ich bin Jahve, dein Gott, der dich herausgeführt aus dem 
Lande Ägypten, dem Sklavenhaus", lautet der Vorspruch des göttlichen 
Bundesherrn zur Grundweisung des alttestamentlichen Bundesvolkes 
(Ex 20. 2; Deut 5, 6). Und die Folgerung daraus: •Du sollst keine anderen 
Götter neben mir haben" (ebda. 20,3; 5,7). Hier bekommt das •Gott 
allein", in dem eine unendliche Ferne mitschwingt, einen sehr konkreten 
Klang, hier nimmt es menschliche Sprache an, ist es Werbung und An- 
spruch, Ruf eines Liebenden und Eifernden, wird es bei aller Verhülltheit 
durch die •Wolke" zur Unmittelbarkeit und Nähe einer Begegnung von 
Angesicht zu Angesicht. 

Wie soll der Christ beide Aussagen und Erfahrungen des Glaubens: 
den fernen und den nahen Gott, den transzendenten Gott und den Gott 
für die Welt in eine Einheit bringen, wie überhaupt in seinem Eigensein 
vor Gott bestehen, da dieser in seiner Alleinigkeit und Absolutheit doch 
alles ist, ohne den nichts existiert und gedacht werden kann? Diese Frage, 
so alt wie das Christentum und noch älter, ist heute besonders brennend. 
Sie gehört zu den Kernfragen einer christlichen Generation, die wie kaum 
eine andere die Abwesenheit Gottes erfährt, aber gleichzeitig ganz neu 
zu der Gewißheit gekommen ist, daß Gott, wenn er existiert, nur ein Gott 
mit der Welt und den Menschen sein kann. Wie läßt sich die Spannung 
zwischen dem Wissen um einen Gott, der die Liebe sein soll, und der 
Erfahrung einer entgöttlichten Welt, die gezeichnet ist von sinnlosem 
Leid und von Vergeblichkeit und die keine Zukunft hat, überwinden? 
Kann man sie überhaupt überwinden? Bleibt nicht als einzige Alternative, 
die sich dem heutigen Menschen anbietet, entweder Mystiker zu sein oder 
Atheist? Die Fragen sind nicht so leicht zu beantworten. Auch die christ- 
liche Offenbarung und der Glaube haben darauf keine einfache Antwort. 
Jede Antwort bliebe unglaubwürdig, solange sich einer nicht ganz Gott 
und ganz der Welt ausgesetzt und die Radikalität der Spannung zwischen 
beiden an sich selbst erfahren hätte. 



Gott allein 163 

Darum wird auch von manchen bezweifelt, daß uns Heutigen, in unserer 
gegenwärtigen Problematik, die geistliche Überlieferung, die Erfahrung 
ihrer Großen weiterhelfen könne, so unbezweifelbar echt ihre Erfahrun- 
gen auch gewesen seien und so zwingend die Folgerungen auch seien, die 
sie zu ihrer Zeit daraus ziehen zu müssen geglaubt hätten. Denn, so sagt 
man, sie alle hielten für den einzigen Weg, um zur vollkommenen Gottes- 
gemeinschaft zu gelangen, seiner Einzigkeit und Liebe gänzlich inne zu 
werden, daß man in sich einkehre, in Einsamkeit und Schweigen, sich 
selbst und alle Geschöpfe vergesse, diese Welt im Glauben und im Geist 
überschreite, den zerstreuenden und verlockenden Gütern entsage, um nur 
noch Gott zu suchen, der allein den Menschen erfüllen und an sein Ziel 
bringen könne. Ein anderer Weg sei für den Menschen, so wie er sich vor- 
finde, den begehrlichen und sündigen Menschen in einer Welt, die im 
argen liege, nicht möglich. 

Der Einwand gegen diese fast unüberwindliche Lehre der Tradition 
ist in der Tat ernst zu nehmen; man hat sich mit ihm auseinander- 
zusetzen. Die Erfahrung des •Gott allein" jenseits der Welt hat die 
Begegnung mit eben diesem Gott in der Welt über Gebühr in den Hin- 
tergrund gedrängt. Schon bei Origenes führt die Berührung mit dem 
unaussprechlichen Geheimnis des Einzigen und Alleinigen, über alles 
endlich Begrenzte Erhabenen zu einer solchen Ausschließlichkeit Gottes, 
daß daneben für den Beter nichts anderes mehr existiert und sein Inter- 
esse zu beanspruchen vermag. •Er (Gott) wird ,alles in allem' sein", heißt 
es in der Schrift des großen Alexandriners über das Gebet1; •dies bedeutet 
auch, daß Er zugleich in jedem einzelnen alles sein werde. In jedem ein- 
zelnen wird Er aber auf diese Weise alles sein, daß, wenn einmal aller 
Schmutz der Sünde ausgefegt ist, alles, was immer ein vernünftiger Geist 
fühlen oder einsehen oder denken kann, Gott ist, und er weiterhin nichts 
anderes sehen kann als Gott, nichts anderes halten kann als Gott, daß 
Gott Weise und Maß jeder seiner Regungen ist, und so ,Gott alles' ist. . . 
und er fürderhin kein Begehren mehr trägt, vom ,Baum des Wissens von 
Gut und Böse' zu essen, weil er immer im Guten ist." Die Formulierung 
klingt so, als würde in solcher Gotteserfahrung die Individualität des 
Beters fast ausgelöscht, als stünde der Beter Gott gar nicht gegenüber, 
sondern ginge ganz in ihm auf. Kein Zweifel, daß hier das plotinische 
Uber-Eine, in das alles Vielfältige zurückfließt, von Einfluß gewesen ist. 

Menschlicher und christlicher beschreibt Augustinus sein Erleben der 
Alleinigkeit Gottes. Aber im Grunde liegen auch seine Formulierungen 
auf der gleichen Linie. Auch sie betonen die Ausschließlichkeit Gottes, nur 

1 Über das Gebet 3, 6, 3; PG 11, 335 C - 6 B. 



Friedrich Wulf 164 

läßt diese Ausschließlichkeit die Individualität des Beters noch bestehen: 
was in diesem Erleben geschieht, ist personale, partnerschaftliche Begeg- 
nung; es ist eine Ausschließlichkeit zu zweien: was sich hier ereignet, spielt 
sich ausschließlich zwischen Gott und der Einzelseele ab; alles andere, 
Welt und Mitmensch, bleibt draußen, ist ausgeschaltet. •Gott und die 
Seele, sonst nichts", liest man in den Alleingesprächen Augustins2. Gott 
ist für ihn der, •über den hinaus nichts, außer dem nichts, ohne den nichts 
ist. .. unter dem das Ganze, in dem das Ganze, mit dem das Ganze ist"3. 
Darum kann er beten: •Ich liebe nur dich allein, folge dir allein, suche dich 
allein, und bin bereit, dir ganz allein zu dienen"4. •Sprich zu meiner Seele: 
,Ich bin dein Heil.' Ich will hinter dieser Stimme herlaufen und dich ergrei- 
fen"5. •Loben sollen dich mein Herz und meine Zunge und alle meine 
Gebeine mögen sagen: Herr, wer ist Dir gleich? Sagen sollen sie es, und 
Du anworte mir und sprich zu meiner Seele: Dein Heil bin ich"6. Auf die 
Frage: •Liebst du noch etwas anderes außer dem Wissen um dich und um 
Gott", antwortet er: •So wie ich gegenwärtig empfinde, könnte ich ant- 
worten, daß ich nichts weiter liebe; aber mit mehr Vorsicht antworte ich, 
daß ich es nicht weiß. Denn oft begegnet es mir, daß, während ich glaube, 
gegen alles unempfindlich zu sein, mir trotzdem ein Gedanke in den Sinn 
kommt, der mich in einer Weise beunruhigt, wie ich es nicht vorausgese- 
hen habe"7. Natürlich liebt er seine Freunde, die Gesellschaft derer, die 
ihm teuer sind, aber nur, wie er schreibt, •damit wir einträchtig und mit- 
einander unsere Seelen und Gott suchen"8. 

•Gott und die Seele", so ist es als Ideal des Strebens nach christlicher 
Vollendung von Augustinus her in die Frömmigkeitsgeschichte eingegan- 
gen. Erst aus der Zweisamkeit heraus hat auch der Freund seinen Platz, 
erst aus der Gottesliebe folgt (allerdings notwendig) die Nächstenliebe. 
In einer solchen Erfahrung hat auch die ausschließliche Gottsuche der 
Mönche ihren Ursprung, ihr •Mit-Gott-allein-sein" im Gebet9. Gott allein 
will der Mönch gefallen (soli Deo placere), ihm allein dienen (soli Deo 
servire), für ihn allein da sein (soli Deo vacare), frei von allem (über ab 
omnibus), so als gäbe es nichts anderes als ihn selbst und Gott (quasi solus 
sit, ipse et Deus). Eben darum verläßt er die Welt, die Mitmenschen, seine 
Familie und seine Freunde, sucht er die Einsamkeit auf. Am liebsten bliebe 
er ganz allein, in der Ausschließlichkeit mit Gott; so scheint es ihm am 
vollkommensten; nur die menschliche Schwäche gebietet ihm, in der Nähe 
oder in der organisierten Gesellschaft Gleichgesinnter zu leben, damit man 
sich gegenseitig helfe, seiner Berufung treu zu bleiben. 

2 Alleingespräche I, 1, 5.        3 Ebd. I, 1, 4. 4 Ebd. I, 2, 7. 5 Bekenntnisse I, 1, 5. 
• Ebd. IX, 1, 1. 7 Alleingespräche I, 9, 16. 8 Ebd. I, 12, 20. 
9 J. Leclercq OSB, Etudes sur le vocabulaire monastique du moyen äge, Rom 1961, 29-31. 



Gott allein 165 

Das alles ist kein Heilsegoismus. Die Liebe zum Nächsten ist allen 
selbstverständlich, die Urgemeinde von Jerusalem stets ein Vorbild christ- 
licher Liebesgemeinschaft, auf die man sich oftmals beruft. Aber solche 
Zuwendung zum Mitmenschen scheint erst möglich, wenn einer vor allem 
anderen, wie Bernhard von Clairvaux sagt, •nur sich und jenem Verlob- 
ten lebt, den er liebt"10. Gleiches liest man bei Thomas von Aquin. So ent- 
scheidend und unersetzbar ist für ihn die Ausschließlichkeit zwischen Gott 
und der Einzelseele, daß eben darin und in nichts anderem das Wesen 
der ewigen Seligkeit besteht. •Wenn es auch nur eine einzige Seele gäbe, 
die sich an Gott erfreut, so wäre sie schon selig, auch wenn sie keinen 
Nächsten hätte, den sie lieben könnte"11. Er beruft sich dafür ausdrücklich 
auf Augustinus12. Niemand hat anders gedacht; für die Mystiker war es 
selbstverständlich. Bei Thomas von Kempen hat man den Eindruck, als 
übertrüge er die Ausschließlichkeit zwischen der liebenden Seele und Gott, 
von der er wie von etwas Bekanntem spricht13, einfachhin auf das Verhält- 
nis des einzelnen zu Jesus; dieser •allein ist einzig (singulariter) zu lie- 
ben", alle anderen um Jesu willen14. 

Der Einfluß Augustins reicht bis in die Gegenwart hinein. Newman 
steht hier für viele. Die überlieferte Lehre kam seiner •Neigung zur 
Innenschau"15 sehr entgegen. •Von Kindheit an", schreibt er, •war mir 
der Gedanke eingeschärft worden, mein Schöpfer und ich, sein Geschöpf, 
seien die zwei einzigen, aus sich selbst einleuchtenden Wesen in rerum 
natura"16. In solcher Selbstreflexion allein glaubte er mit Sicherheit der 
Wirklichkeit inne zu werden. So konnte das augustinische •Gott und 
meine Seele" auch zum Programmwort seines Lebens werden. Nichts darf 
zwischen Gott und die Seele treten, •kein dogmatisches Symbol, kein 
Sakrament, kein Heiliger". •Der Mensch steht seinem Gott von Angesicht 
zu Angesicht gegenüber, ,solus cum solo Deo'"17. Aber bei ihm zeigt sich 
auch der Zweifel, ob ein solches Lebensprogramm der ganzen christlichen 
Aufgabe und Erfahrung entspreche. War seine Weltdistanz, die durch 
calvinische Einflüsse noch verstärkt wurde, wirklich christlich? Entsprach 
sie dem Evangelium, dem Vorbild und der Sendung Christi? •Wenn Men- 
schen empfinden, daß das kommende Leben ihr ein und alles und die 

10 Über das Hohelied 40, 5: S. Bernardi Opera II, Rom 1958, S. 28, 4. 
11 STh I, II q 4, a 8 ad 3 u. c. 12 Über den Wortlaut der Genesis VIII, 25-47. 
13 Nachfolge Christi I, 1, 11 und oft. 
14 Ebd. II, 8, 23; vgl. J. Sudbrack SJ, Das geistliche Gesicht der vier Bücher von der Nach- 
folge Christi, in: Thomas von Kempen, Beiträge zum 500. Todesjahr, Herausg. von der 
Stadt Kempen 1971, S. 14-36. 
15 H. Tristam, /. H. Newmans Religiöse Eigenart im Spiegel seiner Tagebücher, in: New- 
man-Studien. Zweite Folge, Nürnberg 1954, S. 14. 
16 Apologie Kp. 4, § 2, Ausgabe M. Laros, Mainz 1922, S. 212. " Ebd. 



Friedrich Wulf 166 

Ewigkeit das einzige Ziel ist, das wirklich ihre Gedanken beanspruchen 
und ausfüllen kann", heißt es in einer seiner Pfarrpredigten, •dann neigen 
sie dazu, dieses Leben gänzlich zu unterschätzen und seine wirkliche Be- 
deutung zu übersehen. Sie neigen dann zu dem Wunsch, die Zeit ihres 
Aufenthaltes hinieden in einer unbedingten Absonderung von den Pflich- 
ten des aktiven und sozialen Lebens zu verbringen"18. So sehr Newman 
die Gefahr einer einseitig eschatologischen Religiosität sah, so war sein 
eigenes, nach innen gekehrtes Wesen doch zu stark, als daß er sich zu einer 
Korrektur oder Ergänzung des •solus cum solo Deo" hätte durchringen 
können. Die Grundstimmung seines Lebens blieb eine tiefe Resignation 
dem Gang der Welt gegenüber19. 

Das ist uns heute so nicht mehr möglich, trotz der noch viel stärkeren 
Erfahrung der Vergeblichkeit menschlicher Anstrengungen in dieser Zeit. 
Die schon seit langem gewachsene Einsicht von der Pflicht des Christen 
zur Mitarbeit an der Welt und ihren Aufgaben hat auf dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil ihren offiziellen Niederschlag gefunden, in einer 
Weise, wie es in der bisherigen Geschichte der Kirche auch nicht annähernd 
zu finden ist. Seitdem hat man in der ganzen Christenheit (aller Konfes- 
sionen) die Überzeugung gewonnen, daß gegenüber der überlieferten 
kirchlichen Lehre etwas wirklich Neues (oder auch Verlorengegangenes) 
in den Blick gekommen, geradezu so etwas wie ein Durchbruch passiert sei. 
Inzwischen ist man auch daran gegangen, das, was man die Weltpräsenz 
und das Weltengagement des Christentums genannt hat, theologisch 
genauer zu begründen. Diese Bemühungen brauchen hier im einzelnen 
nicht näher aufgeführt zu werden. Sie alle zielen letztlich auf die Erkennt- 
nis hin, daß die Verwirklichung der Erlösungsordnung nur innerhalb der 
Schöpfungsordnung erfolgt, auch wenn sie diese durch den Tod hindurch 
transzendiert. Darum gehen alle im Glauben aufgewandten Mühen für 
eine Fortentwicklung der Welt auf ihre Einheit zu, für die Herstellung 
einer Ordnung in Gerechtigkeit und Liebe mit in die von Gott allein erwar- 
tete und herbeizuführende neue und endgültige Welt ein. Gottes- und 
Nächstenliebe haben in der Ordnung der Erlösung nur eine einzige Wur- 
zel; sie bilden eine untrennbare Einheit. Von daher muß dann aber auch 
das •Gott allein" der Offenbarung und der christlichen Überlieferung neu 
bedacht werden. 

Wie stellt es sich dem heutigen Christen dar? Er hält die Erfahrung der 
Gottesferne, der Abwesenheit Gottes in dieser Welt für durchaus legitim. 
Sie ist für ihn von der Einzigkeit und Absolutheit Gottes geradezu gefor- 

18 Pfarr- undVolkspredigten.Bd.Vlll, 11. Predigt. Ausgabe der Newman-Arbeitsgemein- 
schaft der Benediktiner von Weingarten, Stuttgart 1956, S. 157. 
19 Vgl. E. Przywara SJ, Vom letzten Wesen J. H. Newmans, in: Seele 3 (1921) 81-85. 



Gott allein 167 

dert. Gott kann in dieser Welt des Endlichen und Begrenzten, des Nenn- 
baren und Verstehbaren, ganz abgesehen von ihrer sündhaften Verfas- 
sung, gar nicht aufscheinen; er hat in ihr keinen, dem menschlichen Erken- 
nen zugänglichen Ort, was den möglichen Verweischarakter der Welt auf 
Gottes Macht und Absolutheit (vgl. Rom 2, 20 u. Vat. I) nicht zu leugnen 
braucht. Wir haben darum auch für Gott keinen Namen; er ist der Unsag- 
bare und wird es in dieser Zeitlichkeit immer bleiben. Was dem Men- 
schen und auch dem Christen, seinem Erkennen und Erfahren, unmittel- 
bar gegeben ist, ist nur die Welt, d. h. nicht nur die Welt des Materiellen 
und Technischen, sondern vor allem die Menschenwelt, die Welt des Du 
und des Mitseins und damit der Liebe und des Hasses, der Sehnsucht und 
der Enttäuschung, der Hoffnung und der Verzweiflung. In dieser Welt 
lebt der Mensch; nur in ihr kommt er zu sich selbst, reift er heran, kann 
sich alles entfalten, was in seiner leib-seelischen Ganzheit angelegt ist. 

Wie aber kann dann der Mensch, der so auf die Welt und die Erfahrung 
dieser Welt (auch die überrationale Erfahrung ist noch Erfahrung dieser 
Welt) angewiesen ist, dem einzigen und transzendenten Gott überhaupt 
noch begegnen, der doch in dieser Welt keinen Ort hat? Nur in dieser 
Welt, sagt paradoxerweise der heutige Christ. In der Tat. Gott selbst hat 
sich als den •Da-Seienden" bezeugt (Ex 3, 14), da-seiend nicht über der 
Welt, sondern in eben dieser, der hiesigen Welt, in der Geschichte seines 
Volkes, im Leben derer, die an ihn glauben. Das ist sein Name für uns, der 
Grundname, in dem der Glaubende ihm begegnet und seiner lebendigen 
Gegenwart, seines Hineinwirkens in die Geschichte, in die Geschichte des 
eigenen Lebens und der ganzen Menschheit, inne wird. Um also zu solcher 
Begegnung zu gelangen, muß einer sich im Glauben an Gottes Da-sein auf 
die Welt, auf die Mitmenschen, auf die menschliche Gemeinschaft einlas- 
sen, muß er die Sehnsucht und Hoffnung der Menschheit nach Einheit und 
Frieden, die Sorge ihrer Besten um die Durchsetzung von Wahrheit, Ge- 
rechtigkeit und Liebe zu seiner eigenen Sehnsucht und Hoffnung und Sorge 
machen. Wo er das tut, mit all dem, was das sich-selbst-lassende Eingehen 
auf die Sachforderungen des Lebens, auf den Mitmenschen, auf die Pro- 
bleme der Welt und der menschlichen Gesellschaft an Wissen und Können, 
an humanen Haltungen und persönlichem Einsatz fordert, da wird Gott 
sich ihm zeigen und als da-seiend, als Verheißung und Erfüllung, zu er- 
kennen geben, nicht in Wundern und außergewöhnlichen Zeichen, nicht 
im unmittelbaren Gegenüber von Angesicht zu Angesicht, sondern von 
der •Rückseite" her, im Spiegel des Geschöpf liehen: im Wunder mensch- 
licher Liebe und Geduld, in der Erfahrung von Kraft und Stärke bei eige- 
ner Ohnmacht, im Sich-Fügen des Lebensschicksals mitten im Unverfüg- 
baren, aber auch in der Entsagung, in der Angst und in der Vergeblichkeit, 



Friedrich Wulf 168 

im Seufzen und in der Sehnsucht der Kreatur nach Vollendung (Rom 8, 19. 
22), im Aufschrei der Menschheit nach Freiheit von der Versklavung durch 
Mächte, die das Menschsein ertöten, in der Hoffnung gegen alle Hoffnung 
auf eine endgültige Vollendung. Je tiefer Gott in allem Denken, Planen 
und Handeln, Hoffen und Lieben als der Geglaubte und Erhoffte mit dabei 
ist, um so mehr vermag der Mensch um des anderen und um des Ganzen 
willen sich selbst und seine Eigenwünsche zurückzustellen, der Entmutigung 
zu widerstehen, auszuharren in Geduld und so in jene, durch Christus er- 
wirkte Tiefendimension des irdischen Daseins vorzudringen, in der Gott 
und die Welt zu liebender Einheit geworden sind. 

Dabei hat der Christ unserer Tage das Bewußtsein, auch und gerade 
als Glaubender, immer auf der Suche nach Gott zu bleiben, ihn nie in 
seligem •Besitz" zu haben. In geheimnisvoller, nicht faßbarer und unsag- 
barer Weise schon in und bei Gott - als dem alles Umfassenden, alles 
Begründenden und Vollendenden, als dem Urheber der Sehnsucht und 
der Hoffnung, des Vertrauens und der Liebe -, ist dieser Gott ausdrück- 
lich und reflex doch noch viel mehr vor ihm, als der am Horizont Aufschei- 
nende, auf ihn Zukommende zur endgültigen Vollendung. Nie glaubt er, 
diese seine Pilgerschaft auf Erden, eingespannt in das Los und die Auf- 
gaben alles Hiesigen, in einem kontemplativen, mystischen Aufschwung 
überspringen zu dürfen oder auch nur zu können. Der Exodus und die 
Wüste der Bibel und der geistlichen Überlieferung führen ihn nicht aus 
dieser Welt heraus in die Alleinigkeit seiner Seele mit dem alleinigen 
Gott, sondern sind für ihn mitten in dieser Welt. Wohl kann und wird es 
auf der Suche nach Gott immer wieder geschehen, daß für sein Bewußt- 
sein •die Souveränität Gottes, die Unbedingtheit seines Willens als so 
überwältigend erscheint, daß demgegenüber die Welt versinkt und an 
ihrem Ende zu sein scheint"20. Aber auch am Ende bliebe Gott für ihn 
ein Gott in der Schöpfung, im Mitmenschen und in der mitmenschlichen 
Liebe, weil in Jesus Christus, seinem Sohn. Er würde sich mit Leidenschaft 
dagegen wehren, sein •ganzes Leben durch ausschließliches und gänzliches 
Gottsuchen ... als eine Vorwegnahme der endzeitlichen Kirche, wie sie 
ganz der Schau und dem Besitz Gottes hingegeben sein wird"21, aufzufassen 
in der Meinung, sich in der Beschauung •dem beglückenden Genuß der 
Früchte des Paradieses"22 hingeben zu können. Das •Gott allein" hat für 
ihn einen neuen und, wie er meint, volleren Klang erhalten. Gewiß bleibt 
auch für ihn Gott der Erste und der Letzte, der Anfang und das Ende. 

20 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes, Tübingen 21954, S. 22. 
21 Instruktion über das beschauliche Leben und die Klausur der Nonnenklöster •Venite 
seorsum", V., deutsche Ausgabe, Trier, Paulinusverlag, 1970, S. 65. 
22 Ebd. S. 49. 



Die •gottlose" Welt und der christliche Schöpfungsglaube 169 

Aber nur dann, wenn der Mensch seine ganze Kraft für das einsetzt, was 
Gott mit der Welt vorhat, wenn er den Nächsten vollkommen liebt und 
mit dem Einsatz seines Lebens für die Einheit der Menschen in der Liebe 
bemüht ist (was den Stellenwert des ausdrücklichen Gebetes und des un- 
mittelbaren Kultes nicht herabsetzt, sondern erst recht fordert), gibt er nach 
seiner Meinung •Gott allein" die Ehre. Nur in einer Schöpfung, die - durch 
die Mitwirkung des Menschen - Gottes Macht und Herrlichkeit und Liebe 
vollkommen widerstrahlt, ist für ihn Gott •alles und in allem" (1 Kor 15, 
28). Erst eine in der Liebe vollendete Menschheit weiß, daß •Gott allein" 
nicht nur ihre Seligkeit gewirkt hat, sondern ihre Seligkeit ist. 

Die •gottlose" Welt 
und der christliche Schöpfungsglaube 
Otto Semmelroth SJ, Frankfurt 

Der einigermaßen unbeschwert christlich Glaubende wird geneigt sein, 
schnell das •und" in der Überschrift des Beitrages abzulehnen. Entweder 
glauben wir christlich an die Schöpfung: dann aber ist die Welt nicht gott- 
los, sondern setzt Gott und sein schöpferisches Wirken voraus. Oder aber 
wir betrachten die Welt unter jeder Rücksicht nur als sie selbst und so als 
gottlos: dann aber bekennen wir nicht mehr den christlichen Schöpfungs- 
glauben mit all dem, was der in dieser Welt so verlorene und bedrohte 
Mensch an Geliebtheit und Geborgenheit vertrauensvoll festhalten darf. 
Für viele heute mag die zweite Position kein großes Problem sein. Ist ihnen 
doch die Welt heimisch geworden; sind sie doch von der mehr und mehr 
gelichteten und doch immer noch geheimnisvollen Welt so fasziniert, daß 
sie den Verzicht auf die persönliche Liebe eines überweltlichen Du ver- 
schmerzen zu können meinen. 

Was aber heißt eigentlich gottlos? Heißt •gottlose Welt" die Masse der 
Menschen, die einer von Gott geschaffenen - also nicht gottlosen - Welt so 
gegenüberstehen, als wenn es keinen Gott gäbe, ihn leugnen oder wenig- 
stens ignorieren? Oder meint •gottlos" die tatsächliche Abwesenheit, das 
Fehlen Gottes im Gegensatz zum christlichen Schöpfungsglauben? Oder 
aber ist mit der Gottlosigkeit unseres Beitrags weder das eine noch das 
andere gemeint, sondern nur die Ablehnung von Gottesbildern mensch- 
lich-allzumenschlicher Art, die mehr Gotteslästerung sind als wahrhafti- 




