Die ,gottlose” Welt und der christliche Schopfungsglaube 169

Aber nur dann, wenn der Mensch seine ganze Kraft fiir das einsetzt, was
Gott mit der Welt vorhat, wenn er den Nachsten vollkommen liebt und
mit dem Einsatz seines Lebens fiir die Einheit der Menschen in der Liebe
bemiiht ist (was den Stellenwert des ausdricklichen Gebetes und des un-
mittelbaren Kultes nicht herabsetzt, sondern erst recht fordert), gibt er nach
seiner Meinung , Gott allein“ die Ehre. Nur in einer Schopfung, die — durch
die Mitwirkung des Menschen — Gottes Macht und Herrlichkeit und Liebe
vollkommen widerstrahlt, ist fiir ihn Gott ,alles und in allem® (1 Kor 15,
28). Erst eine in der Liebe vollendete Menschheit weif}, daBl ,Gott allein®
nicht nur ihre Seligkeit gewirkt hat, sondern ihre Seligkeit ist.

Die ,,gottlose Welt
und der christliche Schpfungsglaube

Otto Semmelroth SJ, Frankfurt

Der einigermaflen unbeschwert christlich Glaubende wird geneigt sein,
schnell das ,und“ in der Ubersdhrift des Beitrages abzulehnen. Entweder
glauben wir christlich an die Schopfung: dann aber ist die Welt nicht gott-
los, sondern setzt Gott und sein schopferisches Wirken voraus. Oder aber
wir betrachten die Welt unter jeder Riicksicht nur als sie selbst und so als
gottlos: dann aber bekennen wir nicht mehr den christlichen Schopfungs-
glauben mit all dem, was der in dieser Welt so verlorene und bedrohte
Mensch an Geliebtheit und Geborgenheit vertrauensvoll festhalten darf.
Fiir viele heute mag die zweite Position kein grofes Problem sein. Ist ihnen
doch die Welt heimisch geworden; sind sie doch von der mehr und mehr
gelichteten und doch immer noch geheimnisvollen Welt so fasziniert, dafl
sie den Verzicht auf die personliche Liebe eines iberweltlichen Du ver-
schmerzen zu kénnen meinen.

Was aber heifit eigentlich gottlos? Heifit ,gottlose Welt* die Masse der
Menschen, die einer von Gott geschaffenen — also nicht gottlosen — Welt so
gegenuberstehen, als wenn es keinen Gott gébe, ihn leugnen oder wenig-
stens ignorieren? Oder meint ,gottlos“ die tatsichliche Abwesenheit, das
Fehlen Gottes im Gegensatz zum christlichen Schopfungsglauben? Oder
aber ist mit der Gottlosigkeit unseres Beitrags weder das eine noch das
andere gemeint, sondern nur die Ablehnung von Gottesbildern mensch-
lich-allzumenschlicher Art, die mehr Gotteslasterung sind als wahrhafti-



Otto Semmelroth 170

ger, wenn auch notwendig unvollstindiger Ausdruck dessen, was Gott ist?
Oder ist schliefllich weder Leugnung von Gottes Existenz noch ein Nichts-
zu-tun-haben der Welt mit Gott gemeint, sondern nur jene fordernde
und beachtet-werden-wollende Eigengiltigkeit der Welt, die in ihrer
Eigengesetzlichkeit Ausdruck des gottlichen Schopferwillens ist und da-
durch weder gottlos noch eigentlich géttlich ist, die ganz Welt ist und doch
gerade darin Anruf Gottes?

Diese Vieldeutigkeit des Wortes ,gottlos“ lenkt unsere Aufmerksamkeit
auf eine Eigenschaft der heutigen Theologie, die sie fiir viele schockierend,
fiir andere faszinierend, fiir die meisten aber weithin mifiverstindlich
macht - wenn sie sich nicht die geduldige und wohlwollende Miithe machen,
zu fragen, was denn eigentlich gesagt werden soll.

I. Die Sprachweise der heutigen Theologie

1. Betrachten wir zunichst die eben genannte Eigenart heutigen Theologi-
sierens etwas genauer. Die heutige Theologie wirkt nicht nur auf viele
schockierend; sie will vielmehr schockieren. Sie gebraucht absichtlich glau-
benswidrig klingende Begriffe. Sie redet etwa von der Religionslosigkeit
des christlichen Glaubens und seiner Verkiindigung. Sie spricht so, als
miisse die Welt und die dhristliche Existenz in ihr entsakralisiert werden.
Sie bekennt sich zu einem , Atheismus®“, wie wenn sie alles in Frage stellen
wollte, was frither als Ausgangspunkt und eigentlichster Aufgabenbereich
der Theologie angesehen wurde. Es ist nicht leicht, fiir diese neuartige, der
fritheren scharf widersprechende Sprache eine Erklarung zu finden, die
den Theologen, die sie gebrauchen, nicht Unrecht tut. Auf den ersten Blick
kommt der Verdacht des modischen Redens auf; man scheint sich etwas
darauf zugute zu tun, dafl die Theologie nicht weniger als die Philosophie
ihren Fachjargon hat, der dem Leser oder Horer zunichst einmal Miihe
macht, aber dabei das heilsame Ziel verfolgt, zum eigenen Mitphilosophie-
ren oder Mittheologisieren anzuregen. Wenn dies der einzige Sinn und
Zweck solcher fremdartiger Terminologie wire, dann miifite man sich
fragen, ob der Nachteil der Beunruhigung und Verunsicherung jener Men-
schen, die mit diesen Begriffen bisher das genaue Gegenteil von dem ver-
bunden haben, was jetzt vielleicht damit gemeint ist, nicht grofer sei als
der Vorteil des Wachriittelns von Geistern, die sich bisher viel zu wenig mit
den Wahrheiten des Glaubens befafiten. Nichts gegen eine lebensweckende
Verunsicherung derer, die mit ihrem Glaubensverstindnis tatsichlich in
einer Sicherheit lebten, die der Wirklichkeit nicht entspricht und dann von
einem plotzlich hereinbrechenden Unsicherwerden in einer Weise gefahr-
det werden, die hitte vermieden werden konnen, wenn das Verstindnis



Die ,gottlose” Welt und der christliche Schopfungsglaube 171

fiir das Suchen und immer tiefere Finden als Aufgabe auch des Glaubens
rechtzeitig lebendig geworden wire. Ob es aber gut ist, solche Verunsiche-
rung mit jener Schocktherapie erreichen zu wollen, die heute im Schwang
ist, mag dahingestellt sein.

Bei vielen Theologen, die solche schockierenden Begriffe gern gebrauchen,
geschieht es allerdings in der guten Absicht, darauf aufmerksam zu machen,
dafl die Anwendung bestimmter alter Begriffe die Wahrheit und das Leben
des Glaubens gefihrden — den eigenen Glauben, der sich mit seinen eigenen
Begriffen einer Welt konfrontiert sieht, die mit diesen Worten nichts mehr
anfangen kann oder gar etwas ganz anderes, als was ihre christlichen Spre-
cher meinen, mit ihnen verbindet; und damit ist auch die Glaubenssuche
derjenigen gefihrdet, die bei einer entsprechenderen Ausdrucksgestalt des
Christentums es leichter annehmen konnten.

2. Wir beobachten aber heute schon gegenlaufige Bewegungen in der Ge-
dankenwelt und Ausdrucksweise der kurz skizzierten Theologie. Gerade
diese Beobachtung bestitigt den Eindruck, daf es sich hier nicht um End-
giltiges handelt, auch nicht handeln will. Die Anwendung von Worten
wie Atheismus als christliche Weise des Glaubens an Gott, Gottlosigkeit
als Kennzeichnung christlicher Weltbetrachtung, Religionslosigkeit als
christliche Weise von Religiositit — um nur ein paar Beispiele zu nennen,
erweist sich als Antithese gegen die These des tiberlieferten theologischen
Begriffssystems, um die Wahrheit in einer echten Synthese zu finden. Die
Synthese selbst wird zunéchst nicht — vielleicht mufl man sagen: noch nicht
— formuliert; man ist in Sorge, eine solche Synthese konne leicht zur Mei-
nung verfihren, man habe damit die Wirklichkeit Gottes und seines Heils-
wirkens eindeutig erfafit, und verfehle eben so den Weg zur Wahrheit. Wer
sich aber in der Anwendung schockierender theologischer Aussagen gefallt,
muf sich seinerseits davor hiiten, so in seine antithetischen Aussagen ver-
liebt zu sein, dafl sie nicht mehr offen bleiben fiir eine Synthese, die nur in
der Bereitschaft gefunden werden kann, These und Antithese gegenseitig
Zu erganzen.

3. Es seien ein paar exemplarische Hinweise auf die im Sprachgewand mo-
derner Theologie sich manifestierende Gegenlaufigkeit gegeben. Gemeint
ist damit dies: im Gesamtbereich heutiger Theologie erweist sich nicht im-
mer nur die eine, von einem bestimmten Namen oder Schlagwort gekenn-
zeichnete, sondern sehr oft auch die gegenteilige Richtung als mafigebend;
das stellt uns vor die Aufgabe, beide Richtungen zum sachgerechten Aus-
gleich zu bringen. So stehen wir etwa vor dem Phénomen, daff die Theo-
logie unserer Tage in einem nicht immer unverdachtigen Ubereifer fiir eine
Hinwendung zur Welt plidiert, eine Theologie des Aufgehens Gottes in
der Welt betreibt, im Gegensatz oder als Korrektur zur weltfeindlichen



Otto Semmelroth 172

Haltung, die die frithere Kirche und ihre Theologie bestimmt haben soll.
Zugleich aber spricht man in gegenldufiger Richtung von Gottlosigkeit der
Welt, was dem glaubenden Christen als Gegensatz zum vorher Gesagten
erscheinen mufl. Zur Behauptung der Gottlosigkeit der Welt scheint es
gegenlaufig zu sein, wenn man im Zuge einer — wie man es genannt hat —
» Theologie der Genetive“ von der Theologie der Welt, der Theologie der
Sékularisation, der Theologie der Revolution und so weiter spricht. Wo
Welt, Sdkularisation, Revolution Gegenstand von Theologie sein kann,
wird doch deren Gottlosigkeit sofort wieder in Frage gestellt. Oder: Man
spricht davon, dafl Gott in der Welt keine Funktion habe; man betrachtet
die Welt als einen Bereich, in dem Gottes Anwesenheit, Handeln und Not-
wendigkeit nicht angezeigt werden konne. Gleichzeitig aber beweisen an-
dere Theologen, dafl das Erschaffen der Welt durch Gott zwar nicht nach
Art eines kategorial angebbaren, von auflen kommenden wirkursachlichen
Eingreifens Gottes, sondern immanent und transzendental verstanden
werden miisse, und eben darum sei der Welt ein Sich-Entwidckeln, in Kraft
des wie ein inneres Prinzip in dieser Welt wirkenden Gottes zu eigen: Goit
hat demnach durchaus eine Funktion in dieser Welt. Ein weiteres Beispiel:
Der Integralismus, der die innerweltlichen Sach- und Kulturbereiche un-
mittelbar nach Normen des Glaubens zu regeln suchte und der Kirche kraft
ihrer Glaubensautoritit eine direkte Weisungsbefugnis in diesen inner-
weltlichen Sachbereichen zuschrieb, ist theologisch und kirchenamtlich durch
die Verlautbarungen des Zweiten Vatikanischen Konzils (in der Pastoral-
konstitution ,Gaudium et Spes“) iiberwunden. Gleichzeitig bietet man je-
doch eine politische Theologie an, deren Vertreter sich zwar gegen einen
neuen Integralismus und eine theologische Politik verwahren, die aber un-
libersehbar die Gefahr in sich birgt, das theologisch notwendige Gemein-
schaftsengagement der Kirche und der Christen so ins Politische hinein zu
konkretisieren, daf} ein neuer Integralismus entsteht.

II. Der christliche Schopfungsglaube

Bevor wir das Gesagte auf unser Thema anwenden, zunichst noch einige
Bemerkungen zum dchristlichen Schopfungsglauben. Es kann hier nicht um
eine Gesamtdarstellung dessen gehen, was der christliche Schépfungsglaube
beinhaltet. Es sollen vielmehr gewisse Ziige unseres menschlichen Verhal-
tens inmitten der Welt aufgezeigt werden, die vom Glauben an Gott als
Schépfer dieser Welt her bestimmt werden.

1. Bei der Kennzeichnung des Glaubens pflegt man zwei Gesichtspunkte zu
unterscheiden, die zwar beide zur Wirklichkeit des Glaubens gehoren, aber
doch voneinander unterschiedene Momente der einen Glaubenswirklich-



Die ,gottlose“ Welt und der dhristliche Schopfungsglaube 173

keit sind. Das eine nennt man die Fides qua creditur (gleich Glaube, in dem
man glaubt). Das ist die Haltung und die Tat, in der sich der Mensch dem
sich offenbarenden Gott 6ffnet in der Bereitschaft aufzunehmen, was immer
Gott mitteile. Das andere heifit Fides quae creditur (= Glaube, den man
glaubt); es ist der in Worten, Sdtzen und Handlungen ausdriickbare Inhalt,
der den Menschen durch Gottes Offenbarung kundgetan worden ist. Wenn
wir vom christlichen Schopfungsglauben sprechen, geht es um beides: In-
sofern es Schopfungsglaube ist, handelt es sich um den Inhalt dessen, was
Gottes Offenbarung uns iiber die Erschaffung der Welt mitgeteilt hat; inso-
fern es Schopfungsglaube ist, meint er die von diesem Glaubensinhalt her
gepriagte Haltung des Menschen gegeniiber der geschaffenen Welt und
gegeniiber Gott als ihrem Schopfer. Aber hier mufl noch genauer gesagt
werden, was in unserem Zusammenhang vor allem im glaubenden Blick
stehen mufl. So viel Sachliches ndmlich von der Fides quae creditur, dem
Glaubensinhalt als Fille dessen, was Gott in seinem Heilswirken geschenkt
hat, zu sagen ist, in allem muf} doch Gott als Subjekt, als Mitte aller Aus-
sagen gesehen werden. So geht es im Schopfungsglauben nicht eigentlich
um Kosmologie oder Kosmogonie, das heiflt um Auskunft iiber Wesen,
Herkunft und Entwicklung der Welt. Es geht im christlichen Schopfungs-
glauben um das, was Gott getan und was er iber dieses sein Wirken offen-
bart hat; aber eben ein Wirken, in dem er sich selbst geoffenbart hat und
dessen Kenntnis zugleich und zuerst Kenntnis von Gott ist. Und es geht im
Schopfungsglauben um den Menschen; denn das Wirken des schaffenden
Gottes meint den Menschen, den Gott seiner Welt als Sinnmitte eingeschaf-
fen hat mit der Aufgabe, diesen, der Welt von Gott eingestifteten Sinn als
personales Bild Gottes zu leben, ausdriicklich zu machen, existentiell zu
vollziehen.
2. Vorhin wurde gesagt, daf} die christliche Schépfungslehre threm Sinn
nach nicht Kosmologie oder Kosmogonie sei, es ihr also nicht darum gehe,
die Welt so zu erkldren und zu besprechen, wie es die Philosophie oder die
Naturwissenschaft tut, sondern dafl sie Theologie sei, also Aussage iiber
Gott in seinem Verhiltnis zur Welt; aber das heifit nicht, dafl der christ-
liche Schopfungsglaube seinen Blick nicht auf die Welt als Lebens- und
Wirkraum des Menschen richte. Er lehrt, daf} die Welt, wie wir sie um uns
herum und in uns erfahren, bis in ihre tiefsten Tiefen auf Gott bezogen
und von ihm getragen sei. Dieses Bezogensein ist nicht etwas, das der Welt
irgendwie dufierlich anhaftet und von dem man absehen konnte, wenn man
mit der Welt umgeht. So ndmlich wiirde man die Welt nicht mehr als das
sehen, was sie ist, ihr selbst also nicht mehr gerecht werden.

Dieses Glaubenswissen von der Welt als auf Gott bezogene Wirklichkeit
enthalt natiirlich auch eine Aussage iiber Gott. Denn wir sagen ja nicht nur,



Otto Semmelroth 174

daf die Welt irgendwie auf Gott bezogen sei. Bezogensein hat immer einen
Inhalt. Die Welt ist auf Gott bezogen, insofern sie von ihm geschaffen ist,
sich ihm verdankt. Darin liegt das eigene Gewicht der Schépfungs-
aussage. Sie spricht nicht nur von einer Ursache, die am Grund der Welt
steht, sondern verkiindet die Herkunft der Welt aus dem personalen, lie-
benden Sich-Mitteilen des unendlichen Gottes, wie es das Erste Vatikani-
sche Konzil lehrt: ,Der allein wahre Gott schuf aus seiner Giite und mit
allméchtiger Kraft, nicht um seine Seligkeit zu mehren noch um sich Voll-
kommenheit zu erwerben, sondern um seine Vollkommenheit zu mani-
festieren durch Giiter, die er den Geschépfen mitteilt, in freiestem Willens-
entschlu zu Beginn der Zeit aus Nichts die Schépfung“ (N.-R. 191). Die
christliche Glaubensaussage von der Schépfung ist also nicht blof sachliche
Belehrung iiber das Woher der Welt, sie ist keine Vermehrung des mensch-
lichen Wissens {iber Entwicklung und Ursprung der Welt; das zu finden
ist Sache der Naturwissenschaft und der Philosophie. Gottes Offenbarung
wahrt gewissermafien das Subsidiaritétsprinzip. Was die Philosophie und
erst recht die Naturwissenschaft nicht leisten konnen, offenbart uns Gottes
Wort zur Schépfung. Es sagt uns, dafl die Welt, die uns so bedrohend und
unpersonlich-anonym umgibt, Gottes Gabe an uns ist, und zwar keine
Gabe, die wir Gott aus der Hand nehmen kénnen, sondern eine, in der er
selbst immer schenkend und wirkend anwesend bleibt. Uns weltverhafteten
Menschen wird Gottes Wort so zugesprochen, wie ein liebend schenkender
Mensch seine Festgabe iiberreicht, nicht einfach sachlich, sondern indem er
das Geben mit dem Wort seiner Liebe begleitet, deutet und damit perso-
nalisiert. Deshalb ist es uns ja auch nicht genug, daf wir ,aus den geschaf-
fenen Dingen Gott als Prinzip und Sinnziel aller Dinge mit dem natiir-
lichen Licht der Vernunft erkennen konnen“ (N.-R. 31). Diese im Ersten
Vatikanischen Konzil definierte Aussage verbietet uns zwar, die Méglich-
keit natiirlicher Gotteserkenntnis zu leugnen, nicht aber, zu sagen, daf} uns
das nicht genug ist. Der christliche Schépfungsglaube bekennt, daff uns mit
dem schopferischen Tun Gottes zugleich Gottes Wort zugesprochen wird,
durch das sich das Werk seines Schaffens als Gabe seiner Liebe ausweist.
Das Ausgerichtetsein der von Gott geschaffenen Welt auf den Menschen
hin kann tibrigens von den Erkenntnissen der Naturwissenschaft iiber die
Evolution der Welt aus kleinstem Uranfang zu ihrer heutigen Gestalt -
ich will nicht sagen bestatigt (sagt doch die Naturwissenschaft nichts tiber
das in der Tiefe verborgene Sinnziel der durch Beobachtung erforschten
Welt), aber doch — nicht nur nicht in Frage gestellt werden, sondern in ihnen
sogar eine Entsprechung finden. Evolution bedeutet nimlich eine innere
Dynamik der Welt auf den Menschen hin, eine Dynamik, die von der sie
wesentlich iibersteigenden Kraft Gottes in der Welt getragen wird und die



Die ,gottlose” Welt und der christliche Schipfungsglaube 175

von daher auch zu Selbstiibersteigungen wesentlicher und nicht nur gra-
dueller Art, bis zur menschlich personalen Stufe, befihigt ist. Hier kann der
Glaube so etwas wie einen empirischen Niederschlag des personalen Cha-
rakters der Schopfung wahrnehmen. Das Sinnziel der Entwicklung der
Welt ist der personale Mensch, der Gott als sein Bild und Gleichnis gegen-
iibersteht, als Gottes ver-antwortlicher, antworten-miissender Partner. Fiir
diesen Menschen ist die Welt nicht nur Wurzelgrund, aus dem er ins Da-
sein getreten ist, sondern zugleich Aussage, Zusage Gottes, dessen Wei-
sung fiir sein innerweltliches Handeln er in den Strukturen und Maéglich-
keiten der Welt selbst aufzusuchen und abzulesen hat.

II1. Gottlose Welt?

Damit aber wird die Frage erst recht brennend, ob wir nicht doch die Aus-
sage von der Gottlosigkeit der Welt schlicht und einfach ablehnen miissen
oder aber in welchem Sinn sie allenfalls eine gewisse Berechtigung haben
kann, ohne dafl dadurch die Sinnmitte des christlichen Schépfungsglaubens
angetastet wird.

1. Es gibt tatsidchlich einen, allerdings unter dem Vordergrund des alltig-
lichen Wortgebrauchs verborgenen christlichen Sinn der Aussage von der
gottlosen Welt. Ja, heute bemiihen sich die Theologen geradezu um den
Nachweis, dafl es gerade der christliche Glaube selbst war, der in seinem
urspriinglichen Anliegen fiir ein gottloses oder sdkularisiertes Weltver-
stindnis gesorgt hat. Um das damit Gemeinte voll zu erkennen, mufl man
allerdings die Aussage von der gottlosen Welt durch ihre Umkehrung er-
ginzen, nimlich durch die zunichst ebenso schockierende Aussage vom
weltlosen Gott. Dem Mifiverstindnis ausgesetzt sind beide Aussagen. Es
kann ebenso glaubenswidrig sein, wenn man sagt: die Welt sei gottlos, wie
wenn man sagt: Gott sei weltlos. Aber beides konnte helfen, die Wirklich-
keit Gottes von Belastungen zu befreien, die aus allzu menschlichen Vor-
stellungen kommen. Es kann also Hilfe sein, den Glauben an Gott wieder
in unserem so weltbestimmten, technischen, rationalen Empfinden heimisch
zu machen.

a. In zweifacher Weise hat Christi Offenbarung tatsichlich auch unser Got-
tes- und unser Weltbild ,erlost“, da sie uns die Welt ,gottlos“ und Gott
irgendwie ,weltlos“ sehen 1dfit. Der schon in den iltesten Glaubens-
bekenntnissen ausgesprochene Glaube an den einen Gott, den Schopfer
aller sichtbaren und unsichtbaren Dinge, hat zunachst einmal die Mensch-
heit von der Furcht vor einer Welt befreit, in deren Schlupfwinkel Gotter
oder gottlich-ddmonische Méchte lauern, deren Unwillen man nicht reizen
darf, indem man sie beleidigt oder auch indem man sie durch unvorsichtiges



Otto Semmelroth 176

Sich-freuen tiber sein Gliick herausfordert. Gewif} kennt auch das Neue
Testament ,Maichte und Gewalten“, die gerade nicht wie innerweltliche
Ursachen registriert und dingfest gemacht werden kénnen, sondern die in
der nicht-menschlichen Natur und in den Ereignissen und Institutionen
der Geschichte, ja auch im religiosen Bereich und im Leben der Kirche wir-
ken, wie Heinrich Schlier dargelegt hat (,Machte und Gewalten im Neuen
Testament“). Aber der Glaube an diese Miachte und Gewalten wird nicht
verkiindigt, damit man von ihnen fasziniert oder durch sie verdngstigt
werde. Wohl wird zur Wachsamkeit im Hinblick auf ihre unheilvolle Ver-
suchung gemahnt (1 Petr 5,8). Aber das geschieht gerade aus dem Ver-
trauen, in dem wir alle Angst vor diesen Michten ablegen konnen in der
Kraft des erlosenden, auch diese Machte iiberwindenden Wirkens Christi.
Er kam in diese Welt, um sie von der Herrschaft solcher Machte und die
Menschen von der Furcht zu befreien. Im Brief an die Kolosser (2, 15) heifdt
es: Gott habe ,die Machte und Gewalten entwaffnet, sie 6ffentlich an den
Pranger gestellt und in ithm (Christus) {iber sie triumphiert®, so daff wir
»mit Christus den Weltelementen abgestorben sind“. Der Brief an die
Epheser (6,12) mahnt zwar: ,Unser Kampf geht nicht gegen Blut und
Fleisch, sondern gegen die Machte, gegen die Gewalten, gegen die Welt-
beherrscher dieser Finsternis, gegen die bosen Geister in den Himmels-
hohen®. Aber eben dieser Kampf ist bestimmt von der Zuversicht auf die
sieghafte Uberlegenheit Christi, wie der gleiche Epheserbrief (1,19-21)
betont: ,eine Macht, die Gott an Christus entfaltet, . . . hoch erhoben iiber
jegliche Herrschaft und Macht und Gewalt und Hoheit“. In diesem Sinne
einer Entvolkerung der Welt von Géttern im heidnischen Sinn und einer
Entmachtung ddmonischer Gewalten durch den Erlosungssieg Christi bietet
der christliche Glaube selbst also eine gottlose Welt.
Im Laufe der kirchlichen Glaubensgeschichte war es schwierig, das Wach-
sen des naturwissenschaftlichen Erkennens und der technischen Meisterung
der Welt mit seiner weltentgéttlichenden Wirkung als Hilfe zum besseren
Verstandnis des christlichen Schopfungsglaubens zu erkennen und anzu-
erkennen. Hier wuchs eine Emanzipation des Menschen, die von vielen
Glaubigen und kirchlichen Autorititen nicht als Befreiung betrachtet,
sondern als Gefdhrdung des Glaubens verdichtigt und deshalb zurtick-
gedringt wurde; Naturwissenschaft und Technik blieben weithin denen
iberlassen, die von solchen Hemmungen nichts wufiten. Tatsachlich ent-
sprach diese Emanzipation durchaus der christlichen Botschaft, und man
hitte sie jubelnd begriifien diirfen — was man natiirlich nachtriglich leichter
sagen als in der historischen Situation selbst tun kann.

Die Menschen fritherer Zeiten meinten dem, was ste an Bedrohung aus
der Natur erfuhren, mit Hilfe des Gebetes um Gottes allmichtiges und



Die ,gottlose” Welt und der christliche Schipfungsglaube 177

wunderbares Eingreifen entgehen zu konnen. Heute weiff auch der gliu-
bige Mensch Rettung und Nichtrettung als Wirkung natiirlicher, innerwelt-
licher Krifte zu erkldren, und deren Meisterung hat er in die eigene, vom
technischen Erkennen geleitete Hand zu nehmen gelernt. Es hat also eine
Entgéttlichung der Welt stattgefunden, die ihr gutes Recht hat. Die Ent-
deckung, dafl Gott keine innerweltliche Ursache neben anderen ist oder gar
iiber den empirisch greifbaren und technisch zu meisternden weltlichen
Ursachen, diese beherrschend, steht, heiflit aber nicht, dafl Gott tiber-
haupt nicht ursdchlich, schopferisch mit diesen Ereignissen und Kriften
der Welt zu tun habe, oder dafl er durch die naturwissenschaftlichen Ent-
deckungen und technischen Meisterungen entthront und abgel6st sei.

b) Die wahre, recht verstandene Entgéttlichung der Welt muf} zugleich als
recht verstandene Entweltlichung Gottes gesehen werden. Gerade heute
macht eine unterlassene Entweltlichung des Gottesbildes, eine zu welt-
hafte Sicht Gottes vielen Menschen den Glauben an Gott schwerer, als es
bei einer rechtzeitigen und begriindeten — nun, nennen wir das Wort
ruhig — Entmythologisierung Gottes notig wire.

Was heifit Entweltlichung Gottes? Wie sieht der weltlose Gott aus?
Schon die Formulierung der Frage zeigt, daf} es sich hier um eine geradezu
paradoxe Angelegenheit handelt. Sprechen wir nimlich vom Gottesbild
oder machen wir uns eine Vorstellung von Gott, sind wir schon nicht mehr
im weltlosen Bereich. Ein Bild ist ein Stiick Welt, und eine Vorstellung
»stellt immer ,etwas vor®, ist also gegenstindlich und damit welthaft. Das
ist die Gegensitzlichkeit, die allem Sich-Offenbaren Gottes innewohnt: Er
will sich offenbaren und kann das eigentlich nur auf Kosten seiner selbst;
denn er offenbart sich ja uns, das heif}t leibhaftigen, weltgebundenen Men-
schen. Offenbarung heifit, uns Menschen einen Zugang zu Gott verschaffen.
Um sich zu offenbaren, muf} Gott also die ihm wesenseigene Uberweltlich-
keit aufgeben und in kategorial erfaflbare und aussagbare und damit
gegenstindliche und begrenzte Vorstellungen, in Weltlichkeit, sich ein-
grenzen, in der wir Menschen allein Zugang zu den Inhalten, Objekten,
Gegenstinden unseres Erkennens und Liebens gewinnen kénnen. Alle
Gottesoffenbarung ist nur méglich, indem sich Gott verhiillt: in Welthaftig-
keit, in Leibhaftigkeit, in begriffliche Worthaftigkeit hinein. Das Neue
Testament nennt Gottes Offenbarung gerade in ihrem Héhepunkt, der
Menschwerdung Gottes in Jesus Christus, eine Kenosis, Entduflerung, Ent-
leerung (Phil 2,7).
¢) Wenn das aber so ist, wird man fragen, ob wir denn wirklich das Recht
oder gar die Pflicht haben, uns um eine Entweltlichung, um eine weltlose
Gottesvorstellung zu bemiihen, dhnlich wie wir von einer gottlosen Welt
als Gegenstand unseres Bemiihens um eine christliche Weltsicht gesprochen



Otto Semmelroth 178

haben. Wo doch in Wahrheit Gott selbst in seiner Wort- und Werkoffen-
barung, deren absoluter Hohepunkt Jesus Christus ist, sich verweltlicht hat,
in unsere Welt eingegangen ist.

Hier hat Gott selbst dem puristischen Bemiihen um christlichen , Atheis-
mus“ und um Weltlosigkeit Gottes eine Grenze gesetzt. Die von Gott in
Jesus Christus gesetzte Heilsordnung will nicht jenen Perfektionismus, der
auf du-haften Umgang mit Gott verzichtet, weil keine menschliche Anrede
Gott wirklich so treffen kann, wie er in sich ist. Gott selbst hat uns im Wort
seiner Offenbarung und in seinem menschgewordenen Sohn Jesus Christus
zum Leben auf Du und Du mit sich eingeladen und 148t uns wagen zu spre-
chen: Vater unser, als wire er ein Teil dieser Welt, Vater neben oder iiber
menschlichen Vitern, Schopfer neben innerweltlichen Ursachen.

Und doch bleibt das Sich-Ausstrecken nach Gott, als weltloser Wirklich-
keit eine Aufgabe. Wenigstens in dem Sinn, dafl wir uns bewuft sind, wie
sehr alle Aussagen menschlicher Sprache iiber Gott ihn in eine Welt ein-
grenzen, in der er zwar ist und wirkt und der er schaffend seine Spur, im
Menschen gar sein Bild eingestiftet hat, die aber niemals ihn selbst begrei-
fen 14Rt. Die Vorstellung, das Bild, die Spur bieten eine Ahnlichkeit, das
heiflit Ahnbarkeit Gottes. Und wenn uns der Gott unserer menschlichen,
wenn auch biblischen Sprache, ja wenn uns Gott, wie er in Jesus in mensch-
licher Begrenzung erschien, Anstof} bereitet, sollten wir wissen, dafl dieser
Anstofl eben von dem Bild- und Aussagegefafl kommt, in das er sich ent-
dufert hat. Um so mehr, als ja gerade wir Menschen selbst diesen Vorstel-
lungsbildern, in denen sich Gott uns gegeniiber offenbarend ausdriickt, eine
so verzerrte Gestalt geben. Denken wir doch an die Worte , Vater®, ,Herr®,
.Konig*, ,Schépfer und die verzerrte Verwirklichung, die Menschen der
Vaterschaft, dem Herren- und Kénigtum, dem schaffenden Wirken geben.
Allerdings ist gerade auch das Eingestindnis dieser Begrenztheit unserer
Sprache und unseres Denkens, die unserem Glauben an den unendlichen
Gott immer wieder vorgehalten wird, fiir den selbstbewufiten, sein Rech-
nen, Messen und Denken zum Kriterium aller Wirklichkeit machenden
Menschen von heute ein Argernis, dem er durch Unglauben zu entgehen
sucht.

Wir miissen also schon unsere Gottesaussagen in dem Bewufitsein zu
iibersteigen suchen, daf Gott in seinem Selbst kein Stiick Welt ist: dafl also
auch die Worte der Selbstoffenbarung Gottes nicht Gott selbst adaquat in
den Besitz unseres Geistes einfangen lassen; dafl man sogar, wenn man auf
Du und Du mit Gott, wie er in Jesus Christus Mensch geworden ist, umgeht
— und wie wichtig wére es doch, wenn wir wieder die Notwendigkeit dieses
je neuen Versuches, betend mit ihm umzugehen, sihen —, dafl man in die-
sem Umgang mit Jesus Christus doch auch immer noch einem gegeniiber-



Die ,gottlose” Welt und der christliche Schipfungsglaube 179

steht, der von sich gesagt hat: der Vater ist grofler als ich (Jo 14,28). Des-
halb wird unser glaubendes Reden und Denken iiber Gott und mit Gott die
Grenzen welthafter Vorstellungen zu transzendieren suchen miissen, wie
eine uralte theologische Tradition die positive Theologie mit der negativen
Theologie verband, um beide in der Theologie der Eminenz, des Uberbie-
tens zu tibersteigen. Und doch diirfen wir uns nicht das Recht nehmen las-
sen, das Gott selbst uns in der Offenbarung und Menschwerdung gegeben
hat: zu ihm Du zu sagen wie zu einem geliebten Menschen, ihn zu verkiin-
den, wie man von weltlichen Wirklichkeiten spricht, ihn zu bezengen, wie
man innermenschliche Erfahrungen bezeugt.

2. Wenn es aber so ist, dafl Gott nicht ein Teil der Welt ist und man in die-
sem Sinn die Welt gottlos und Gott weltlos nennen kann, dann kénnte
eine solche Botschaft doch noch einmal mit sich selbst im Widerspruch er-
scheinen. Denn dieselben Versuche, den christlichen Glanben sauber und
wahrheitsgemafl auszudriicken und zu verwirklichen, vertreten auch das
Programm, das unter dem Stichwort ,Entsakralisierung“ steht. Christlicher
Glaube brauche keine abgesonderten Sakralbereiche, in denen man Gott
kultisch begegne. Gott habe man in der Welt, in der horizontalen Dimen-
sion innerweltlichen Wirkens, im Dienst der Mitmenschlichkeit zu begeg-
nen. Durch die Menschwerdung in Jesus Christus habe Gott selbst die nach
oben gerichtete vertikale Richtung der Gottbegegnung in die horizontale
des innerweltlichen und mitmenschlichen Dienstes verlagert. Wenn aber
nun — so ist man versucht, solchen Programmen entgegenzuhalten — die
Welt gottlos zu betrachten ist und Gott weltlos, wie soll man dann in der
Welt Gott begegnen? Widerspricht das eine Programm nicht dem an-
deren?

Aber man wird auch hier zusehen miissen, wie das oft provokativ verkiin-
dete Programm der Entsakralisierung tatsichlich gemeint ist und was es an
Berechtigtem enthilt. Ist die Welt in dem Sinne gottlos und profan, dafl
man Gott nur in zeitlich und rdumlich ausgesparten sakralen Bereichen an-
treffen kann? Oder soll man gesonderte Bereiche ausdriicklicher Gottbegeg-
nung ablehnen, weil Gott in der Tiefe der Welt schépferisch anwesend ist,
so dafl im tiefsten die Welt eigentlich gar nicht profan ist? Oder mufl man
beide Positionen wieder einmal im Sowohl-als-Auch miteinander ver-
binden?

Wie wire eine solche Position zu skizzieren? Gott ist als Prinzip und
Sinnziel der Welt zwar nicht identisch mit der Welt. Gott ist auch nicht
wesenskonstitutives Lebensprinzip der Welt, wie etwa das geistige Lebens-
prinzip der Menschen, das wir die Seele zu nennen pflegen, zam Wesen des
Menschen gehort. Der unendliche Gott kann nicht Wesensteil einer sich ent-
wickelnden, also ihre eigene Begrenztheit transzendierenden Welt sein.



Otto Semmelroth 180

Das aber hebt nicht auf, dafl der schopferische Gott eben nicht eine Ursache
neben den innerweltlichen Wirkursachen ist, die wirken, indem sie von
auflen auf ein anderes einwirken. Man kann und darf Gott als Schépfer
nicht da und dort suchen, wann und wo innerweltliche Ursachen zu ver-
sagen scheinen.

Die rechte Vorstellung vom Schopfer der Welt erklart die Welt nicht in
dem Sinn als gottlos, als ob sie mit Gott und Gott mit ihr nichts zu tun
hitte; aber auch nicht, als ob man, um mit der Welt in ihren Sachberei-
chen richtig umzugehen, erst ein ausdriickliches Offenbarungswort Gottes
befragen miifite. Vielmehr mufl uns die Welt selbst sagen, wie wir richtig
mit ihr und ihren innerweltlichen Sachbereichen umzugehen haben. Die
in ihr festzustellenden Moglichkeiten und Ordnungsstrukturen nimlich
sind Sinnstrukturen, die den Menschen anrufen. Sie aber sind der Welt,
auch wenn sie sich entwickelt hat und weiterentwickelt, von Gott einge-
stiftet, der als innerstes Prinzip die Entwicklung der Welt trigt und még-
lich macht. Das aber heifit: Wer mit der Welt so umgeht, wic es ihre eige-
nen Sach- und Sinnstrukturen verlangen, ist eben darin Gott gehorsam.
In diesem Sinn also ist die Welt nicht gottlos oder profan. Und man
braucht, um Gott gehorsam zu sein, nicht die Welt und die Gemeinschaft
der Menschen in ihr zu verlassen — man darf es nicht einmal.

Wer aber bringt es schon fertig, in dieser Welt, in der Menschengemein-
schaft so zu dienen, daf er darin Gott als dem eigentlichen Dienstherrn
gehorsam ist? Daf er den in den Sinnstrukturen angebotenen Moglich-
keiten und geforderten Aufgaben Gottes Willen anzutreffen fdhig ist?
Gerade deshalb, weil die Menschen der Welt so zugewandt sind, daf sie
Gott und seinen Anruf in ihr nicht aufspiiren, hat Gott sich ja im Wort
seiner Offenbarung kundgetan und ist in Jesus Christus als Stiick dieser
Welt erschienen. Und weil die Menschen sich der in ihrer Weltverpflich-
tung verborgenen Forderung Gottes verschlielen und dadurch der Welt
den Charakter der Siinde aufpragen, hat Gott in Christus seinen Sohn als
Erléser der Menschen und der Welt hingegeben.

Das aber enthilt die Konsequenz, der wir uns nicht verschliefen diirfen:
dafl es eben doch notig ist, bestimmte Zeiten und Raume der ausdriicklichen
und im engeren Sinne gottesdienstlichen Begegnung mit Gott zu reservie-
ren. Nicht um zu behaupten, man kénne Gott nur dort, nicht aber in der
Welt und der Menschengemeinschafi antreffen, sondern um in program-
matisch-ausdriicklicher Weise, im besonderen Gebet und feiernden Gottes-
dienst das geistliche Gespiir fiir Gott zu gewinnen, mit dem man dann in
den Bereichen der Welt Gott aufspiiren kann, ohne ihre Eigengesetzlich-
keit zu leugnen oder in Frage zu stellen.





