
Die •gottlose" Welt und der christliche Schöpfungsglaube 169 

Aber nur dann, wenn der Mensch seine ganze Kraft für das einsetzt, was 
Gott mit der Welt vorhat, wenn er den Nächsten vollkommen liebt und 
mit dem Einsatz seines Lebens für die Einheit der Menschen in der Liebe 
bemüht ist (was den Stellenwert des ausdrücklichen Gebetes und des un- 
mittelbaren Kultes nicht herabsetzt, sondern erst recht fordert), gibt er nach 
seiner Meinung •Gott allein" die Ehre. Nur in einer Schöpfung, die - durch 
die Mitwirkung des Menschen - Gottes Macht und Herrlichkeit und Liebe 
vollkommen widerstrahlt, ist für ihn Gott •alles und in allem" (1 Kor 15, 
28). Erst eine in der Liebe vollendete Menschheit weiß, daß •Gott allein" 
nicht nur ihre Seligkeit gewirkt hat, sondern ihre Seligkeit ist. 

Die •gottlose" Welt 
und der christliche Schöpfungsglaube 
Otto Semmelroth SJ, Frankfurt 

Der einigermaßen unbeschwert christlich Glaubende wird geneigt sein, 
schnell das •und" in der Überschrift des Beitrages abzulehnen. Entweder 
glauben wir christlich an die Schöpfung: dann aber ist die Welt nicht gott- 
los, sondern setzt Gott und sein schöpferisches Wirken voraus. Oder aber 
wir betrachten die Welt unter jeder Rücksicht nur als sie selbst und so als 
gottlos: dann aber bekennen wir nicht mehr den christlichen Schöpfungs- 
glauben mit all dem, was der in dieser Welt so verlorene und bedrohte 
Mensch an Geliebtheit und Geborgenheit vertrauensvoll festhalten darf. 
Für viele heute mag die zweite Position kein großes Problem sein. Ist ihnen 
doch die Welt heimisch geworden; sind sie doch von der mehr und mehr 
gelichteten und doch immer noch geheimnisvollen Welt so fasziniert, daß 
sie den Verzicht auf die persönliche Liebe eines überweltlichen Du ver- 
schmerzen zu können meinen. 

Was aber heißt eigentlich gottlos? Heißt •gottlose Welt" die Masse der 
Menschen, die einer von Gott geschaffenen - also nicht gottlosen - Welt so 
gegenüberstehen, als wenn es keinen Gott gäbe, ihn leugnen oder wenig- 
stens ignorieren? Oder meint •gottlos" die tatsächliche Abwesenheit, das 
Fehlen Gottes im Gegensatz zum christlichen Schöpfungsglauben? Oder 
aber ist mit der Gottlosigkeit unseres Beitrags weder das eine noch das 
andere gemeint, sondern nur die Ablehnung von Gottesbildern mensch- 
lich-allzumenschlicher Art, die mehr Gotteslästerung sind als wahrhafti- 



Otto Semmelroth 170 

ger, wenn auch notwendig unvollständiger Ausdruck dessen, was Gott ist? 
Oder ist schließlich weder Leugnung von Gottes Existenz noch ein Nichts- 
zu-tun-haben der Welt mit Gott gemeint, sondern nur jene fordernde 
und beachtet-werden-wollende Eigengültigkeit der Welt, die in ihrer 
Eigengesetzlichkeit Ausdruck des göttlichen Schöpferwillens ist und da- 
durch weder gottlos noch eigentlich göttlich ist, die ganz Welt ist und doch 
gerade darin Anruf Gottes? 

Diese Vieldeutigkeit des Wortes •gottlos" lenkt unsere Aufmerksamkeit 
auf eine Eigenschaft der heutigen Theologie, die sie für viele schockierend, 
für andere faszinierend, für die meisten aber weithin mißverständlich 
macht - wenn sie sich nicht die geduldige und wohlwollende Mühe machen, 
zu fragen, was denn eigentlich gesagt werden soll. 

I. Die Sprachweise der heutigen Theologie 

1. Betrachten wir zunächst die eben genannte Eigenart heutigen Theologi- 
sierens etwas genauer. Die heutige Theologie wirkt nicht nur auf viele 
schockierend; sie will vielmehr schockieren. Sie gebraucht absichtlich glau- 
benswidrig klingende Begriffe. Sie redet etwa von der Religionslosigkeit 
des christlichen Glaubens und seiner Verkündigung. Sie spricht so, als 
müsse die Welt und die christliche Existenz in ihr entsakralisiert werden. 
Sie bekennt sich zu einem •Atheismus", wie wenn sie alles in Frage stellen 
wollte, was früher als Ausgangspunkt und eigentlichster Aufgabenbereich 
der Theologie angesehen wurde. Es ist nicht leicht, für diese neuartige, der 
früheren scharf widersprechende Sprache eine Erklärung zu finden, die 
den Theologen, die sie gebrauchen, nicht Unrecht tut. Auf den ersten Blick 
kommt der Verdacht des modischen Redens auf; man scheint sich etwas 
darauf zugute zu tun, daß die Theologie nicht weniger als die Philosophie 
ihren Fachjargon hat, der dem Leser oder Hörer zunächst einmal Mühe 
macht, aber dabei das heilsame Ziel verfolgt, zum eigenen Mitphilosophie- 
ren oder Mittheologisieren anzuregen. Wenn dies der einzige Sinn und 
Zweck solcher fremdartiger Terminologie wäre, dann müßte man sich 
fragen, ob der Nachteil der Beunruhigung und Verunsicherung jener Men- 
schen, die mit diesen Begriffen bisher das genaue Gegenteil von dem ver- 
bunden haben, was jetzt vielleicht damit gemeint ist, nicht größer sei als 
der Vorteil des Wachrüttelns von Geistern, die sich bisher viel zu wenig mit 
den Wahrheiten des Glaubens befaßten. Nichts gegen eine lebensweckende 
Verunsicherung derer, die mit ihrem Glaubensverständnis tatsächlich in 
einer Sicherheit lebten, die der Wirklichkeit nicht entspricht und dann von 
einem plötzlich hereinbrechenden Unsicherwerden in einer Weise gefähr- 
det werden, die hätte vermieden werden können, wenn das Verständnis 



Die •gottlose" Welt und der christliche Schöpfungsglaube 171 

für das Suchen und immer tiefere Finden als Aufgabe auch des Glaubens 
rechtzeitig lebendig geworden wäre. Ob es aber gut ist, solche Verunsiche- 
rung mit jener Schocktherapie erreichen zu wollen, die heute im Schwang 
ist, mag dahingestellt sein. 

Bei vielen Theologen, die solche schockierenden Begriffe gern gebrauchen, 
geschieht es allerdings in der guten Absicht, darauf aufmerksam zu machen, 
daß die Anwendung bestimmter alter Begriffe die Wahrheit und das Leben 
des Glaubens gefährden - den eigenen Glauben, der sich mit seinen eigenen 
Begriffen einer Welt konfrontiert sieht, die mit diesen Worten nichts mehr 
anfangen kann oder gar etwas ganz anderes, als was ihre christlichen Spre- 
cher meinen, mit ihnen verbindet; und damit ist auch die Glaubenssuche 
derjenigen gefährdet, die bei einer entsprechenderen Ausdrucksgestalt des 
Christentums es leichter annehmen könnten. 
2. Wir beobachten aber heute schon gegenläufige Bewegungen in der Ge- 
dankenwelt und Ausdrucksweise der kurz skizzierten Theologie. Gerade 
diese Beobachtung bestätigt den Eindruck, daß es sich hier nicht um End- 
gültiges handelt, auch nicht handeln will. Die Anwendung von Worten 
wie Atheismus als christliche Weise des Glaubens an Gott, Gottlosigkeit 
als Kennzeichnung christlicher Weltbetrachtung, Religionslosigkeit als 
christliche Weise von Religiosität - um nur ein paar Beispiele zu nennen, 
erweist sich als Antithese gegen die These des überlieferten theologischen 
Begriffssystems, um die Wahrheit in einer echten Synthese zu finden. Die 
Synthese selbst wird zunächst nicht - vielleicht muß man sagen: noch nicht 
- formuliert; man ist in Sorge, eine solche Synthese könne leicht zur Mei- 
nung verführen, man habe damit die Wirklichkeit Gottes und seines Heils- 
wirkens eindeutig erfaßt, und verfehle eben so den Weg zur Wahrheit. Wer 
sich aber in der Anwendung schockierender theologischer Aussagen gefällt, 
muß sich seinerseits davor hüten, so in seine antithetischen Aussagen ver- 
liebt zu sein, daß sie nicht mehr offen bleiben für eine Synthese, die nur in 
der Bereitschaft gefunden werden kann, These und Antithese gegenseitig 
zu ergänzen. 
3. Es seien ein paar exemplarische Hinweise auf die im Sprachgewand mo- 
derner Theologie sich manifestierende Gegenläufigkeit gegeben. Gemeint 
ist damit dies: im Gesamtbereich heutiger Theologie erweist sich nicht im- 
mer nur die eine, von einem bestimmten Namen oder Schlagwort gekenn- 
zeichnete, sondern sehr oft auch die gegenteilige Richtung als maßgebend; 
das stellt uns vor die Aufgabe, beide Richtungen zum sachgerechten Aus- 
gleich zu bringen. So stehen wir etwa vor dem Phänomen, daß die Theo- 
logie unserer Tage in einem nicht immer unverdächtigen Übereifer für eine 
Hinwendung zur Welt plädiert, eine Theologie des Aufgehens Gottes in 
der Welt betreibt, im Gegensatz oder als Korrektur zur weltfeindlichen 



Otto Semmelroth 172 

Haltung, die die frühere Kirche und ihre Theologie bestimmt haben soll. 
Zugleich aber spricht man in gegenläufiger Richtung von Gottlosigkeit der 
Welt, was dem glaubenden Christen als Gegensatz zum vorher Gesagten 
erscheinen muß. Zur Behauptung der Gottlosigkeit der Welt scheint es 
gegenläufig zu sein, wenn man im Zuge einer - wie man es genannt hat - 
•Theologie der Genetive" von der Theologie der Welt, der Theologie der 
Säkularisation, der Theologie der Revolution und so weiter spricht. Wo 
Welt, Säkularisation, Revolution Gegenstand von Theologie sein kann, 
wird doch deren Gottlosigkeit sofort wieder in Frage gestellt. Oder: Man 
spricht davon, daß Gott in der Welt keine Funktion habe; man betrachtet 
die Welt als einen Bereich, in dem Gottes Anwesenheit, Handeln und Not- 
wendigkeit nicht angezeigt werden könne. Gleichzeitig aber beweisen an- 
dere Theologen, daß das Erschaffen der Welt durch Gott zwar nicht nach 
Art eines kategorial angebbaren, von außen kommenden wirkursächlichen 
Eingreifens Gottes, sondern immanent und transzendental verstanden 
werden müsse, und eben darum sei der Welt ein Sic^-Entwickeln, in Kraft 
des wie ein inneres Prinzip in dieser Welt wirkenden Gottes zu eigen: Gott 
hat demnach durchaus eine Funktion in dieser Welt. Ein weiteres Beispiel: 
Der Integralismus, der die innerweltlichen Sach- und Kulturbereiche un- 
mittelbar nach Normen des Glaubens zu regeln suchte und der Kirche kraft 
ihrer Glaubensautorität eine direkte Weisungsbefugnis in diesen inner- 
weltlichen Sachbereichen zuschrieb, ist theologisch und kirchenamtlich durch 
die Verlautbarungen des Zweiten Vatikanischen Konzils (in der Pastoral- 
konstitution •Gaudium et Spes") überwunden. Gleichzeitig bietet man je- 
doch eine politische Theologie an, deren Vertreter sich zwar gegen einen 
neuen Integralismus und eine theologische Politik verwahren, die aber un- 
übersehbar die Gefahr in sich birgt, das theologisch notwendige Gemein- 
schaftsengagement der Kirche und der Christen so ins Politische hinein zu 
konkretisieren, daß ein neuer Integralismus entsteht. 

II. Der christliche Schöpfungsglaube 

Bevor wir das Gesagte auf unser Thema anwenden, zunächst noch einige 
Bemerkungen zum christlichen Schöpfungsglauben. Es kann hier nicht um 
eine Gesamtdarstellung dessen gehen, was der christliche Schöpfungsglaube 
beinhaltet. Es sollen vielmehr gewisse Züge unseres menschlichen Verhal- 
tens inmitten der Welt aufgezeigt werden, die vom Glauben an Gott als 
Schöpfer dieser Welt her bestimmt werden. 
1. Bei der Kennzeichnung des Glaubens pflegt man zwei Gesichtspunkte zu 
unterscheiden, die zwar beide zur Wirklichkeit des Glaubens gehören, aber 
doch voneinander unterschiedene Momente der einen Glaubenswirklich- 



Die •gottlose" Welt und der christliche Schöpfungsglaube 173 

keit sind. Das eine nennt man die Fides qua creditur (gleich Glaube, in dem 
man glaubt). Das ist die Haltung und die Tat, in der sich der Mensch dem 
sich offenbarenden Gott öffnet in der Bereitschaft aufzunehmen, was immer 
Gott mitteile. Das andere heißt Fides quae creditur (= Glaube, den man 
glaubt); es ist der in Worten, Sätzen und Handlungen ausdrückbare Inhalt, 
der den Menschen durch Gottes Offenbarung kundgetan worden ist. Wenn 
wir vom christlichen Schöpfungsglauben sprechen, geht es um beides: In- 
sofern es Schöpfungsglaube ist, handelt es sich um den Inhalt dessen, was 
Gottes Offenbarung uns über die Erschaffung der Welt mitgeteilt hat; inso- 
fern es SchöpfungsgZawfo ist, meint er die von diesem Glaubensinhalt her 
geprägte Haltung des Menschen gegenüber der geschaffenen Welt und 
gegenüber Gott als ihrem Schöpfer. Aber hier muß noch genauer gesagt 
werden, was in unserem Zusammenhang vor allem im glaubenden Blick 
stehen muß. So viel Sachliches nämlich von der Fides quae creditur, dem 
Glaubensinhalt als Fülle dessen, was Gott in seinem Heilswirken geschenkt 
hat, zu sagen ist, in allem muß doch Gott als Subjekt, als Mitte aller Aus- 
sagen gesehen werden. So geht es im Schöpfungsglauben nicht eigentlich 
um Kosmologie oder Kosmogonie, das heißt um Auskunft über Wesen, 
Herkunft und "Entwicklung der Welt. Es geht im christlichen Schöpfungs- 
glauben um das, was Gott getan und was er über dieses sein Wirken offen- 
bart hat; aber eben ein Wirken, in dem er sich selbst geoffenbart hat und 
dessen Kenntnis zugleich und zuerst Kenntnis von Gott ist. Und es geht im 
Schöpfungsglauben um den Menschen; denn das Wirken des schaffenden 
Gottes meint den Menschen, den Gott seiner Welt als Sinnmitte eingeschaf- 
fen hat mit der Aufgabe, diesen, der Welt von Gott eingestifteten Sinn als 
personales Bild Gottes zu leben, ausdrücklich zu machen, existentiell zu 
vollziehen. 
2. Vorhin wurde gesagt, daß die christliche Schöpfungslehre ihrem Sinn 
nach nicht Kosmologie oder Kosmogonie sei, es ihr also nicht darum gehe, 
die Welt so zu erklären und zu besprechen, wie es die Philosophie oder die 
Naturwissenschaft tut, sondern daß sie Theologie sei, also Aussage über 
Gott in seinem Verhältnis zur Welt; aber das heißt nicht, daß der christ- 
liche Schöpfungsglaube seinen Blick nicht auf die Welt als Lebens- und 
Wirkraum des Menschen richte. Er lehrt, daß die Welt, wie wir sie um uns 
herum und in uns erfahren, bis in ihre tiefsten Tiefen auf Gott bezogen 
und von ihm getragen sei. Dieses Bezogensein ist nicht etwas, das der Welt 
irgendwie äußerlich anhaftet und von dem man absehen könnte, wenn man 
mit der Welt umgeht. So nämlich würde man die Welt nicht mehr als das 
sehen, was sie ist, ihr selbst also nicht mehr gerecht werden. 

Dieses Glaubenswissen von der Welt als auf Gott bezogene Wirklichkeit 
enthält natürlich auch eine Aussage über Gott. Denn wir sagen ja nicht nur, 



Otto Semmelroth \ 74 

daß die Welt irgendwie auf Gott bezogen sei. Bezogensein hat immer einen 
Inhalt. Die Welt ist auf Gott bezogen, insofern sie von ihm geschaffen ist, 
sich ihm verdankt. Darin liegt das eigene Gewicht der Schöpfungs- 
aussage. Sie spricht nicht nur von einer Ursache, die am Grund der Welt 
steht, sondern verkündet die Herkunft der Welt aus dem personalen, lie- 
benden Sich-Mitteilen des unendlichen Gottes, wie es das Erste Vatikani- 
sche Konzil lehrt: •Der allein wahre Gott schuf aus seiner Güte und mit 
allmächtiger Kraft, nicht um seine Seligkeit zu mehren noch um sich Voll- 
kommenheit zu erwerben, sondern um seine Vollkommenheit zu mani- 
festieren durch Güter, die er den Geschöpfen mitteilt, in freiestem Willens- 
entschluß zu Beginn der Zeit aus Nichts die Schöpfung" (N.-R. 191). Die 
christliche Glaubensaussage von der Schöpfung ist also nicht bloß sachliche 
Belehrung über das Woher der Welt, sie ist keine Vermehrung des mensch- 
lichen Wissens über Entwicklung und Ursprung der Welt; das zu finden 
ist Sache der Naturwissenschaft und der Philosophie. Gottes Offenbarung 
wahrt gewissermaßen das Subsidiaritätsprinzip. Was die Philosophie und 
erst recht die Naturwissenschaft nicht leisten können, offenbart uns Gottes 
Wort zur Schöpfung. Es sagt uns, daß die Welt, die uns so bedrohend und 
unpersönlich-anonym umgibt, Gottes Gabe an uns ist, und zwar keine 
Gabe, die wir Gott aus der Hand nehmen können, sondern eine, in der er 
selbst immer schenkend und wirkend anwesend bleibt. Uns weltverhafteten 
Menschen wird Gottes Wort so zugesprochen, wie ein liebend schenkender 
Mensch seine Festgabe überreicht, nicht einfach sachlich, sondern indem er 
das Geben mit dem Wort seiner Liebe begleitet, deutet und damit perso- 
nalisiert. Deshalb ist es uns ja auch nicht genug, daß wir •aus den geschaf- 
fenen Dingen Gott als Prinzip und Sinnziel aller Dinge mit dem natür- 
lichen Licht der Vernunft erkennen können" (N.-R. 31). Diese im Ersten 
Vatikanischen Konzil definierte Aussage verbietet uns zwar, die Möglich- 
keit natürlicher Gotteserkenntnis zu leugnen, nicht aber, zu sagen, daß uns 
das nicht genug ist. Der christliche Schöpfungsglaube bekennt, daß uns mit 
dem schöpferischen Tun Gottes zugleich Gottes Wort zugesprochen wird, 
durch das sich das Werk seines Schaffens als Gabe seiner Liebe ausweist. 

Das Ausgerichtetsein der von Gott geschaffenen Welt auf den Menschen 
hin kann übrigens von den Erkenntnissen der Naturwissenschaft über die 
Evolution der Welt aus kleinstem Uranfang zu ihrer heutigen Gestalt - 
ich will nicht sagen bestätigt (sagt doch die Naturwissenschaft nichts über 
das in der Tiefe verborgene Sinnziel der durch Beobachtung erforschten 
Welt), aber doch - nicht nur nicht in Frage gestellt werden, sondern in ihnen 
sogar eine Entsprechung finden. Evolution bedeutet nämlich eine innere 
Dynamik der Welt auf den Menschen hin, eine Dynamik, die von der sie 
wesentlich übersteigenden Kraft Gottes in der Welt getragen wird und die 



Die •gottlose" Welt und der christliche Schöpfungsglaube 175 

von daher auch zu Selbstübersteigungen wesentlicher und nicht nur gra- 
dueller Art, bis zur menschlich personalen Stufe, befähigt ist. Hier kann der 
Glaube so etwas wie einen empirischen Niederschlag des personalen Cha- 
rakters der Schöpfung wahrnehmen. Das Sinnziel der Entwicklung der 
Welt ist der personale Mensch, der Gott als sein Bild und Gleichnis gegen- 
übersteht, als Gottes ver-antwortlicher, antworten-müssender Partner. Für 
diesen Menschen ist die Welt nicht nur Wurzelgrund, aus dem er ins Da- 
sein getreten ist, sondern zugleich Aussage, Zusage Gottes, dessen Wei- 
sung für sein innerweltliches Handeln er in den Strukturen und Möglich- 
keiten der Welt selbst aufzusuchen und abzulesen hat. 

III. Gottlose Welt? 

Damit aber wird die Frage erst recht brennend, ob wir nicht doch die Aus- 
sage von der Gottlosigkeit der Welt schlicht und einfach ablehnen müssen 
oder aber in welchem Sinn sie allenfalls eine gewisse Berechtigung haben 
kann, ohne daß dadurch die Sinnmitte des christlichen Schöpfungsglaubens 
angetastet wird. 
1. Es gibt tatsächlich einen, allerdings unter dem Vordergrund des alltäg- 
lichen Wortgebrauchs verborgenen christlichen Sinn der Aussage von der 
gottlosen Welt. Ja, heute bemühen sich die Theologen geradezu um den 
Nachweis, daß es gerade der christliche Glaube selbst war, der in seinem 
ursprünglichen Anliegen für ein gottloses oder säkularisiertes Weltver- 
ständnis gesorgt hat. Um das damit Gemeinte voll zu erkennen, muß man 
allerdings die Aussage von der gottlosen Welt durch ihre Umkehrung er- 
gänzen, nämlich durch die zunächst ebenso schockierende Aussage vom 
weltlosen Gott. Dem Mißverständnis ausgesetzt sind beide Aussagen. Es 
kann ebenso glaubenswidrig sein, wenn man sagt: die Welt sei gottlos, wie 
wenn man sagt: Gott sei weltlos. Aber beides könnte helfen, die Wirklich- 
keit Gottes von Belastungen zu befreien, die aus allzu menschlichen Vor- 
stellungen kommen. Es kann also Hilfe sein, den Glauben an Gott wieder 
in unserem so weltbestimmten, technischen, rationalen Empfinden heimisch 
zu machen. 
a. In zweifacher Weise hat Christi Offenbarung tatsächlich auch unser Got- 
tes- und unser Weltbild •erlöst", da sie uns die Welt •gottlos" und Gott 
irgendwie •weltlos" sehen läßt. Der schon in den ältesten Glaubens- 
bekenntnissen ausgesprochene Glaube an den einen Gott, den Schöpfer 
aller sichtbaren und unsichtbaren Dinge, hat zunächst einmal die Mensch- 
heit von der Furcht vor einer Welt befreit, in deren Schlupfwinkel Götter 
oder göttlich-dämonische Mächte lauern, deren Unwillen man nicht reizen 
darf, indem man sie beleidigt oder auch indem man sie durch unvorsichtiges 



Otto Semmelroth 176 

Sich-freuen über sein Glück herausfordert. Gewiß kennt auch das Neue 
Testament •Mächte und Gewalten", die gerade nicht wie innerweltliche 
Ursachen registriert und dingfest gemacht werden können, sondern die in 
der nicht-menschlichen Natur und in den Ereignissen und Institutionen 
der Geschichte, ja auch im religiösen Bereich und im Leben der Kirche wir- 
ken, wie Heinrich Schlier dargelegt hat (•Mächte und Gewalten im Neuen 
Testament"). Aber der Glaube an diese Mächte und Gewalten wird nicht 
verkündigt, damit man von ihnen fasziniert oder durch sie verängstigt 
werde. Wohl wird zur Wachsamkeit im Hinblick auf ihre unheilvolle Ver- 
suchung gemahnt (1 Petr 5,8). Aber das geschieht gerade aus dem Ver- 
trauen, in dem wir alle Angst vor diesen Mächten ablegen können in der 
Kraft des erlösenden, auch diese Mächte überwindenden Wirkens Christi. 
Er kam in diese Welt, um sie von der Herrschaft solcher Mächte und die 
Menschen von der Furcht zu befreien. Im Brief an die Kolosser (2,15) heißt 
es: Gott habe •die Mächte und Gewalten entwaffnet, sie öffentlich an den 
Pranger gestellt und in ihm (Christus) über sie triumphiert", so daß wir 
•mit Christus den Weltelementen abgestorben sind". Der Brief an die 
Epheser (6,12) mahnt zwar: •Unser Kampf geht nicht gegen Blut und 
Fleisch, sondern gegen die Mächte, gegen die Gewalten, gegen die Welt- 
beherrscher dieser Finsternis, gegen die bösen Geister in den Himmels- 
höhen". Aber eben dieser Kampf ist bestimmt von der Zuversicht auf die 
sieghafte Überlegenheit Christi, wie der gleiche Epheserbrief (1,19-21) 
betont: •eine Macht, die Gott an Christus entfaltet,... hoch erhoben über 
jegliche Herrschaft und Macht und Gewalt und Hoheit". In diesem Sinne 
einer Entvölkerung der Welt von Göttern im heidnischen Sinn und einer 
Entmachtung dämonischer Gewalten durch den Erlösungssieg Christi bietet 
der christliche Glaube selbst also eine gottlose Welt. 
Im Laufe der kirchlichen Glaubensgeschichte war es schwierig, das Wach- 
sen des naturwissenschaftlichen Erkennens und der technischen Meisterung 
der Welt mit seiner weltentgöttlichenden Wirkung als Hilfe zum besseren 
Verständnis des christlichen Schöpfungsglaubens zu erkennen und anzu- 
erkennen. Hier wuchs eine Emanzipation des Menschen, die von vielen 
Gläubigen und kirchlichen Autoritäten nicht als Befreiung betrachtet, 
sondern als Gefährdung des Glaubens verdächtigt und deshalb zurück- 
gedrängt wurde; Naturwissenschaft und Technik blieben weithin denen 
überlassen, die von solchen Hemmungen nichts wußten. Tatsächlich ent- 
sprach diese Emanzipation durchaus der christlichen Botschaft, und man 
hätte sie jubelnd begrüßen dürfen - was man natürlich nachträglich leichter 
sagen als in der historischen Situation selbst tun kann. 

Die Menschen früherer Zeiten meinten dem, was sie an Bedrohung aus 
der Natur erfuhren, mit Hilfe des Gebetes um Gottes allmächtiges und 



Die •gottlose" Welt und der christliche Schöpfungsglaube 177 

wunderbares Eingreifen entgehen zu können. Heute weiß auch der gläu- 
bige Mensch Rettung und Nichtrettung als Wirkung natürlicher, innerwelt- 
licher Kräfte zu erklären, und deren Meisterung hat er in die eigene, vom 
technischen Erkennen geleitete Hand zu nehmen gelernt. Es hat also eine 
Entgöttlichung der Welt stattgefunden, die ihr gutes Recht hat. Die Ent- 
deckung, daß Gott keine innerweltliche Ursache neben anderen ist oder gar 
über den empirisch greifbaren und technisch zu meisternden weltlichen 
Ursachen, diese beherrschend, steht, heißt aber nicht, daß Gott über- 
haupt nicht ursächlich, schöpferisch mit diesen Ereignissen und Kräften 
der Welt zu tun habe, oder daß er durch die naturwissenschaftlichen Ent- 
deckungen und technischen Meisterungen entthront und abgelöst sei. 
b) Die wahre, recht verstandene Entgöttlichung der Welt muß zugleich als 
recht verstandene Entweltlichung Gottes gesehen werden. Gerade heute 
macht eine unterlassene Entweltlichung des Gottesbildes, eine zu welt- 
hafte Sicht Gottes vielen Menschen den Glauben an Gott schwerer, als es 
bei einer rechtzeitigen und begründeten - nun, nennen wir das Wort 
ruhig - Entmythologisierung Gottes nötig wäre. 

Was heißt Entweltlichung Gottes? Wie sieht der weltlose Gott aus? 
Schon die Formulierung der Frage zeigt, daß es sich hier um eine geradezu 
paradoxe Angelegenheit handelt. Sprechen wir nämlich vom Gotttsbild 
oder machen wir uns eine Vorstellung von Gott, sind wir schon nicht mehr 
im weltlosen Bereich. Ein Bild ist ein Stück Welt, und eine Vorstellung 
•stellt" immer •etwas vor", ist also gegenständlich und damit welthaft. Das 
ist die Gegensätzlichkeit, die allem Sich-Offenbaren Gottes innewohnt: Er 
will sich offenbaren und kann das eigentlich nur auf Kosten seiner selbst; 
denn er offenbart sich ja uns, das heißt leibhaftigen, weltgebundenen Men- 
schen. Offenbarung heißt, uns Menschen einen Zugang zu Gott verschaffen. 
Um sich zu offenbaren, muß Gott also die ihm wesenseigene Überweltlich- 
keit aufgeben und in kategorial erfaßbare und aussagbare und damit 
gegenständliche und begrenzte Vorstellungen, in Weltlichkeit, sich ein- 
grenzen, in der wir Menschen allein Zugang zu den Inhalten, Objekten, 
Gegenständen unseres Erkennens und Liebens gewinnen können. Alle 
Gottesoffenbarung ist nur möglich, indem sich Gott verhüllt: in Welthaftig- 
keit, in Leibhaftigkeit, in begriffliche Worthaftigkeit hinein. Das Neue 
Testament nennt Gottes Offenbarung gerade in ihrem Höhepunkt, der 
Menschwerdung Gottes in Jesus Christus, eine Kenosis, Entäußerung, Ent- 
leerung (Phil 2,7). 

c) Wenn das aber so ist, wird man fragen, ob wir denn wirklich das Recht 
oder gar die Pflicht haben, uns um eine Entweltlichung, um eine weltlose 
Gottesvorstellung zu bemühen, ähnlich wie wir von einer gottlosen Welt 
als Gegenstand unseres Bemühens um eine christliche Weltsicht gesprochen 



Otto Semmelroth 178 

haben. Wo doch in Wahrheit Gott selbst in seiner Wort- und Werkoffen- 
barung, deren absoluter Höhepunkt Jesus Christus ist, sich verweltlicht hat, 
in unsere Welt eingegangen ist. 

Hier hat Gott selbst dem puristischen Bemühen um christlichen •Atheis- 
mus" und um Weltlosigkeit Gottes eine Grenze gesetzt. Die von Gott in 
Jesus Christus gesetzte Heilsordnung will nicht jenen Perfektionismus, der 
auf du-haften Umgang mit Gott verzichtet, weil keine menschliche Anrede 
Gott wirklich so treffen kann, wie er in sich ist. Gott selbst hat uns im Wort 
seiner Offenbarung und in seinem menschgewordenen Sohn Jesus Christus 
zum Leben auf Du und Du mit sich eingeladen und läßt uns wagen zu spre- 
chen: Vater unser, als wäre er ein Teil dieser Welt, Vater neben oder über 
menschlichen Vätern, Schöpfer neben innerweltlichen Ursachen. 

Und doch bleibt das Sich-Ausstrecken nach Gott, als weltloser Wirklich- 
keit eine Aufgabe. Wenigstens in dem Sinn, daß wir uns bewußt sind, wie 
sehr alle Aussagen menschlicher Sprache über Gott ihn in eine Welt ein- 
grenzen, in der er zwar ist und wirkt und der er schaffend seine Spur, im 
Menschen gar sein Bild eingestiftet hat, die aber niemals ihn selbst begrei- 
fen läßt. Die Vorstellung, das Bild, die Spur bieten eine Ähnlichkeit, das 
heißt Ahnbarkeit Gottes. Und wenn uns der Gott unserer menschlichen, 
wenn auch biblischen Sprache, ja wenn uns Gott, wie er in Jesus in mensch- 
licher Begrenzung erschien, Anstoß bereitet, sollten wir wissen, daß dieser 
Anstoß eben von dem Bild- und Aussagegefäß kommt, in das er sich ent- 
äußert hat. Um so mehr, als ja gerade wir Menschen selbst diesen Vorstel- 
lungsbildern, in denen sich Gott uns gegenüber offenbarend ausdrückt, eine 
so verzerrte Gestalt geben. Denken wir doch an die Worte •Vater", •Herr", 
•König", •Schöpfer" und die verzerrte Verwirklichung, die Menschen der 
Vaterschaft, dem Herren- und Königtum, dem schaffenden Wirken geben. 
Allerdings ist gerade auch das Eingeständnis dieser Begrenztheit unserer 
Sprache und unseres Denkens, die unserem Glauben an den unendlichen 
Gott immer wieder vorgehalten wird, für den selbstbewußten, sein Rech- 
nen, Messen und Denken zum Kriterium aller Wirklichkeit machenden 
Menschen von heute ein Ärgernis, dem er durch Unglauben zu entgehen 

sucht. 
Wir müssen also schon unsere Gottesaussagen in dem Bewußtsein zu 

übersteigen suchen, daß Gott in seinem Selbst kein Stück Welt ist; daß also 
auch die Worte der Selbstoffenbarung Gottes nicht Gott selbst adäquat in 
den Besitz unseres Geistes einfangen lassen; daß man sogar, wenn man auf 
Du und Du mit Gott, wie er in Jesus Christus Mensch geworden ist, umgeht 
- und wie wichtig wäre es doch, wenn wir wieder die Notwendigkeit dieses 
je neuen Versuches, betend mit ihm umzugehen, sähen -, daß man in die- 
sem Umgang mit Jesus Christus doch auch immer noch einem gegenüber- 



Die •gottlose" Welt und der christliche Schöpfungsglaube 179 

steht, der von sich gesagt hat: der Vater ist größer als ich (Jo 14,28). Des- 
halb wird unser glaubendes Reden und Denken über Gott und mit Gott die 
Grenzen welthafter Vorstellungen zu transzendieren suchen müssen, wie 
eine uralte theologische Tradition die positive Theologie mit der negativen 
Theologie verband, um beide in der Theologie der Eminenz, des Uberbie- 
tens zu übersteigen. Und doch dürfen wir uns nicht das Recht nehmen las- 
sen, das Gott selbst uns in der Offenbarung und Menschwerdung gegeben 
hat: zu ihm Du zu sagen wie zu einem geliebten Menschen, ihn zu verkün- 
den, wie man von weltlichen Wirklichkeiten spricht, ihn zu bezeugen, wie 
man innermenschliche Erfahrungen bezeugt. 
2. Wenn es aber so ist, daß Gott nicht ein Teil der Welt ist und man in die- 
sem Sinn die Welt gottlos und Gott weltlos nennen kann, dann könnte 
eine solche Botschaft doch noch einmal mit sich selbst im Widerspruch er- 
scheinen. Denn dieselben Versuche, den christlichen Glauben sauber und 
wahrheitsgemäß auszudrücken und zu verwirklichen, vertreten auch das 
Programm, das unter dem Stichwort •Entsakralisierung" steht. Christlicher 
Glaube brauche keine abgesonderten Sakralbereiche, in denen man Gott 
kultisch begegne. Gott habe man in der Welt, in der horizontalen Dimen- 
sion innerweltlichen Wirkens, im Dienst der Mitmenschlichkeit zu begeg- 
nen. Durch die Menschwerdung in Jesus Christus habe Gott selbst die nach 
oben gerichtete vertikale Richtung der Gottbegegnung in die horizontale 
des innerweltlichen und mitmenschlichen Dienstes verlagert. Wenn aber 
nun - so ist man versucht, solchen Programmen entgegenzuhalten - die 
Welt gottlos zu betrachten ist und Gott weltlos, wie soll man dann in der 
Welt Gott begegnen? Widerspricht das eine Programm nicht dem an- 
deren? 

Aber man wird auch hier zusehen müssen, wie das oft provokativ verkün- 
dete Programm der Entsakralisierung tatsächlich gemeint ist und was es an 
Berechtigtem enthält. Ist die Welt in dem Sinne gottlos und profan, daß 
man Gott nur in zeitlich und räumlich ausgesparten sakralen Bereichen an- 
treffen kann? Oder soll man gesonderte Bereiche ausdrücklicher Gottbegeg- 
nung ablehnen, weil Gott in der Tiefe der Welt schöpferisch anwesend ist, 
so daß im tiefsten die Welt eigentlich gar nicht profan ist? Oder muß man 
beide Positionen wieder einmal im Sowohl-als-Auch miteinander ver- 
binden? 

Wie wäre eine solche Position zu skizzieren? Gott ist als Prinzip und 
Sinnziel der Welt zwar nicht identisch mit der Welt. Gott ist auch nicht 
wesenskonstitutives Lebensprinzip der Welt, wie etwa das geistige Lebens- 
prinzip der Menschen, das wir die Seele zu nennen pflegen, zum Wesen des 
Menschen gehört. Der unendliche Gott kann nicht Wesensteil einer sich ent- 
wickelnden, also ihre eigene Begrenztheit transzendierenden Welt sein. 



Otto Semmelroth 180 

Das aber hebt nicht auf, daß der schöpferische Gott eben nicht eine Ursache 
neben den innerweltlichen Wirkursachen ist, die wirken, indem sie von 
außen auf ein anderes einwirken. Man kann und darf Gott als Schöpfer 
nicht da und dort suchen, wann und wo innerweltliche Ursachen zu ver- 
sagen scheinen. 

Die rechte Vorstellung vom Schöpfer der Welt erklärt die Welt nicht in 
dem Sinn als gottlos, als ob sie mit Gott und Gott mit ihr nichts zu tun 
hätte; aber auch nicht, als ob man, um mit der Welt in ihren Sachberei- 
chen richtig umzugehen, erst ein ausdrückliches Offenbarungswort Gottes 
befragen müßte. Vielmehr muß uns die Welt selbst sagen, wie wir richtig 
mit ihr und ihren innerweltlichen Sachbereichen umzugehen haben. Die 
in ihr festzustellenden Möglichkeiten und Ordnungsstrukturen nämlich 
sind Sinnstrukturen, die den Menschen anrufen. Sie aber sind der Welt, 
auch wenn sie sich entwickelt hat und weiterentwickelt, von Gott einge- 
stiftet, der als innerstes Prinzip die Entwicklung der Welt trägt und mög- 
lich macht. Das aber heißt: Wer mit der Welt so umgeht, wie es ihre eige- 
nen Sach- und Sinnstrukturen verlangen, ist eben darin Gott gehorsam. 
In diesem Sinn also ist die Welt nicht gottlos oder profan. Und man 
braucht, um Gott gehorsam zu sein, nicht die Welt und die Gemeinschaft 
der Menschen in ihr zu verlassen - man darf es nicht einmal. 

Wer aber bringt es schon fertig, in dieser Welt, in der Menschengemein- 
schaft so zu dienen, daß er darin Gott als dem eigentlichen Dienstherrn 
gehorsam ist? Daß er den in den Sinnstrukturen angebotenen Möglich- 
keiten und geforderten Aufgaben Gottes Willen anzutreffen fähig ist? 
Gerade deshalb, weil die Menschen der Welt so zugewandt sind, daß sie 
Gott und seinen Anruf in ihr nicht aufspüren, hat Gott sich ja im Wort 
seiner Offenbarung kundgetan und ist in Jesus Christus als Stück dieser 
Welt erschienen. Und weil die Menschen sich der in ihrer Weltverpflich- 
tung verborgenen Forderung Gottes verschließen und dadurch der Welt 
den Charakter der Sünde aufprägen, hat Gott in Christus seinen Sohn als 
Erlöser der Menschen und der Welt hingegeben. 

Das aber enthält die Konsequenz, der wir uns nicht verschließen dürfen: 
daß es eben doch nötig ist, bestimmte Zeiten und Räume der ausdrücklichen 
und im engeren Sinne gottesdienstlichen Begegnung mit Gott zu reservie- 
ren. Nicht um zu behaupten, man könne Gott nur dort, nicht aber in der 
Welt und der Menschengemeinschaft antreffen, sondern um in program- 
matisch-ausdrücklicher Weise, im besonderen Gebet und feiernden Gottes- 
dienst das geistliche Gespür für Gott zu gewinnen, mit dem man dann in 
den Bereichen der Welt Gott aufspüren kann, ohne ihre Eigengesetzlich- 
keit zu leugnen oder in Frage zu stellen. 




