
Was sollen wir predigen? 

Überlegungen zur gegenwärtigen Situation der christlichen Verkündigung 

Erhard Kunz SJ, Frankfurt am Main 

Während die Theologie unserer Zeit die quasi-sakramentale Wirksamkeit 
und Würde der Verkündigung des Wortes Gottes in der Kirche neu ent- 
deckt und bedacht hat, breitet sich bei den Verkündigern selbst in wachsen- 
dem Maße Enttäuschung und Resignation aus. Die Botschaft der Kirche 
scheint wirkungslos zu werden und ihre Anziehungskraft zu verlieren. Als 
kennzeichnend für die gegenwärtige Situation kann ein Satz gelten, der 
im vergangenen Herbst auf einem evangelischen Pfarrertag in Darmstadt 
ausgesprochen wurde. Auf die Frage, die als Thema der Tagung gewählt 
war: •Warum stehen die Kirchen leer?", antwortete einer der Referenten, 
ein Pädagoge: •Es gibt in diesem Land zur Zeit kein elementares Bedürf- 
nis, eine Predigt zu hören oder eine Bibelstunde zu besuchen, weil es keinen 
nennenswerten Bedarf für Verkündigung gibt." Die christliche Verkündi- 
gung - so wollte er sagen - antwortet zur Zeit nicht auf Fragen, welche die 
Menschen wirklich bewegen. Tatsächlich gewinnen immer mehr Menschen 
den Eindruck, daß die Kirche ihnen nichts Entscheidendes mehr zu geben 
habe. Sie werden mit den Fragen ihres Lebens ohne die Unterweisung und 
Hilfe der Kirche fertig. Sie wenden sich deshalb von der Kirche, jedenfalls 
von ihrem Gottesdienst und ihrer Predigttätigkeit, ab und gestalten ihr 
Leben ohne Bindung an kirchliche Institutionen und kirchliche Autorität. 

Für denjenigen, der beauftragt ist, den christlichen Glauben zu verkün- 
den-vor allem, wenn dies sein einziger Beruf und sein eigentlicher Lebens- 
inhalt ist -, entstehen aus dieser Situation große Probleme, die sich nicht 
nur auf die Methode und konkrete Durchführung der Verkündigung, son- 
dern zuvor und grundlegender auf den Glauben selbst beziehen. 

I. Die heutige Infragestellung des Inhaltes der christlichen Verkündigung 

Es wäre zu einfach, die gegenwärtigen Schwierigkeiten der christlichen 
Verkündigung bloß mit dem Hinweis zu beantworten, daß Gottes Wort bei 
den Menschen schon immer auf taube Ohren und auf Unverständnis ge- 
stoßen sei und daß man sich deshalb auch über die augenblickliche Lage 
nicht zu wundern brauche. Sicherlich ist es richtig, daß sowohl die Prophe- 
ten des Alten Testamentes wie die Missionare des christlichen Glaubens die 
Erfahrung des Mißerfolges oft in erschreckender Weise gemacht haben. Es 



Erhard Kunz 182 

sei nur an den Propheten Jeremias erinnert, der von den Widerständen, 
denen seine Verkündigung begegnete, persönlich so getroffen wurde, daß 
er sogar den Tag seiner Geburt verfluchte (Jer 20, 14-18). Eine gewisse 
Wirkungslosigkeit und Ohnmacht gehört offenbar zu der Art und Weise 
hinzu, wie sich das Wort Gottes in der Welt durchsetzt. Aber mit dieser 
Feststellung darf man sich nicht zu früh beruhigen und über die mißliche 
Lage hinwegtrösten. Zunächst muß man die realen Schwierigkeiten mit 
ihrer ganzen Wucht auf sich wirken und in sich eindringen lassen. Nur so 
kann man sie wirklich bewältigen und durch sie zum Guten geführt werden. 
Der Glaube im christlichen Verständnis macht gegenüber Schwierigkeiten 
nicht blind und immun, sondern er läßt gerade in den Schwierigkeiten die 
weiterführende Kraft Gottes erkennen (vgl. 2 Kor 4; 12,9 f.). 

Die augenblickliche Lage der christlichen Verkündigung und des christ- 
lichen Glaubens überhaupt ist ohne Zweifel sehr komplex. Die Schwierig- 
keiten können nicht auf nur einen Faktor (etwa auf das naturwissenschaft- 
lich-technische Denken, das den Sinn für Transzendenz unterentwickelt 
läßt) zurückgeführt werden, sondern sie haben verschiedene Ursachen. 
Hier sei nur ein Gedanke herausgegriffen. In der heutigen Situation kommt 
eine Entwicklung zur vollen Auswirkung, die sich geistesgeschichtlich schon 
lange vorbereitet hat. Die mittelalterliche Theologie hatte zu einer immer 
stärker betonten Unterscheidung zwischen Vernunft und Glaube, zwischen 
dem Bereich der Natur und dem Bereich der übernatürlichen Offenbarung 
geführt. Die übernatürliche Offenbarung und der Glaube hatten die Natur 
und die Vernunft zu ihrer Voraussetzung, aber sie waren von ihnen her 
nicht ableitbar und unterlagen anderen Gesetzmäßigkeiten, als sie im Be- 
reich von Natur und Vernunft galten. Das kritische Denken zum Beispiel 
konnte sich im Bereich der Natur voll entfalten; im Bereich des Glaubens 
aber mußte es sich in Schranken weisen lassen, da die Glaubensinhalte auf- 
grund der Autorität der vorgegebenen Offenbarung (konkret: aufgrund 
der Heiligen Schrift und des kirchlichen Lehramtes) angenommen werden 
mußten, ohne daß sie durch die kritische Vernunft einsichtig gemacht wer- 
den konnten. Die Entwicklung innerhalb der abendländischen Geistesge- 
schichte ist nun dahin gegangen, daß die kritische Vernunft, die an sich als 
Voraussetzung und •dienende Magd" des Glaubens galt, die verschiedenen 
Inhalte des Glaubens nach und nach der Kritik unterzogen und in ihrer 
Fraglichkeit zu Bewußtsein gebracht hat. Die Inhalte erscheinen vor dem 
Forum der kritischen Vernunft wenn auch nicht als wissenschaftlich gänz- 
lich unhaltbar, so doch als zumindest problematisch. Sie sind durch Ein- 
wände und Gegengründe bedroht, und es ist schwer einzusehen, wie sie von 
einem Menschen definitiv bejaht und angenommen werden können, so- 
lange die Diskussion nicht in eindeutigen, allgemein akzeptierten Ergeb- 



Was sollen wir predigen? 183 

nissen zum Abschluß gekommen ist. Historische Forschung und philosophi- 
sche Reflexion haben die Relativität und vielfache Ungesichertheit der 
Glaubensvorstellungen (bis hin zur Gottesidee) aufgedeckt und so nach 
dem Empfinden vieler Menschen die Welt des übernatürlichen Glaubens 
langsam ausgehöhlt. G. F. W. Hegel hat in seinen •Vorlesungen über die 
Philosophie der Religion" diesen Prozeß, der in unseren Tagen das Be- 
wußtsein der breiten Öffentlichkeit erreicht, sehr klar ausgesprochen: •In- 
dem die Reflexion in die Religion eingebrochen ist, so hat das Denken, die 
Reflexion, eine feindliche Stellung zur Vorstellung in der Religion und 
zum konkreten Inhalt. Das Denken, das so begonnen, hat keinen Aufent- 
halt mehr, führt sich durch, macht das Gemüth, den Himmel und den erken- 
nenden Geist leer." Der Prozeß der kritischen Befragung der überlieferten 
Glaubensinhalte ist sowohl auf dem Gebiet der Dogmatik wie auf dem 
Gebiet der Moral nicht mehr aufzuhalten. Er wird von denjenigen, die sich 
einmal auf ihn eingelassen haben, als ein Gebot der intellektuellen Red- 
lichkeit und als Befreiung des Menschen erfahren. Wer den Prozeß zum 
Stillstand bringen oder gar rückgängig machen möchte, muß sich unweiger- 
lich den Vorwurf machen lassen, die Wahrheit zu scheuen und die Ent- 
wicklung des Menschen zu Mündigkeit und Reife abzulehnen. Er verstößt 
also gegen Werte, die heute trotz des verbreiteten Wertrelativismus doch 
von den meisten als verbindlich angesehen werden. 

Man kann versuchen - wie die Theologie es schon immer getan hat -, die 
einzelnen Glaubensinhalte durch ein allgemeines, mehr formales Prinzip 
kritisch zu sichern: Die Inhalte, die auf der Ebene der historischen For- 
schung und der philosophischen Reflexion fraglich erscheinen mögen, sind 
doch im Glauben definitiv zu bejahen, weil sie zum Bereich der Offenba- 
rung gehören und weil dieser Bereich kritisch gesichert ist. Das Bedrän- 
gende der gegenwärtigen theologischen Situation besteht darin, daß diese 
traditionelle Antwort auf die Schwierigkeiten des kritischen Rationalismus 
nicht mehr durchschlagend erscheint, und zwar aus zwei Gründen nicht. 
Einmal wird es immer schwerer, zu entscheiden, ob und in welchem Sinn 
eine überlieferte Glaubenswahrheit tatsächlich in der Offenbarung ent- 
halten ist und wie sie verstanden und interpretiert werden muß. Die 
Schwierigkeiten der historischen Forschung und philosophischen Reflexion 
(z. B. der Wissenschaftstheorie und Hermeneutik) dringen in die Glaubens- 
wissenschaft selbst ein und erschweren es, den Inhalt des Glaubens genau 
zu bestimmen. Wenn man sich nicht damit begnügen will, bloße Formeln 
zu wiederholen, sondern sich auf das Wagnis eines verantworteten Glau- 
bensverständnisses einläßt, entstehen bei den einzelnen Glaubensaussagen 
nicht selten Probleme, die zunächst gar nicht endgültig gelöst werden kön- 
nen. Man muß viele Fragen offen lassen. Dadurch entsteht aber sehr leicht 



Erhard Kunz 184 

der Eindruck, daß man gar nicht mehr sagen kann, •was überhaupt zu glau- 
ben ist". Es wächst ein instinktives Mißtrauen gegen Glaubensinhalte über- 
haupt; denn auch die Inhalte, die heute noch undiskutiert angenommen 
werden, können sich morgen aufgrund einer neuen Problemlage ja auch 
als ungeklärt und fraglich erweisen. Nicht nur die Reflexion, die den Glau- 
ben von außen kritisiert, sondern auch diejenige, die im Glauben selbst 
geschieht, nimmt also dem •konkreten Inhalt" gegenüber nicht unbedingt 
eine •freundliche Stellung" ein. 

Sodann genügt die angegebene Antwort auf den kritischen Rationalis- 
mus deshalb nicht, weil gerade das Verständnis und die Verantwortung der 
Offenbarung selbst heute viele Fragen auf wirft. Was ist mit dieser •Offen- 
barung" gemeint? Wie ist ihre Glaubwürdigkeit aufzuweisen? In welchem 
Sinn besitzt sie der kritischen Vernunft gegenüber Autorität? Diese Fra- 
gen dürfen wohl nicht noch einmal durch bloße Berufung auf Autorität be- 
antwortet werden, sondern die Antwort muß vor der Vernunft selbst kri- 
tisch gerechtfertigt werden. Wenn dies aber so ist, dann erscheint an dieser 
Stelle die Vernunft mit ihrem nie endenden Fragen, Argumentieren und 
Diskutieren Macht über die Offenbarung zu haben und diese selbst in die 
Fraglichkeit und Vorläufigkeit unseres Erkennens hineinzuziehen. Denn 
bei dem Bemühen, die Offenbarung vor der Vernunft zu rechtfertigen, kön- 
nen zweifellos Gründe für die Offenbarung angeführt werden; es gibt aber 
auch Gegengründe, die nicht jeder Vernunft entbehren. Wie kann man zu 
einer definitiven Entscheidung kommen, ohne daß sie willkürlich und letzt- 
lich doch irrational ist? Erscheint es nicht besser und der Begrenztheit 
menschlichen Erkennens angemessener, in diesen •letzten Fragen" jede 
Festlegung zu vermeiden und Agnostiker zu sein? Viele halten heute einen 
solchen Verzicht auf eine endgültige Stellungnahme für redlicher und 
realistischer als eine definitive Glaubensentscheidung. Der christliche 
Glaube mit seinem Endgültigkeitsanspruch und seinen sehr entschiedenen 
Behauptungen über das Ganze der Welt und der Geschichte wirkt dem- 
gegenüber naiv und anmaßend zugleich. 

Mit dem bisher Gesagten ist ein sicherlich nicht unwichtiger Grund ge- 
nannt, weshalb die christliche Verkündigung heute bei vielen auf Schwie- 
rigkeiten und Ablehnung stößt: Der Inhalt der Verkündigung (die göttliche 
Offenbarung mit den verschiedenen Glaubenswahrheiten) erscheint zu un- 
bestimmt und ungesichert; die Verkündigung macht Aussagen, die durch 
unsere Erfahrung nicht mehr verifizierbar sind, und sie überfordert des- 
halb die menschliche Erkenntnis. Statt der Beschäftigung mit ihrem Inhalt, 
der letztlich doch dunkel und ungeklärt bleibt, scheint es besser zu sein, den 
Sinn, der uns im Bereich unserer Erfahrung zugänglich ist, aufzuspüren und 
zu verwirklichen und alle darüber hinausgehenden Fragen offen zu lassen. 



Was sollen wir predigen? 185 

Man verzichtet also bewußt auf eine abschließende Weltdeutung und ver- 
sucht, das zu tun, was sich durch die Erfahrung als gut und wohltuend er- 
weist, nämlich die Lebensverhältnisse in unserer Welt menschlicher zu ge- 
stalten. 

II. Versuche, die Schwierigkeit zu überwinden 

Man kann der angedeuteten Schwierigkeit dadurch zu entgehen suchen, 
daß man sie ignoriert - bei sich und bei anderen. Man läßt sich auf keine 
Diskussion ein, sondern hält einfach an dem Glaubensverständnis, wie 
man es gelernt hat, fest und wehrt alle Fragen und Einwände, jedenfalls 
wenn sie eine gewisse Schwelle überschreiten, ab. Eine solche abschirmende 
Reaktion ist menschlich verständlich; sie mag unter gewissen Umständen 
aufgrund psychologischer und soziologischer Begrenzung die einzig mög- 
liche sein (und verlangt dann die von Paulus beschriebene Rücksicht mit den 
•Schwachen": 1 Kor 8, 9 ff.). Aber sie ist doch wohl nicht die Antwort, die 
dem christlichen Glauben wirklich entspricht. Der Glaube kann sich das 
Denken nicht verbieten lassen. Er muß ja immer wieder zwischen dem 
wahren •Gebot Gottes" und den •Überlieferungen der Menschen", die es 
auch im Bereich des Christentums und der Kirche gibt, unterscheiden (vgl. 
Mk 7, 8); wie aber soll diese Unterscheidung geschehen, wenn Fragen und 
Schwierigkeiten, die der •Überlieferung" gegenüber entstehen, gar nicht 
erst aufgegriffen und bedacht werden? Jesus hat das kritische Denken 
nicht zurückgewiesen, sondern durch seine Fragen und Gleichnisse dazu 
angeregt (vgl. z. B. Mk 3, 1-6) und auf diesem Wege die Menschen zu Gott 
geöffnet. Wer Fragen (wirkliche Fragen, nicht •Fangfragen"!) unterdrückt, 
entzieht sich dem Wirken Gottes in der Geschichte, auch wenn er sich dabei 
vielleicht auf ein göttliches Gebot beruft. - Eine bloße Abwehr der beste- 
henden Fragen und Schwierigkeiten führt vor allem nicht zu einer posi- 
tiven Bewältigung der gegenwärtigen Verkündigungssituation. Eine solche 
Haltung würde lediglich den ohnehin schon weit verbreiteten Eindruck 
verstärken, daß der christliche Glaube eine bereits erstarrte Ideologie ist, 
die Angst hat, sich mit der Realität zu konfrontieren. 

Ein zweiter Ausweg aus den genannten Schwierigkeiten besteht darin, 
den Inhalt des Glaubens und der Verkündigung auf ein Minimum zu redu- 
zieren. Man scheidet alles aus, was irgendwie problematisch und für das 
spontane Empfinden der heutigen Menschen nichtssagend erscheint. Man 
deklariert es als Mythologie und als veraltete, in unserem heutigen Welt- 
bild nicht mehr vollziehbare Vorstellung. Trinität, Menschwerdung Gottes, 
künftige Auferstehung, Gnade, Sakramente, hierarchische Struktur der 
Kirche und vieles andere werden auf diesem Wege ersatzlos gestrichen. 



Erhard Kunz 186 

Von der Offenbarung bleibt das reine •Daß" des Angesprochenseins: der 
Mensch ist aufgerufen, sich als Angesprochenen zu verstehen und entspre- 
chend zu entscheiden. Sobald ernsthaft die Frage auftaucht, ob zur Erklä- 
rung des Angesprochenseins nicht der mitmenschliche An-spruch genügt, 
werden viele auch diese Frage bejahen und das Sprechen von Gott und 
göttlichem An-spruch ebenfalls als mythologisch abtun. Wenn man das je- 
weilige Verständnis und Interesse der Menschen zum Kriterium der Ver- 
kündigung und des Glaubens macht, so läuft dies letztlich darauf hinaus, 
daß die gerade aktuellen Strömungen von der Verkündigung her lediglich 
bestätigt werden. Nicht ganz ohne Grund wirft man manchen Theologen 
und Predigern vor, sie würden das, was die Menschen gerade bewegt, als 
Anliegen der Heiligen Schrift und als Zentrum des christlichen Glaubens 
herausstellen: die Bejahung der Welt und des Säkularismus, die Evolution, 
das soziale Engagement und die Mitmenschlichkeit, das Prinzip Hoffnung, 
die Revolution und jetzt neuerdings die Festlichkeit und die Phantasie. Bei 
solchem Vorgehen mag man momentanen Erfolg haben; dauerhaft wird er 
jedoch nicht sein; denn nach einiger Zeit werden sich die Hörer fragen, wozu 
sie sich von der kirchlichen Verkündigung bestätigen lassen sollen, was sie 
ohnehin schon zuvor praktizieren und gutheißen. Wenn der christliche 
Glaube gegenüber den jeweiligen Strömungen und Trends nichts Neues 
und Eigenständiges zu sagen hat, kann man auf ihn verzichten. - So führt 
auch der Weg der Reduktion nicht aus der Schwierigkeit heraus. 

Es bleibt als Ausweg der Versuch, überhaupt auf einen festen •Inhalt" 
der Verkündigung und des Glaubens zu verzichten und den Glauben ein- 
fach als kritisches Prinzip in unserer Welt und Gesellschaft zu verstehen. 
Der Glaube macht dementsprechend keine Aussagen über das Ganze; er ist 
keine •Weltanschauung", sondern eine Bewegung, die jeweils •die andere 
Seite" betont. Er weist auf das Vergessene und Unterdrückte hin. Er be- 
wahrt so vor Verfestigungen und dient der Entwicklung der Welt. Er treibt 
die Menschheit, die immer in Gefahr ist, sich zu etablieren, voran auf ein 
Ziel hin, von dem auch der Glaube sich kein Bild machen und das deshalb 
in Worten nicht ausgedrückt und verkündet werden kann. Aussprechbar ist 
nur die Kritik am Bestehenden, die zur Veränderung und zu neuer Tat auf 
die immer offene Zukunft hin aufruft. - Dieses Verständnis des Glaubens 
kann als Befreiung empfunden werden. Hier hat der Glaube in der jewei- 
ligen Situation etwas Neues zu sagen, ohne daß er doch selbst an fragwür- 
dige überlieferte Vorstellungen und Ideen gebunden wäre. Gerade die 
überlieferten religiösen Inhalte und Gebräuche müßten an erster Stelle 
einer Kritik des Glaubens unterzogen werden. Die kritische Vernunft 
stände dem Glauben nicht mehr feindlich gegenüber, sondern wäre in ihn 
selbst integriert; oder besser: der Glaube wäre mit der kritischen Vernunft 



Was sollen wir predigen? 187 

selbst identisch geworden. Damit aber zeigt sich das Bedenkliche dieses 
Glaubensverständnisses. Der Glaube hat bisher zwar durchaus um seine 
kritische Aufgabe gewußt (es galt, die •Werke des Geistes" und die •Werke 
des Fleisches" zu unterscheiden), aber die Krisis beruhte auf vorgängigen 
positiven Erfahrungen, die festgehalten und überliefert wurden, damit sie 
als Kriterium der Krisis dienen konnten. Die kritische Funktion des Glau- 
bens war an einen •Glaubensinhalt" gebunden, konkret: an das Ereignis 
des Lebens, Sterbens und der Auferstehung Jesu. Von dorther war er fähig, 
die kritische Vernunft selbst noch einmal zu •richten", d.h. auf ein posi- 
tives Ziel hinzulenken. Würde man die Bindung des Glaubens an einen 
vorgegebenen •Inhalt" fallenlassen und nur noch das formale Prinzip der 
Krisis beibehalten, so wäre damit jedes Bewußtsein einer schon ergangenen 
und zu verkündenden FroÄbotschaft unmöglich geworden. Es bliebe nur 
noch der Auftrag, die Welt zu verändern - aber in welcher Richtung? 
Warum? Aus welcher Kraft? Ein solcher •Glaube" wäre im höchsten Maße 
trost-los und daher sicherlich unchristlich. Außerdem löst er das Problem 
des •Glaubensinhaltes" nur scheinbar; denn auch der Auftrag zu Kritik 
und Weltveränderung ist noch •Inhalt". Ist nicht auch er kritisierbar? 

III. Der Inhalt der Verkündigung: Jesus Christus, der Gekreuzigte, 
als Antwort in unseren Fragen 

Jeder der drei genannten Versuche enthält zweifellos ein berechtigtes und 
notwendiges Anliegen: Die christliche Verkündigung muß den Reichtum 
der Tradition bewahren und unserer Zeit vermitteln; sie muß sich zugleich 
den Fragen des heutigen Menschen stellen; sie darf vor allem nicht reine 
Theorie sein, sondern muß konkrete, praktische Impulse für das persönliche 
und gesellschaftliche Leben geben. Es genügt jedoch nicht, diese Anliegen 
bloß aufzuzählen und zu bejahen. Die Frage ist, wie sie verwirklicht wer- 
den können, ohne daß sie sich gegenseitig aufheben. Wie kann die christ- 
liche Verkündigung heute ein die Not unserer Welt wendendes Wort 
sagen, das sowohl dem Anspruch der Gegenwart wie dem Anspruch der 
christlichen Überlieferung gerecht wird? Eine Antwort auf diese Frage 
kann nur erreicht werden, wenn man das geschichtliche Glaubensverständ- 
nis, wie es in der Heiligen Schrift grundgelegt ist, zurückgewinnt. Hier sol- 
len nur - ausgehend von der heutigen Situation - wichtige Elemente dieses 
Verständnisses genannt werden. 

Das Wort Gottes suchen 

Daß der Inhalt der Verkündigung heute zu einem Problem geworden ist, 
braucht nicht nur negative Folgen zu haben. Zwar kann man aus der der- 



Erhard Kunz 188 

zeitigen Verkündigungs- und Glaubensnot die Konsequenz ziehen, das 
Christentum habe unserer Welt nichts mehr zu sagen, und es sei deshalb 
angeraten, sich möglichst geschickt von ihm abzuwenden (was auch dadurch 
geschehen kann, daß man die christlichen Kirchen von innen her •umzufunk- 
tionieren" sucht). Diese Folgerung mag existentiell begründet sein, sach- 
lich gesehen ist sie ein Kurzschluß, da hier einfach von den erfahrenen 
Schwierigkeiten auf deren grundsätzliche Unüberwindbarkeit geschlossen 
wird. Gerechtfertigt ist zunächst einmal höchstens die Feststellung, daß uns 
eine Antwort, welche die gegenwärtigen Schwierigkeiten löst, noch nicht 
gegeben ist. Wir stehen mehr oder weniger ratlos, unverständig und blind 
in der augenblicklichen Situation und haben das Wort, das diese Situation 
in eine Heilssituation verwandelt, noch nicht vernommen. Daraus folgt 
aber nicht, daß es dieses Wort nicht geben kann und nicht geben wird. Es 
folgt zunächst nur, daß wir das Wort noch nicht besitzen. Aber vielleicht 
liegt das daran, daß wir die Ohren verschlossen haben oder in einer fal- 
schen Richtung hören oder nur bestimmte Töne aufnehmen und andere ein- 
fach überhören. Vielleicht suchen wir das heilende Wort aufgrund eines 
Vorurteils in einer Gestalt, in der es sich gar nicht mitteilen will. Die einzig 
berechtigte Reaktion besteht deshalb zunächst einmal darin, sich zu öffnen, 
sich von seinen Vorurteilen konservativer oder progressiver Prägung zu 
befreien und das erlösende, weiterführende Wort unvoreingenommen zu 
suchen, bzw. bereit zu sein, es als Geschenk anzunehmen. Damit ist aber eine 
Haltung genannt, die notwendige und bleibende Voraussetzung ist, um 
Gottes Wort, also den Inhalt der christlichen Verkündigung, überhaupt 
vernehmen und je neu verstehen zu können. Wir halten auch als Gläu- 
bige und als Verkünder der christlichen Botschaft das Wort Gottes nie ver- 
fügbar in unseren Händen. Denn auch im Glauben sind wir immer noch 
auf dem Weg zum Glauben. Zugleich mit unserem Glauben müssen wir 
stets auch unseren Unglauben bekennen: •Herr, ich glaube, hilf meinem 
Unglauben" (Mk 9, 24). Wir haben das Ziel noch nicht •ergriffen" (Phil 
3, 13), und der eigentliche •Gegenstand" oder •Inhalt" des Glaubens ent- 
zieht sich uns ständig; wir können ihn nicht festhalten (vgl. Joh 20,17), son- 
dern erreichen ihn nur, indem wir uns in je neuer Offenheit zu ihm hinzie- 
hen lassen. Der Glaube liegt immer erst vor uns, wie Karl Barth es einmal 
schön ausgedrückt hat: •Im Glauben stehen heißt doch: zu neuem Glauben 
aufgerufen sein. Gegenwart des Wortes und Stehen im Glauben heißt also: 
das Wort und den Glauben vor sich haben und erwarten, neues Hingewie- 
sensein auf die freie Verwirklichung der eben erfahrenen Gnade, neues 
Sichklammern an die Verheißung, neues Ausschauen nach dem Ereignis, in 
dem die Möglichkeit der Erkenntnis des Wortes Gottes für uns in Sicht 
kommt" (KD 1/1, 236). Bei allem richtigen Verständnis von Gottes Wort, 



Was sollen wir predigen? 189 

das wir (und die Kirche) bisher empfangen haben, bleibt doch immer die 
Aufgabe, sich über die Grenzen des eigenen Verstehens hinaus zu öffnen 
und auf den je größeren Gott auszurichten. Wir sind von uns aus erst auf 
der Suche nach dem wirkenden Wort Gottes. Auch die Sätze der kirchlichen 
Lehrverkündigung und sogar die Sätze der Heiligen Schrift geben uns keine 
Garantie, daß wir sie wirklich als Wort Gottes aufgenommen und verstan- 
den haben. Wir können sie aufgrund eines falschen Vorverständnisses voll- 
ständig mißverstehen und so durch sie im Irrtum bestärkt oder zu neuem 
Irrtum geführt werden. Der Buchstabe auch •heiliger Worte" kann töten 
(vgl. 2 Kor 3, 6). Ob uns beim Lesen des Buchstabens der Geist geschenkt 
wird und wir vom lebenweckenden Wort Gottes ergriffen werden, ist durch 
den Buchstaben nicht gewährleistet. Wir müssen deshalb unserem Ver- 
ständnis der Worte gegenüber immer eine kritische Zurückhaltung bewah- 
ren. 

Wenn wir auf uns selbst und unsere widersprüchliche, vieldeutige 
menschliche Erfahrung schauen, ist darin nichts, was nicht befragt und kri- 
tisiert werden könnte. Das aber heißt, daß es das Wort, welches alles heil 
und ganz macht, also das Wort Gottes, in dieser Erfahrung nicht direkt 
gibt. Um diese Tatsache wußte man schon immer; man sprach von der Ver- 
hülltheit und Verborgenheit des Wortes Gottes. Heute erfahren wir diese 
Nichtgegebenheit des Wortes Gottes aber offenbar deutlicher und schmerz- 
licher als zu anderen Zeiten, und das ist gut so; denn dadurch werden 
wir daran erinnert, daß wir als Christen und Verkünder der christlichen 
Botschaft eine wirkliche Solidarität mit den fragenden und suchenden Men- 
schen haben. Auch wir haben das Geheimnis des Ganzen noch nicht durch- 
schaut und stehen noch nicht am Ende der Geschichte, von dem aus sich alle 
Widersprüchlichkeiten auflösen. Wir sind und bleiben in der Geschichte, 
also im Unfertigen, Fragmentarischen, Bedrohten. Daher stehen wir nicht 
auf einer gänzlich anderen Stufe als diejenigen, denen wir verkünden sol- 
len, sondern wir befinden uns mit ihnen auf demselben Boden der uns alle 
bewegenden Fragen. Wir nehmen teil am Ringen der Menschheit um die 
Bewältigung ihrer vielfältigen Probleme. 

Wenn den Christen in dieser Hinsicht etwas •auszeichnet", dann ist es 
zunächst nicht, daß er weniger, sondern eher, daß er mehr Fragen hat. Denn 
der Christ, der weiß, daß er das Wort Gottes nicht in sich selbst hat, wendet 
sich der Geschichte, vor allem der Geschichte des Glaubens zu, um in ihr 
nach dem Wort Gottes zu suchen. Dabei stellt er nicht nur Fragen an die 
Geschichte, sondern er läßt sich auch von ihr Fragen stellen und zu einer 
Erweiterung seines Fragehorizontes führen. Die christliche Vergangenheit 
wie überhaupt die religiöse Vergangenheit der Menschheit (zu der auch die 
Religionskritik noch hinzugehört) enthält in ihren Berichten, Erzählungen, 



Erhard Kunz 190 

Aussagen und Überlegungen die grundlegenden Fragen, welche das 
menschliche Leben bewegen, zum Beispiel die Fragen nach der Geltung 
und dem Glück des Einzelnen in der Gemeinschaft der Menschheit, nach 
der Verwirklichung von Freiheit, Gerechtigkeit und Einheit, nach dem 
Ziel der Geschichte mit ihrer Schuld, ihrem Leiden und Sterben, nach der 
Bezogenheit der Welt auf den, der dem Ganzen der Welt und dem Ein- 
zelnen im Ganzen Sinn und Bestand geben kann und den wir Gott nennen, 
nach dem richtenden oder rettenden Wirken Gottes in der Welt... Zwar 
mag es manchem oder sogar ganzen Gruppen überflüssig erscheinen, sich 
mit solchen Fragen, deren Praxisbezug vielleicht nicht sofort deutlich wird, 
überhaupt abzugeben. Würde jedoch die Menschheit einmal darauf ver- 
zichten, sich mit diesen Fragen ernsthaft zu beschäftigen, so würde dies ohne 
Zweifel zu einer ungeheuren Verflachung des menschlichen Bewußtseins 
führen, was vor allem für das sittliche Verantwortungsbewußtsein und da- 
mit für die wahre •Menschlichkeit" höchst negative Folgen hätte. Deshalb 
wird heute selbst von atheistischer Seite die Bedeutung der Fragen, die in 
der Religion impliziert sind, wieder mehr gesehen und beachtet. 

Daraus ergibt sich eine erste Aufgabe der christlichen Verkündigung: sie 
muß die wirklichen Fragen der Menschen aufgreifen und im Lichte der 
Glaubenstradition und der bisherigen Glaubenserfahrung noch erweitern 
und vertiefen. Nur so kann sie beim Menschen Interesse und Aufgeschlos- 
senheit finden. Aber nur so kann sie auch christlich sein; denn der christ- 
liche Glaube, der verkündet werden soll, verdrängt keine Fragen, sondern 
schenkt im Gegenteil Mut und Freiheit, sich den beängstigenden Fragen 
zu stellen. Dort, wo keine Fragen geweckt, sondern nur Antworten vorge- 
legt werden, geschieht tatsächlich keine Verkündigung des Wortes Gottes; 
denn wenn Gott den Menschen anspricht, wird sich der Mensch nach dem 
Zeugnis der christlichen Erfahrung zunächst der ganzen Fragwürdigkeit 
seiner Situation und seiner Ferne vom Worte Gottes bewußt. Dadurch wird 
er angeregt, nach dem Wort Gottes zu suchen. Dies muß im Vollzug der 
Verkündigung selbst zum Ausdruck kommen. 

Das Wort Gottes sehen 

Jedoch enthält die Tradition des Glaubens nicht nur Fragen, und die Ver- 
kündigung muß deshalb mehr als Fragestellung sein. Die Kirche gibt uns in 
der Heiligen Schrift ein Buch in die Hand, in dem von den Erfahrungen 
berichtet wird, die Menschen in einer jahrhundertelangen Geschichte ge- 
macht haben. Es geht dabei um die entscheidenden Fragen, die uns im 
Grunde auch heute noch bewegen. In der geschilderten Geschichte werden 
Menschen in einem langsamen, keineswegs immer erfolgreichen Lernpro- 
zeß befähigt, die Fraglichkeit der menschlichen Situation positiv zu bewäl- 



Was sollen wir predigen? 191 

tigen. Sie bleiben in dieser Situation; sie können das Fragen und Suchen 
und das je neue Sich-öffnen niemals einfach hinter sich lassen. Aber sie 
lernen es, sich dabei in einer ganz bestimmten Richtung zu orientieren und 
ihre Situation in einer bestimmten Weise zu sehen. Sie finden aufgrund 
positiver Erfahrungen in der Fraglichkeit der Geschichte die Kraft zu einer 
radikalen Hoffnung, zur Hoffnung auf den, der der Geschichte als ganzer 
und dem Einzelnen in der Geschichte Sinn zu geben vermag. Sie erfahren, 
daß diese Hoffnung auf Gott am umfassendsten die Offenheit und Frei- 
heit des Menschen in der Geschichte zu wahren vermag und daß aus ihr der 
Impuls zu positiver, aufbauender Tat, vor allem zur aktiven Bejahung und 
Anerkennung des Mitmenschen entspringt. In den geschichtlichen Taten, 
die aus der Hoffnung heraus ermöglicht werden, erblicken die Menschen 
ein Zeichen, das die Hoffnung bestätigt und als berechtigt erweist. Solche 
Taten vermitteln eine Ahnung des erhofften Zieles; sie lassen das Ziel 
schon anfänglich erfahrbar und vor-läufig gegenwärtig werden. Sie näh- 
ren daher die Hoffnung. Sie enthalten eine Verheißung, die auf dem Hin- 
tergrund und unter der Voraussetzung der anfänglich bestätigten Hoffnung 
als Verheißung Gottes oder als Wort Gottes verstanden werden muß. 
Nur im Horizont bestätigter Hoffnung und insofern nur indirekt sind Er- 
eignisse in dieser Welt als Verheißungswort oder als Sprechen Gottes zu 
erkennen und auszusagen. 

Wer das so verstandene Wort Gottes aufnimmt und zur Grundlage sei- 
nes Lebens macht, wer also glaubt, der bleibt zwar durchaus in der Ge- 
schichte mit ihrer Fraglichkeit, aber er erhält in ihr eine klare Ausrichtung: 
aufgrund bestimmter Ereignisse und Erfahrungen der Vergangenheit wird 
er zur Hoffnung auf Gott, also zu positiver, nicht eingeschränkter Ausrich- 
tung in die Zukunft befähigt und von dort zur aufbauenden Tat in der Ge- 
genwart aufgerufen. Dieser Glaube bietet dem Menschen keine endgültige 
Lösung aller Probleme und aller Widersprüchlichkeiten; im Gegenteil: ge- 
rade der auf Gott Hoffende erkennt die Problematik unserer wenig harmo- 
nischen Welt in aller Deutlichkeit; aber er erhält keine durchschaubare Auf- 
lösung des Rätsels. Der Glaube ist also keine Gnosis, in der irgendwelche 
Geheimlehren mitgeteilt werden. Wohl aber eröffnet der Glaube ein Ver- 
stehen dafür, daß man in der unbeantworteten Problematik aufgrund posi- 
tiver Zeichen die •Hoffnung wider alle Hoffnung" (Rom 4,18) durchhalten 
kann. Der Glaube schenkt also Einsicht, obwohl er das Dunkel nicht besei- 
tigt. Er ist Licht, das es uns ermöglicht, das uns übersteigende Geheim- 
nis anzunehmen und vertrauensvoll auf es zuzugehen. Er vertreibt keine 
Fragen und ist doch wirklicher Trost in allen Fragen. Als solches Verstehen 
ist der Glaube nicht reine Theorie, sondern er ist Impuls zur Tat: zur Auf- 
arbeitung der Vergangenheit mit ihren belastenden, hemmenden Wirkun- 



Erhard Kunz 192 

gen, zum mutigen Gehen in die bedrohliche Zukunft, zur Tat der befreien- 
den Liebe in der Gegenwart. 

Das hier nur kurz umrissene geschichtliche Glaubensverständnis ist in 
seiner letzten Radikalität durch Jesus von Nazareth gelebt und von ihm 
her an Ostern durch die universale Sendung der Jünger geschichtlich wirk- 
sam geworden. Jesus hat die Fragwürdigkeit des menschlichen Lebens in 
seinem eigenen Lebensschicksal erfahren; er ist dabei zu einer immer radi- 
kaleren Hoffnung geführt worden, die ihre letzte Tiefe im Leiden und 
Sterben erreicht hat; er hat aus der Hoffnung auf Gott heraus die Liebe in 
einer sehr konkreten und für seine Zeit schockierenden Weise verwirklicht, 
so daß in seinem Tun und in seiner Treue bis zum Tod am Kreuz der er- 
hoffte Gott als gegenwärtig erkannt und Jesus als das Wort Gottes ver- 
standen wurde. In Jesus ist das Verhältnis des Menschen zu Gott auf die 
allein verantwortbaren, allein entscheidenden und in unserer Geschichte 
nicht mehr überbietbaren Elemente zurückgeführt worden. In ihm ist uns 
deshalb das •Urbild" unseres Glaubens, das heißt unserer geschichtlichen 
Orientierung auf Gott hin gezeigt. Er ist der •Anführer und Vollender des 
Glaubens" (Hebr 12, 2). 

Die kirchliche Verkündigung hat den Menschen dieses •Urbild" in den 
oben erwähnten offenen Horizont des Suchens und Fragens hinein vorzu- 
stellen. Sie muß es in seinen Dimensionen und konkreten Folgerungen ent- 
falten; sie muß an exemplarischen Modellen und Entwürfen zeigen, wie 
das persönliche und gesellschaftliche Leben heute verändert werden, wenn 
Menschen sich von diesem Bilde ergreifen lassen. Aus dieser Darstellung 
muß sichtbar werden, daß in Jesus Christus eine Antwort auf unsere Fra- 
gen gegeben wird, die auch uns in unserem Bemühen um Gerechtigkeit, 
Frieden und Heil noch etwas zu sagen hat. Durch all dies werden die Men- 
schen eingeladen, in Jesus den Weg des Menschen in der Fraglichkeit der 
Welt zu erkennen und diesen Weg zu gehen. Die Verkündigung ist also 
zunächst Einladung und Angebot, das jedoch in dem Augenblick für jeman- 
den verpflichtend wird, in dem er vom Bilde Jesu angesprochen wird und 
erkennt, daß •kein anderer Name unter dem Himmel den Menschen gege- 
ben ist, in dem wir gerettet werden können" (Apg 4,12). Die Autorität der 
Verkündigung kommt also entscheidend von der Gestalt Jesu Christi her, 
die ihre Überzeugungskraft und Evidenz in sich selbst hat (H. U. von Bal- 
thasar). 

Das Wort Gottes tun 

Es wurde schon gesagt, daß christlicher Glaube nicht ohne geschichtliche 
Tat ist. Durch solche Tat wird er angestoßen; in ihr wird er zur begründe- 
ten, vertrauensvollen Hoffnung; in ihr muß er sich auswirken und bewäh- 



Was sollen wir predigen? 193 

ren. Daraus folgt aber, daß auch heute die Verkündigung des Glaubens 
nicht überzeugen kann, wenn sie nicht von der christlichen Praxis der Glau- 
benden getragen ist. Es genügt nicht, das biblische Glaubensverständnis 
als Modell und Jesus von Nazareth als Urbild vorzustellen, wenn nicht 
heute sichtbar vorgelebt wird, daß durch diesen Glauben der Mensch und 
die Welt wirklich heiler werden. Zur Überwindung der heutigen Verkün- 
digungsnot ist vor allem eine Erneuerung der christlichen Praxis notwen- 
dig. Die Christen müßten aus ihrer Hoffnung heraus dort nach Wegen 
einer Lösung suchen, wo anscheinend •nichts mehr zu machen ist". Der 
Glaube selbst bietet dabei keine direkt praktikablen Lösungen an; aber 
er gibt den Impuls und die Durchhaltekraft, und er befreit dazu, den eige- 
nen Verstand anzustrengen. Vor allem aber enthält der Glaube in Jesus 
Christus die Gestalt der Liebe, welche die Menschen über Grenzen hinweg 
zu vereinen und so den Unfrieden und Haß in der Welt zu überwinden 
vermöchte. Gerade die Verwirklichung einer Einheit, in der die Menschen 
nicht unterdrückt, sondern befreit werden, wäre heute ein einladendes und 
bewegendes Zeichen der Hoffnung in unserer zerrissenen Welt. Das Be- 
mühen darum gehört wesentlich zur Tat des Glaubens hinzu. Die Verkün- 
digung muß darauf Bezug nehmen können (Job. 17,21). 

Integration der vielen Glaubenswahrheiten 

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich, daß der eigentliche •Inhalt" des 
Glaubens und der Verkündigung Jesus Christus ist: seine Lebenstat und 
seine Person als Antwort in der Fraglichkeit unserer geschichtlichen Situa- 
tion. Glauben heißt also Jesus nachfolgen. Sind damit aber die vielen 
Glaubenswahrheiten unserer kirchlichen Dogmatik nicht überflüssig ge- 
worden? Sicherlich muß man sagen, daß sie in ihrer Bedeutung relativiert 
sind. Der Glaube richtet sich nicht auf diese Wahrheiten, sondern in und 
mit Jesus auf den •Gott der Hoffnung". Dieser Glaube hat jedoch seine 
Dimensionen, die nicht verkürzt und vergessen werden dürfen. Die •Glau- 
benswahrheiten" wollen den Reichtum und die Fülle des Glaubens sichern. 
Die Beschäftigung mit ihnen ist deshalb keineswegs überflüssig. Die Wahr- 
heiten müssen jedoch, um richtig verstanden zu werden, auf den Glaubens- 
vollzug hin ausgelegt werden, wie er in Jesus Christus urbildlich eröffnet 
ist. Der innere Zusammenhang zwischen ihnen und der Gestalt Jesu 
Christi muß deutlich werden. Die Schwierigkeit der heutigen Dogmen- 
interpretation besteht darin, daß uns dieser Zusammenhang nicht mehr 
immer klar erkennbar ist. Da die dogmatischen Aussagen zu verschiedenen 
Zeiten entstanden und in verschiedenen Denkkategorien ausgedrückt sind, 
ist ihre genaue Relevanz für den Glauben zum Teil nicht ganz leicht ^u 
bestimmen. Man wird deshalb tatsächlich manche Fragen zeitweilig offen 



Josef Sudbrack 194 

lassen und ihre Klärung durch eine offene theologische Diskussion inner- 
halb der Kirche abwarten müssen. Dadurch geht aber der eigentliche •In- 
halt" des Glaubens keineswegs verloren; denn trotz aller Schwierigkeiten 
bezüglich einzelner •Wahrheiten" redet die Gestalt Jesu Christi auch heute 
noch sehr klar und vernehmlich zu jedem, •der Ohren hat zu hören" 
(Mk 4,9). 

Wir gingen von den Schwierigkeiten aus, den Inhalt der christlichen Ver- 
kündigung zu bestimmen. Die Antwort, die wir angedeutet haben, läßt 
sich mit dem hl. Paulus zusammenfassen: •Wir aber predigen Christus, 
den Gekreuzigten" (1 Kor 1,23). •Nichts anderes hatte ich mir vorgenom- 
men unter euch zu wissen als Jesus Christus, und zwar als den Gekreuzig- 
ten" (1 Kor 2,2). Auch heute ist der Weg, den Jesus in den Fragen seines 
Lebens gegangen ist und den er uns eröffnet hat, noch nicht überholt. Wer 
ihn mitgeht, wird darin •Gottes Kraft und Gottes Weisheit" (1 Kor 1,24) 
erfahren. Die christliche Verkündigung kann letztlich nichts anderes tun 
als zu verdeutlichen, was es heißt, daß Jesus Christus, der Gekreuzigte, die 
befreiende Antwort in unseren vielfältigen Fragen ist. Den Hintergrund 
zum Verständnis der Verkündigung muß dabei das Leben der Christen 
in der Kirche bilden. Hier liegt das entscheidende Problem. 

Christliche und humane Zuversicht 

Hippies - Protestler, Schuld - Umkehr, Weltflucht - Engagement 

Josef Sudbrack SJ, München 

Das Thema klingt recht merkwürdig. Kritik und Protest sind uns vertraut. 
Aber Askese, Weltflucht, Verzicht, Buße usw.? Sind das nicht veraltete 
Vorstellungen; es lohnt sich nicht mehr, in eine Auseinandersetzung mit 
ihnen einzutreten. Unser heutiges Christentum braucht andere, positive 
Ideen, braucht Bejahung, Engagement, Einsatz, Optimismus - man sollte 
die alten asketischen Negativa endlich über Bord werfen. Und doch gehört 
alles zusammen. 

Vor einigen Jahren noch hätte die Abwehrhaltung ziemlich genau die 
Zeit-Mentalität getroffen. Doch einige Zitate können zeigen, wie sehr sich 




