Was sollen wir predigenz
Uberlegungen zur gegenwirtigen Situation der christlichen Verkiindigung

Erhard Kunz SJ, Frankfurt am Main

Waihrend die Theologie unserer Zeit die quasi-sakramentale Wirksamkeit
und Wiirde der Verkiindigung des Wortes Gottes in der Kirche neu ent-
deckt und bedacht hat, breitet sich bei den Verkiindigern selbst in wachsen-
dem Mafle Enttduschung und Resignation aus. Die Botschaft der Kirche
scheint wirkungslos zu werden und ihre Anziehungskraft zu verlieren. Als
kennzeichnend fir die gegenwirtige Situation kann ein Satz gelten, der
im vergangenen Herbst auf einem evangelischen Pfarrertag in Darmstadt
ausgesprochen wurde. Auf die Frage, die als Thema der Tagung gewihlt
war: , Warum stehen die Kirchen leer?“, antwortete einer der Referenten,
ein Padagoge: ,Es gibt in diesem Land zur Zeit kein elementares Bediirf-
nis, eine Predigt zu horen oder eine Bibelstunde zu besuchen, weil es keinen
nennenswerten Bedarf fiir Verkiindigung gibt.“ Die christliche Verkiindi-
gung — so wollte er sagen — antwortet zur Zeit nicht auf Fragen, welche die
Menschen wirklich bewegen. Tatsichlich gewinnen immer mehr Menschen
den Eindruck, dafl die Kirche ihnen nichts Entscheidendes mehr zu geben
habe. Sie werden mit den Fragen ihres Lebens ohne die Unterweisung und
Hilfe der Kirche fertig. Sie wenden sich deshalb von der Kirche, jedenfalls
von ihrem Gottesdienst und ihrer Predigttitigkeit, ab und gestalten ihr
Leben ohne Bindung an kirchliche Institutionen und kirchliche Autoritit.

Fiir denjenigen, der beauftragt ist, den christlichen Glauben zu verkiin-
den—vor allem, wenn dies sein einziger Beruf und sein eigentlicher Lebens-
inhalt ist —, entstehen aus dieser Situation grofle Probleme, die sich nicht
nur auf die Methode und konkrete Durchfithrung der Verkiindigung, son-
dern zuvor und grundlegender auf den Glauben selbst beziehen.

L. Die heutige Infragestellung des Inhaltes der christlichen Verkiindigung

Es wire zu einfach, die gegenwirtigen Schwierigkeiten der christlichen
Verkiindigung blof mit dem Hinweis zu beantworten, dafl Gottes Wort bei
den Menschen schon immer auf taube Ohren und auf Unverstindnis ge-
stofien sei und dafl man sich deshalb auch iiber die augenblickliche Lage
nicht zu wundern brauche. Sicherlich ist es richtig, dafl sowohl die Prophe-
ten des Alten Testamentes wie die Missionare des christlichen Glaubens die
Erfahrung des Mifierfolges oft in erschreckender Weise gemacht haben. Es



Erhard Kunz 182

sei nur an den Propheten Jeremias erinnert, der von den Widerstinden,
denen seine Verkiindigung begegnete, personlich so getroffen wurde, dafl
er sogar den Tag seiner Geburt verfluchte (Jer 20, 14-18). Eine gewisse
Wirkungslosigkeit und Ohnmacht gehort offenbar zu der Art und Weise
hinzu, wie sich das Wort Gottes in der Welt durchsetzt. Aber mit dieser
Feststellung darf man sich nicht zu frith beruhigen und iber die mifliche
Lage hinwegtrosten. Zunichst mufl man die realen Schwierigkeiten mit
ihrer ganzen Wucht auf sich wirken und in sich eindringen lassen. Nur so
kann man sie wirklich bewiltigen und durch sie zum Guten gefithrt werden.
Der Glaube im christlichen Verstindnis macht gegeniiber Schwierigkeiten
nicht blind und immun, sondern er 148t gerade in den Schwierigkeiten die
weiterfilhrende Kraft Gottes erkennen (vgl. 2 Kor 4; 12,91.).

Die augenblickliche Lage der christlichen Verkiindigung und des christ-
lichen Glaubens {iberhaupt ist ohne Zweifel sehr komplex. Die Schwierig-
keiten konnen nicht auf nur einen Faktor (etwa auf das naturwissenschaft-
lich-technische Denken, das den Sinn fiir Transzendenz unterentwickelt
138t) zurickgefithrt werden, sondern sie haben verschiedene Ursachen.
Hier sei nur ein Gedanke herausgegriffen. In der heutigen Situation kommt
eine Entwicklung zur vollen Auswirkung, die sich geistesgeschichtlich schon
lange vorbereitet hat. Die mittelalterliche Theologie hatte zu einer immer
starker betonten Unterscheidung zwischen Vernunft und Glaube, zwischen
dem Bereich der Natur und dem Bereich der tibernatiirlichen Offenbarung
gefihrt. Die iibernatiirliche Offenbarung und der Glaube hatten die Natur
und die Vernunft zu ihrer Voraussetzung, aber sie waren von ihnen her
nicht ableitbar und unterlagen anderen Gesetzmifigkeiten, als sie im Be-
reich von Natur und Vernunft galten. Das kritische Denken zum Beispiel
konnte sich im Bereich der Natur voll entfalten; im Bereich des Glaubens
aber mufite es sich in Schranken weisen lassen, da die Glaubensinhalte auf-
grund der Autoritit der vorgegebenen Offenbarung (konkret: aufgrund
der Heiligen Schrift und des kirchlichen Lehramtes) angenommen werden
mufiten, ohne daf sie durch die kritische Vernuntft einsichtig gemacht wer-
den konnten. Die Entwicklung innerhalb der abendlindischen Geistesge-
schichte ist nun dahin gegangen, daf} die kritische Vernunft, die an sich als
Voraussetzung und , dienende Magd“ des Glaubens galt, die verschiedenen
Inhalte des Glaubens nach und nach der Kritik unterzogen und in ihrer
Fraglichkeit zu Bewuftsein gebracht hat. Die Inhalte erscheinen vor dem
Forum der kritischen Vernunft wenn auch nicht als wissenschaftlich génz-
lich unhaltbar, so doch als zumindest problematisch. Sie sind durch Ein-
winde und Gegengriinde bedroht, und es ist schwer einzusehen, wie sie von
einem Menschen definitiv bejaht und angenommen werden konnen, so-
lange die Diskussion nicht in eindeutigen, allgemein akzeptierten Ergeb-



Was sollen wir predigen? 183

nissen zum Abschluf gekommen ist. Historische Forschung und philosophi-
sche Reflexion haben die Relativitit und vielfache Ungesichertheit der
Glaubensvorstellungen (bis hin zur Gottesidee) aufgedeckt und so nach
dem Empfinden vieler Menschen die Welt des tibernatiirlichen Glaubens
langsam ausgehohlt. G. F. W. Hegel hat in seinen , Vorlesungen iiber die
Philosophie der Religion“ diesen Prozefi, der in unseren Tagen das Be-
wufltsein der breiten Uffentlichkeit erreicht, sehr klar ausgesprochen: ,In-
dem die Reflexion in die Religion eingebrochen ist, so hat das Denken, die
Reflexion, eine feindliche Stellung zur Vorstellung in der Religion und
zum konkreten Inhalt. Das Denken, das so begonnen, hat keinen Aufent-
halt mehr, fithrt sich durch, macht das Gemiith, den Himmel und den erken-
nenden Geist leer.“ Der Prozef} der kritischen Befragung der tiberlieferten
Glaubensinhalte ist sowohl auf dem Gebiet der Dogmatik wie auf dem
Gebiet der Moral nicht mehr aufzuhalten. Er wird von denjenigen, die sich
einmal auf ihn eingelassen haben, als ein Gebot der intellektuellen Red-
lichkeit und als Befreiung des Menschen erfahren. Wer den Prozefl zum
Stillstand bringen oder gar riickgéngig machen mochte, muf sich unweiger-
lich den Vorwurf machen lassen, die Wahrheit zu scheuen und die Ent-
wicklung des Menschen zu Miindigkeit und Reife abzulehnen. Er verstofit
also gegen Werte, die heute trotz des verbreiteten Wertrelativismus doch
von den meisten als verbindlich angesehen werden.

Man kann versuchen - wie die Theologie es schon immer getan hat —, die
einzelnen Glaubensinhalte durch ein allgemeines, mehr formales Prinzip
kritisch zu sichern: Die Inhalte, die auf der Ebene der historischen For-
schung und der philosophischen Reflexion fraglich erscheinen mégen, sind
doch im Glauben definitiv zu bejahen, weil sie zum Bereich der Offenba-
rung gehdren und weil dieser Bereich kritisch gesichert ist. Das Bedran-
gende der gegenwartigen theologischen Situation besteht darin, dafl diese
traditionelle Antwort auf die Schwierigkeiten des kritischen Rationalismus
nicht mehr durchschlagend erscheint, und zwar aus zwei Griinden nicht.
Einmal wird es immer schwerer, zu entscheiden, ob und in welchem Sinn
eine iiberlieferte Glaubenswahrheit tatsdchlich in der Offenbarung ent-
halten ist und wie sie verstanden und interpretiert werden mufl. Die
Schwierigkeiten der historischen Forschung und philosophischen Reflexion
(z. B. der Wissenschaftstheorie und Hermeneutik) dringen in die Glaubens-
wissenschaft selbst ein und erschweren es, den Inhalt des Glaubens genau
zu bestimmen. Wenn man sich nicht damit begniigen will, bloffe Formeln
zu wiederholen, sondern sich auf das Wagnis eines verantworteten Glau-
bensverstdndnisses einldfit, entstehen bei den einzelnen Glaubensaussagen
nicht selten Probleme, die zunichst gar nicht endgiiltig gelost werden kon-
nen. Man muf} viele Fragen offen lassen. Dadurch entsteht aber sehr leicht



Erhard Kunz 184

der Eindrudk, dafl man gar nicht mehr sagen kann, ,,was iiberhaupt zu glau-
ben ist“. Es wachst ein instinktives Mifitrauen gegen Glaubensinhalte iiber-
haupt; denn auch die Inhalte, die heute noch undiskutiert angenommen
werden, kdnnen sich morgen aufgrund einer neuen Problemlage ja auch
als ungeklart und fraglich erweisen. Nicht nur die Reflexion, die den Glau-
ben von auflen kritisiert, sondern auch diejenige, die im Glauben selbst
geschieht, nimmt also dem ,konkreten Inhalt* gegeniiber nicht unbedingt
eine ,freundliche Stellung* ein.

Sodann gentigt die angegebene Antwort auf den kritischen Rationalis-
mus deshalb nicht, weil gerade das Verstidndnis und die Verantwortung der
Offenbarung selbst heute viele Fragen aufwirft. Was ist mit dieser ,Offen-
barung® gemeint? Wie ist ihre Glaubwiirdigkeit aufzuweisen? In welchem
Sinn besitzt sie der kritischen Vernunft gegentiber Autoritit? Diese Fra-
gen dirfen wohl nicht noch einmal durch blofle Berufung auf Autoritit be-
antwortet werden, sondern die Antwort mufl vor der Vernunft selbst kri-
tisch gerechtfertigt werden. Wenn dies aber so ist, dann erscheint an dieser
Stelle die Vernunft mit ihrem nie endenden Fragen, Argumentieren und
Diskutieren Macht iiber die Offenbarung zu haben und diese selbst in die
Fraglichkeit und Vorldufigkeit unseres Erkennens hineinzuziehen. Denn
bei dem Bemiihen, die Offenbarung vor der Vernunft zu rechtfertigen, kon-
nen zweifellos Grinde fiir die Offenbarung angefiithrt werden; es gibt aber
auch Gegengriinde, die nicht jeder Vernunft entbehren. Wie kann man zu
einer definitiven Entscheidung kommen, ohne dafl sie willkiirlich und letzt-
lich doch irrational ist? Erscheint es nicht besser und der Begrenztheit
menschlichen Erkennens angemessener, in diesen ,letzten Fragen“ jede
Festlegung zu vermeiden und Agnostiker zu sein? Viele halten heute einen
solchen Verzicht auf eine endgiiltige Stellungnahme fiir redlicher und
realistischer als eine definitive Glaubensentscheidung. Der dhristliche
Glaube mit seinem Endgiiltigkeitsanspruch und seinen sehr entschiedenen
Behauptungen tiber das Ganze der Welt und der Geschichte wirkt dem-
gegeniiber naiv und anmaflend zugleich.

Mit dem bisher Gesagten ist ein sicherlich nicht unwichtiger Grund ge-
nannt, weshalb die christliche Verkiindigung heute bei vielen auf Schwie-
rigkeiten und Ablehnung stofit: Der Inhalt der Verkiindigung (die gottliche
Offenbarung mit den verschiedenen Glaubenswahrheiten) erscheint zu un-
bestimmt und ungesichert; die Verkiindigung macht Aussagen, die durch
unsere Erfahrung nicht mehr verifizierbar sind, und sie iiberfordert des-
halb die menschliche Erkenntnis. Statt der Beschiftigung mit ihrem Inhalt,
der letztlich doch dunkel und ungeklart bleibt, scheint es besser zu sein, den
Sinn, der uns im Bereich unserer Erfahrung zugénglich ist, aufzuspiiren und
zu verwirklichen und alle dariiber hinausgehenden Fragen offen zu lassen.



Was sollen wir predigen? 185

Man verzichtet also bewuflt auf eine abschliefende Weltdeutung und ver-
sucht, das zu tun, was sich durch die Erfahrung als gut und wohltuend er-
weist, nimlich die Lebensverhilinisse in unserer Welt menschlicher zu ge-
stalten.

II. Versuche, die Schwierigkeit zu iiberwinden

Man kann der angedeuteten Schwierigkeit dadurch zu entgehen suchen,
dafl man sie ignoriert — bei sich und bei anderen. Man 143t sich auf keine
Diskussion ein, sondern hilt einfach an dem Glaubensverstindnis, wie
man es gelernt hat, fest und wehrt alle Fragen und Einwénde, jedenfalls
wenn sie eine gewisse Schwelle iiberschreiten, ab. Eine solche abschirmende
Reaktion ist menschlich verstdndlich; sie mag unter gewissen Umstinden
aufgrund psychologischer und soziologischer Begrenzung die einzig mog-
liche sein (und verlangt dann die von Paulus beschriebene Riicksicht mit den
»Schwachen“: 1 Kor 8, 9 ff.). Aber sie ist doch wohl nicht die Antwort, die
dem christlichen Glauben wirklich entspricht. Der Glaube kann sich das
Denken nicht verbieten lassen. Er mufl ja immer wieder zwischen dem
wahren ,Gebot Gottes“ und den ,Uberlieferungen der Menschen®, die es
auch im Bereich des Christentums und der Kirche gibt, unterscheiden (vgl.
Mk 7, 8); wie aber soll diese Unterscheidung geschehen, wenn Fragen und
Schwierigkeiten, die der ,Uberlieferung® gegeniiber entstehen, gar nicht
erst aufgegriffen und bedacht werden? Jesus hat das kritische Denken
nicht zuriickgewiesen, sondern durch seine Fragen und Gleichnisse dazu
angeregt (vgl. z. B. Mk 3, 1-6) und auf diesem Wege die Menschen zu Gott
geoffnet. Wer Fragen (wirkliche Fragen, nicht ,Fangfragen®!) unterdriickt,
entzieht sich dem Wirken Gottes in der Geschichte, auch wenn er sich dabei
vielleicht auf ein gottliches Gebot beruft. — Eine blofle Abwehr der beste-
henden Fragen und Schwierigkeiten fithrt vor allem nicht zu einer posi-
tiven Bewaltigung der gegenwirtigen Verkiindigungssituation. Eine solche
Haltung wiirde lediglich den ohnehin schon weit verbreiteten Eindruck
verstirken, daf der christliche Glaube eine bereits erstarrte Ideologie ist,
die Angst hat, sich mit der Realitit zu konfrontieren.

Ein zweiter Ausweg aus den genannten Schwierigkeiten besteht darin,
den Inhalt des Glaubens und der Verkiindigung auf ein Minimum zu redu-
zieren. Man scheidet alles aus, was irgendwie problematisch und fiir das
spontane Empfinden der heutigen Menschen nichtssagend erscheint. Man
deklariert es als Mythologie und als veraltete, in unserem heutigen Welt-
bild nicht mehr vollziehbare Vorstellung. Trinitdt, Menschwerdung Gottes,
kiinftige Auferstehung, Gnade, Sakramente, hierarchische Struktur der
Kirche und vieles andere werden auf diesem Wege ersatzlos gestrichen.



Erhard Kunz 186

Von der Offenbarung bleibt das reine ,Dafl“ des Angesprochenseins: der
Mensch ist aufgerufen, sich als Angesprochenen zu verstehen und entspre-
chend zu entscheiden. Sobald ernsthaft die Frage auftaucht, ob zur Erkli-
rung des Angesprochenseins nicht der mitmenschliche An-spruch geniigt,
werden viele auch diese Frage bejahen und das Sprechen von Gott und
gottlichem An-spruch ebenfalls als mythologisch abtun. Wenn man das je-
weilige Verstindnis und Interesse der Menschen zum Kriterium der Ver-
kiindigung und des Glaubens macht, so lduft dies letztlich darauf hinaus,
dafl die gerade aktuellen Stromungen von der Verkiindigung her lediglich
bestéitigt werden. Nicht ganz ohne Grund wirft man manchen Theologen
und Predigern vor, sie wiirden das, was die Menschen gerade bewegt, als
Anliegen der Heiligen Schrift und als Zentrum des christlichen Glaubens
herausstellen: die Bejahung der Welt und des Sikularismus, die Evolution,
das soziale Engagement und die Mitmenschlichkeit, das Prinzip Hoffnung,
die Revolution und jetzt neuerdings die Festlichkeit und die Phantasie. Bei
solchem Vorgehen mag man momentanen Erfolg haben; dauerhaft wird er
jedoch nichtsein; denn nach einiger Zeit werden sich die Horer fragen, wozu
sie sich von der kirchlichen Verkiindigung bestitigen lassen sollen, was sie
ohnehin schon zuvor praktizieren und gutheifflen. Wenn der christliche
Glaube gegeniiber den jeweiligen Stromungen und Trends nichts Neues
und Figenstindiges zu sagen hat, kann man auf ihn verzichten. — So fithrt
auch der Weg der Reduktion nicht aus der Schwierigkeit heraus.

Es bleibt als Ausweg der Versuch, iberhaupt auf einen festen ,Inhalt®
der Verkiindigung und des Glaubens zu verzichten und den Glauben ein-
fach als kritisches Prinzip in unserer Welt und Gesellschaft zu verstehen.
Der Glaube macht dementsprechend keine Aussagen iiber das Ganze; er ist
keine ,, Weltanschauung®, sondern eine Bewegung, die jeweils ,die andere
Seite“ betont. Er weist auf das Vergessene und Unterdriickte hin. Er be-
wahrt so vor Verfestigungen und dient der Entwicklung der Welt. Er treibt
die Menschheit, die immer in Gefahr ist, sich zu etablieren, voran auf ein
Ziel hin, von dem auch der Glaube sich kein Bild machen und das deshalb
in Worten nicht ausgedriickt und verkiindet werden kann. Aussprechbar ist
nur die Kritik am Bestehenden, die zur Verdnderung und zu neuer Tat auf
die immer offene Zukunft hin aufruft. — Dieses Verstindnis des Glaubens
kann als Befreiung empfunden werden. Hier hat der Glaube in der jewei-
ligen Situation etwas Neues zu sagen, ohne daf} er doch selbst an fragwiir-
dige iberlieferte Vorstellungen und Ideen gebunden wire. Gerade die
uberlieferten religiosen Inhalte und Gebrauche miifiten an erster Stelle
einer Kritik des Glaubens unterzogen werden. Die kritische Vernunft
stinde dem Glauben nicht mehr feindlich gegeniiber, sondern wire in ihn
selbst integriert; oder besser: der Glaube wire mit der kritischen Vernunft



Was sollen wir predigen? 187

selbst identisch geworden. Damit aber zeigt sich das Bedenkliche dieses
Glaubensverstindnisses. Der Glaube hat bisher zwar durchaus um seine
kritische Aufgabe gewufit (es galt, die ,, Werke des Geistes“ und die , Werke
des Fleisches“ zu unterscheiden), aber die Krisis beruhte auf vorgéngigen
positiven Erfahrungen, die festgehalten und tiberliefert wurden, damit sie
als Kriterium der Krisis dienen konnten. Die kritische Funktion des Glau-
bens war an einen ,Glaubensinhalt gebunden, konkret: an das Ereignis
des Lebens, Sterbens und der Auferstehung Jesu. Von dorther war er fahig,
die kritische Vernunft selbst noch einmal zu ,richten®, d. h. auf ein posi-
tives Ziel hinzulenken. Wiirde man die Bindung des Glaubens an einen
vorgegebenen ,Inhalt fallenlassen und nur noch das formale Prinzip der
Krisis beibehalten, so ware damit jedes Bewufitsein einer schon ergangenen
und zu verkiindenden Frohbotschaft unméoglich geworden. Es bliebe nur
noch der Auftrag, die Welt zu verdndern — aber in welcher Richtung?
Warum? Aus welcher Kraft? Ein solcher ,Glaube“ wire im hochsten Mafle
trost-los und daher sicherlich unchristlich. Auflerdem 16st er das Problem
des ,Glaubensinhaltes“ nur scheinbar; denn auch der Auftrag zu Kritik
und Weltverdnderung ist noch ,Inhalt®. Ist nicht auch er kritisierbar?

IT1. Der Inhalt der Verkiindigung: Jesus Christus, der Gekreuzigte,
als Antwort in unseren Fragen

Jeder der drei genannten Versuche enthilt zweifellos ein berechtigtes und
notwendiges Anliegen: Die christliche Verkiindigung mufl den Reichtum
der Tradition bewahren und unserer Zeit vermitteln; sie mufl sich zugleich
den Fragen des heutigen Menschen stellen; sie darf vor allem nicht reine
Theorie sein, sondern mufl konkrete, praktische Impulse fiir das personliche
und gesellschaftliche Leben geben. Es gentigt jedoch nicht, diese Anliegen
blof aufzuzdhlen und zu bejahen. Die Frage ist, wie sie verwirklicht wer-
den konnen, ohne daf sie sich gegenseitig aufheben. Wie kann die christ-
liche Verkiindigung heute ein die Not unserer Welt wendendes Wort
sagen, das sowohl dem Anspruch der Gegenwart wie dem Anspruch der
christlichen Uberlieferung gerecht wird? Eine Antwort auf diese Frage
kann nur erreicht werden, wenn man das geschichtliche Glaubensverstind-
nis, wie es in der Heiligen Schrift grundgelegt ist, zurlickgewinnt. Hier sol-
len nur - ausgehend von der heutigen Situation ~ wichtige Elemente dieses
Verstandnisses genannt werden.

Das Wort Gottes suchen

Daf der Inhalt der Verkiindigung heute zu einem Problem geworden ist,
braucht nicht nur negative Folgen zu haben. Zwar kann man aus der der-



Erhard Kunz 188

zeitigen Verkiindigungs- und Glaubensnot die Konsequenz ziehen, das
Christentum habe unserer Welt nichts mehr zu sagen, und es sei deshalb
angeraten, sich méglichst geschickt von ihm abzuwenden (was auch dadurch
geschehen kann, dafy man die christlichen Kirchen von innen her ,,umzufunk-
tionieren“ sucht). Diese Folgerung mag existentiell begriindet sein, sach-
lich gesehen ist sie ein Kurzschlufl, da hier einfach von den erfahrenen
Schwierigkeiten auf deren grundsitzliche Uniiberwindbarkeit geschlossen
wird. Gerechtfertigt ist zunichst einmal hichstens die Feststellung, dafl uns
eine Antwort, welche die gegenwirtigen Schwierigkeiten 16st, noch nicht
gegeben ist. Wir stehen mehr oder weniger ratlos, unverstindig und blind
in der augenblicklichen Situation und haben das Wort, das diese Situation
in eine Heilssituation verwandelt, noch nicht vernommen. Daraus folgt
aber nicht, daf} es dieses Wort nicht geben kann und nicht geben wird. Es
folgt zunichst nur, dafl wir das Wort noch nicht besitzen. Aber vielleicht
liegt das daran, dafl wir die Ohren verschlossen haben oder in einer fal-
schen Richtung horen oder nur bestimmte Téne aufnehmen und andere ein-
fach iiberhoren. Vielleicht suchen wir das heilende Wort aufgrund eines
Vorurteils in einer Gestalt, in der es sich gar nicht mitteilen will. Die einzig
berechtigte Reaktion besteht deshalb zunichst einmal darin, sich zu 6ffnen,
sich von seinen Vorurteilen konservativer oder progressiver Prigung zu
befreien und das erlosende, weiterfithrende Wort unvoreingenommen zu
suchen, bzw. bereit zu sein, es als Geschenk anzunehmen. Damit ist aber eine
Haltung genannt, die notwendige und bleibende Voraussetzung ist, um
Gottes Wort, also den Inhalt der christlichen Verkiindigung, iiberhaupt
vernehmen und je neu verstehen zu kénnen. Wir halten auch als Gliu-
bige und als Verkiinder der christlichen Botschaft das Wort Gottes nie ver-
fiigbar in unseren Hinden. Denn auch im Glauben sind wir immer noch
auf dem Weg zum Glauben. Zugleich mit unserem Glauben miissen wir
stets auch unseren Unglauben bekennen: ,Herr, ich glaube, hilf meinem
Unglauben® (Mk 9, 24). Wir haben das Ziel noch nicht ,ergriffen® (Phil
3, 13), und der eigentliche ,Gegenstand“ oder ,Inhalt“ des Glaubens ent-
zieht sich uns stindig; wir konnen ihn nicht festhalten (vgl. Joh 20, 17), son-
dern erreichen ihn nur, indem wir uns in je neuer Offenheit zu ihm hinzie-
hen lassen. Der Glaube liegt immer erst vor uns, wie Karl Barth es einmal
schon ausgedriickt hat: ,Im Glauben stehen heifit doch: zu neuem Glauben
aufgerufen sein. Gegenwart des Wortes und Stehen im Glauben heifdt also:
das Wort und den Glauben vor sich haben und erwarten, neues Hingewie-
sensein auf die freie Verwirklichung der eben erfahrenen Gnade, neues
Sichklammern an die Verheiflung, neues Ausschauen nach dem Ereignis, in
dem die Moglichkeit der Erkenntnis des Wortes Gottes fiir uns in Sicht
kommt* (KD 1/1, 236). Bei allem richtigen Verstindnis von Gottes Wort,



Was sollen wir predigen? 189

das wir (und die Kirche) bisher empfangen haben, bleibt doch immer die
Aufgabe, sich Gber die Grenzen des eigenen Verstehens hinaus zu 6ffnen
und auf den je grofleren Gott auszurichten. Wir sind von uns aus erst auf
der Suche nach dem wirkenden Wort Gottes. Auch die Sitze der kirchlichen
Lehrverkiindigung und sogar die Sdtze der Heiligen Schrift geben uns keine
Garantie, dafl wir sie wirklich als Wort Gottes aufgenommen und verstan-
den haben. Wir kénnen sie aufgrund eines falschen Vorverstindnisses voll-
stindig miflverstehen und so durch sie im Irrtum bestirkt oder zu neuem
Irrtum gefithrt werden. Der Buchstabe auch ,heiliger Worte® kann toten
(vgl. 2 Kor 8, 6). Ob uns beim Lesen des Buchstabens der Geist geschenkt
wird und wir vom lebenweckenden Wort Gottes ergriffen werden, ist durch
den Buchstaben nicht gewihrleistet. Wir missen deshalb unserem Ver-
stindnis der Worte gegentiber immer eine kritische Zuriickhaltung bewah-
ren.

Wenn wir auf uns selbst und unsere widerspriichliche, vieldeutige
menschliche Erfahrung schauen, ist darin nichts, was nicht befragt und kri-
tisiert werden konnte. Das aber heifdt, dafl es das Wort, welches alles heil
und ganz macht, also das Wort Gottes, in dieser Erfahrung nicht direkt
gibt. Um diese Tatsache wufite man schon immer; man sprach von der Ver-
hilltheit und Verborgenheit des Wortes Gottes. Heute erfahren wir diese
Nichtgegebenheit des Wortes Gottes aber offenbar deutlicher und schmerz-
licher als zu anderen Zeiten, und das ist gut so; denn dadurch werden
wir daran erinnert, dafl wir als Christen und Verkiinder der christlichen
Botschaft eine wirkliche Solidaritit mit den fragenden und suchenden Men-
schen haben. Auch wir haben das Geheimnis des Ganzen noch nicht durch-
schaut und stehen noch nicht am Ende der Geschichte, von dem aus sich alle
Widerspriichlichkeiten auflésen. Wir sind und bleiben in der Geschichte,
also im Unfertigen, Fragmentarischen, Bedrohten. Daher stehen wir nicht
auf einer ginzlich anderen Stufe als diejenigen, denen wir verkiinden sol-
len, sondern wir befinden uns mit ithnen auf demselben Boden der uns alle
bewegenden Fragen. Wir nehmen teil am Ringen der Menschheit um die
Bewiltigung ihrer vielfdltigen Probleme.

Wenn den Christen in dieser Hinsicht etwas ,auszeichnet“, dann ist es
zunichst nicht, dafl er weniger, sondern eher, daf} er mehr Fragen hat. Denn
der Christ, der weif}, dafl er das Wort Gottes nicht in sich selbst hat, wendet
sich der Geschichte, vor allem der Geschichte des Glaubens zu, um in ihr
nach dem Wort Gottes zu suchen. Dabei stellt er nicht nur Fragen an die
Geschichte, sondern er 148t sich auch von ihr Fragen stellen und zu einer
Erweiterung seines Fragehorizontes fithren. Die christliche Vergangenheit
wie iiberhaupt die religiose Vergangenheit der Menschheit (zu der auch die
Religionskritik noch hinzugehort) enthalt in thren Berichten, Erzahlungen,



Erhard Kunz 190

Aussagen und Uberlegungen die grundlegenden Fragen, welche das
menschliche Leben bewegen, zum Beispiel die Fragen nach der Geltung
und dem Gluck des Einzelnen in der Gemeinschaft der Menschheit, nach
der Verwirklichung von Freiheit, Gerechtigkeit und Einheit, nach dem
Ziel der Geschichte mit ihrer Schuld, ihrem Leiden und Sterben, nach der
Bezogenheit der Welt auf den, der dem Ganzen der Welt und dem Ein-
zelnen im Ganzen Sinn und Bestand geben kann und den wir Gott nennen,
nach dem richtenden oder rettenden Wirken Gottes in der Welt ... Zwar
mag es manchem oder sogar ganzen Gruppen uberflissig erscheinen, sich
mit solchen Fragen, deren Praxisbezug vielleicht nicht sofort deutlich wird,
tberhaupt abzugeben. Wiirde jedoch die Menschheit einmal darauf ver-
zichten, sich mit diesen Fragen ernsthaft zu beschiftigen, so wiirde dies ohne
Zweifel zu einer ungeheuren Verflachung des menschlichen Bewufitseins
fihren, was vor allem fiir das sittliche Verantwortungsbewufitsein und da-
mit fiir die wahre ,Menschlichkeit hochst negative Folgen hitte. Deshalb
wird heute selbst von atheistischer Seite die Bedeutung der Fragen, die in
der Religion impliziert sind, wieder mehr gesehen und beachtet.

Daraus ergibt sich eine erste Aufgabe der christlichen Verkiindigung: sie
mufl die wirklichen Fragen der Menschen aufgreifen und im Lichte der
Glaubenstradition und der bisherigen Glaubenserfahrung noch erweitern
und vertiefen. Nur so kann sie beim Menschen Interesse und Aufgeschlos-
senheit finden. Aber nur so kann sie auch christlich sein; denn der christ-
liche Glaube, der verkiindet werden soll, verdriangt keine Fragen, sondern
schenkt im Gegenteil Mut und Freiheit, sich den beangstigenden Fragen
zu stellen. Dort, wo keine Fragen geweckt, sondern nur Antworten vorge-
legt werden, geschieht tatsichlich keine Verkiindigung des Wortes Gottes;
denn wenn Gott den Menschen anspricht, wird sich der Mensch nach dem
Zeugnis der christlichen Erfahrung zunachst der ganzen Fragwirdigkeit
seiner Situation und seiner Ferne vom Worte Gottes bewuf}t. Dadurch wird
er angeregt, nach dem Wort Gottes zu suchen. Dies muff im Vollzug der
Verkiindigung selbst zum Ausdruck kommen.

Das Wort Gottes sehen

Jedoch enthilt die Tradition des Glaubens nicht nur Fragen, und die Ver-
kiindigung muf deshalb mehr als Fragestellung sein. Die Kirche gibt uns in
der Heiligen Schrift ein Buch in die Hand, in dem von den Erfahrungen
berichtet wird, die Menschen in einer jahrhundertelangen Geschichte ge-
macht haben. Es geht dabei um die entscheidenden Fragen, die uns im
Grunde auch heute noch bewegen. In der geschilderten Geschichte werden
Menschen in einem langsamen, keineswegs immer erfolgreichen Lernpro-
zefd befihigt, die Fraglichkeit der menschlichen Situation positiv zu bewail-



Was sollen wir predigen? 191

tigen. Sie bleiben in dieser Situation; sie konnen das Fragen und Suchen
und das je neue Sich-6ffnen niemals einfach hinter sich lassen. Aber sie
lernen es, sich dabei in einer ganz bestimmten Richtung zu orientieren und
ihre Situation in einer bestimmten Weise zu sehen. Sie finden aufgrund
positiver Erfahrungen in der Fraglichkeit der Geschichte die Kraft zu einer
radikalen Hoffnung, zur Hoffnung auf den, der der Geschichte als ganzer
und dem Einzelnen in der Geschichte Sinn zu geben vermag. Sie erfahren,
dafl diese Hoffnung auf Gott am umfassendsten die Offenheit und Frei-
heit des Menschen in der Geschichte zu wahren vermag und dafl aus ihr der
Impuls zu positiver, aufbauender Tat, vor allem zur aktiven Bejahung und
Anerkennung des Mitmenschen entspringt. In den geschichtlichen Taten,
die aus der Hoffnung heraus ermoglicht werden, erblicken die Menschen
ein Zeichen, das die Hoffnung bestdtigt und als berechtigt erweist. Solche
Taten vermitteln eine Ahnung des erhofften Zieles; sie lassen das Ziel
schon anfanglich erfahrbar und vor-laufig gegenwartig werden. Sie ndh-
ren daher die Hoffnung. Sie enthalten eine Verheiflung, die auf dem Hin-
tergrund und unter der Voraussetzung der anfénglich bestdtigten Hoffnung
als Verheiflung Gottes oder als Wort Gottes verstanden werden mufl.
Nur im Horizont bestatigter Hoffnung und insofern nur indirekt sind Er-
eignisse in dieser Welt als Verheilungswort oder als Sprechen Gottes zu
erkennen und auszusagen.

Wer das so verstandene Wort Gottes aufnimmt und zur Grundlage sei-
nes Lebens macht, wer also glaubt, der bleibt zwar durchaus in der Ge-
schichte mit ihrer Fraglichkeit, aber er erhalt in ihr eine klare Ausrichtung:
aufgrund bestimmter Ereignisse und Erfahrungen der Vergangenheit wird
er zur Hoffnung auf Gott, also zu positiver, nicht eingeschrankter Ausrich-
tung in die Zukunft befdhigt und von dort zur aufbauenden Tat in der Ge-
genwart aufgerufen. Dieser Glaube bietet dem Menschen keine endgiltige
Losung aller Probleme und aller Widerspriichlichkeiten; im Gegenteil: ge-
rade der auf Gott Hoffende erkennt die Problematik unserer wenig harmo-
nischen Welt in aller Deutlichkeit; aber er erhalt keine durchschaubare Auf-
16sung des Ritsels. Der Glaube ist also keine Gnosis, in der irgendwelche
Geheimlehren mitgeteilt werden. Wohl aber eroffnet der Glaube ein Ver-
stehen dafiir, dafl man in der unbeantworteten Problematik aufgrund posi-
tiver Zeichen die ,, Hoffnung wider alle Hoffnung® (Rom 4, 18) durchhalten
kann. Der Glaube schenkt also Einsicht, obwohl er das Dunkel nicht besei-
tigt. Er ist Licht, das es uns ermoglicht, das uns ibersteigende Geheim-
nis anzunehmen und vertrauensvoll auf es zuzugehen. Er vertreibt keine
Fragen und ist doch wirklicher Trost in allen Fragen. Als solches Verstehen
ist der Glaube nicht reine Theorie, sondern er ist Impuls zur Tat: zur Auf-
arbeitung der Vergangenheit mit ihren belastenden, hemmenden Wirkun-



Erhard Kunz 192

gen, zum mutigen Gehen in die bedrohliche Zukunft, zur Tat der befreien-
den Liebe in der Gegenwart.

Das hier nur kurz umrissene geschichtliche Glaubensverstindnis ist in
seiner letzten Radikalitdt durch Jesus von Nazareth gelebt und von ihm
her an Ostern durch die universale Sendung der Jinger geschichtlich wirk-
sam geworden. Jesus hat die Fragwurdigkeit des menschlichen Lebens in
seinem eigenen Lebensschicksal erfahren; er ist dabei zu einer immer radi-
kaleren Hoffnung gefithrt worden, die ihre letzte Tiefe im Leiden und
Sterben erreicht hat; er hat aus der Hoffnung auf Gott heraus die Liebe in
einer sehr konkreten und fur seine Zeit schockierenden Weise verwirklicht,
so daf} in seinem Tun und in seiner Treue bis zum Tod am Kreuz der er-
hoffte Gott als gegenwirtig erkannt und Jesus als das Wort Gottes ver-
standen wurde. In Jesus ist das Verhdltnis des Menschen zu Gott auf die
allein verantwortbaren, allein entscheidenden und in unserer Geschichte
nicht mehr iiberbietbaren Elemente zuriickgefithrt worden. In ihm ist uns
deshalb das ,Urbild“ unseres Glaubens, das heifit unserer geschichtlichen
Orientierung auf Gott hin gezeigt. Er ist der , Anfithrer und Vollender des
Glaubens“ (Hebr 12, 2).

Die kirchliche Verkiindigung hat den Menschen dieses ,,Urbild“ in den
oben erwihnten offenen Horizont des Suchens und Fragens hinein vorzu-
stellen. Sie muf} es in seinen Dimensionen und konkreten Folgerungen ent-
falten; sie muf} an exemplarischen Modellen und Entwiirfen zeigen, wie
das personliche und gesellschafiliche Leben heute verdandert werden, wenn
Menschen sich von diesem Bilde ergreifen lassen. Aus dieser Darstellung
muf sichtbar werden, daf} in Jesus Christus eine Antwort auf unsere Fra-
gen gegeben wird, die auch uns in unserem Bemithen um Gerechtigkeit,
Frieden und Heil noch etwas zu sagen hat. Durch all dies werden die Men-
schen eingeladen, in Jesus den Weg des Menschen in der Fraglichkeit der
Welt zu erkennen und diesen Weg zu gehen. Die Verkiindigung ist also
zunichst Einladung und Angebot, das jedoch in dem Augenblick fir jeman-
den verpflichtend wird, in dem er vom Bilde Jesu angesprochen wird und
erkennt, dafl , kein anderer Name unter dem Himmel den Menschen gege-
ben ist, in dem wir gerettet werden kdnnen® (Apg 4, 12). Die Autoritat der
Verkiindigung kommt also entscheidend von der Gestalt Jesu Christi her,
die ihre Uberzeugungskraft und Evidenz in sich selbst hat (H. U. von Bal-

thasar).
Das Wort Gottes tun

Es wurde schon gesagt, dafl christlicher Glaube nicht ohne geschichtliche
Tat ist. Durch solche Tat wird er angestofRen; in ihr wird er zur begriinde-
ten, vertrauensvollen Hoffnung; in thr muf er sich auswirken und bewah-



Was sollen wir predigen? 193

ren. Daraus folgt aber, dafl auch heute die Verkiindigung des Glaubens
nicht iiberzeugen kann, wenn sie nicht von der christlichen Praxis der Glau-
benden getragen ist. Es geniigt nicht, das biblische Glaubensverstindnis
als Modell und Jesus von Nazareth als Urbild vorzustellen, wenn nicht
heute sichtbar vorgelebt wird, dafl durch diesen Glauben der Mensch und
die Welt wirklich heiler werden. Zur Uberwindung der heutigen Verkiin-
digungsnot ist vor allem eine Erneuerung der christlichen Praxis notwen-
dig. Die Christen miiten aus ihrer Hoffnung heraus dort nach Wegen
einer Losung suchen, wo anscheinend ,nichts mehr zu machen ist*. Der
Glaube selbst bietet dabei keine direkt praktikablen Losungen an; aber
er gibt den Impuls und die Durchhaltekraft, und er befreit dazu, den eige-
nen Verstand anzustrengen. Vor allem aber enthilt der Glaube in Jesus
Christus die Gestalt der Liebe, welche die Menschen iiber Grenzen hinweg
zu vereinen und so den Unfrieden und Haf in der Welt zu iiberwinden
vermochte. Gerade die Verwirklichung einer Einheit, in der die Menschen
nicht unterdriickt, sondern befreit werden, wire heute ein einladendes und
bewegendes Zeichen der Hoffnung in unserer zerrissenen Welt. Das Be-
miihen darum gehort wesentlich zur Tat des Glaubens hinzu. Die Verkiin-
digung mufl darauf Bezug nehmen kénnen (Joh 17, 21).

Integration der vielen Glaubenswahrheiten

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich, daf der eigentliche ,Inhalt* des
Glaubens und der Verkiindigung Jesus Christus ist: seine Lebenstat und
seine Person als Antwort in der Fraglichkeit unserer geschichtlichen Situa-
tion. Glauben heif}t also Jesus nachfolgen. Sind damit aber die vielen
Glaubenswahrheiten unserer kirchlichen Dogmatik nicht iiberfliissig ge-
worden? Sicherlich muf} man sagen, daf} sie in ihrer Bedeutung relativiert
sind. Der Glaube richtet sich nicht auf diese Wahrheiten, sondern in und
mit Jesus auf den ,Gott der Hoffnung“. Dieser Glaube hat jedoch seine
Dimensionen, die nicht verkiirzt und vergessen werden diirfen. Die ,Glau-
benswahrheiten® wollen den Reichtum und die Fiille des Glaubens sichern.
Die Beschiftigung mit ihnen ist deshalb keineswegs iiberfliissig. Die Wahr-
heiten miissen jedoch, um richtig verstanden zu werden, auf den Glaubens-
vollzug hin ausgelegt werden, wie er in Jesus Christus urbildlich eroffnet
ist. Der innere Zusammenhang zwischen ihnen und der Gestalt Jesu
Christi mufl deutlich werden. Die Schwierigkeit der heutigen Dogmen-
interpretation besteht darin, dafl uns dieser Zusammenhang nicht mehr
immer klar erkennbar ist. Da die dogmatischen Aussagen zu verschiedenen
Zeiten entstanden und in verschiedenen Denkkategorien ausgedriickt sind,
ist ihre genaue Relevanz fiirr den Glauben zum Teil nicht ganz leicht zu
bestimmen. Man wird deshalb tatsichlich manche Fragen zeitweilig offen



Josef Sudbrack 194

lassen und ihre Klirung durch eine offene theologische Diskussion inner-
halb der Kirche abwarten miissen. Dadurch geht aber der eigentliche ,In-
halt“ des Glaubens keineswegs verloren; denn trotz aller Schwierigkeiten
beziiglich einzelner , Wahrheiten“ redet die Gestalt Jesu Christi auch heute
noch sehr klar und vernehmlich zu jedem, ,der Ohren hat zu héren®
(Mk 4, 9).

Wir gingen von den Schwierigkeiten aus, den Inhalt der christlichen Ver-
kiindigung zu bestimmen. Die Antwort, die wir angedeutet haben, 1dfit
sich mit dem hl. Paulus zusammenfassen: , Wir aber predigen Christus,
den Gekreuzigten“ (1 Kor 1, 23). ,Nichts anderes hatte ich mir vorgenom-
men unter euch zu wissen als Jesus Christus, und zwar als den Gekreuzig-
ten“ (1 Kor 2,2). Auch heute ist der Weg, den Jesus in den Fragen seines
Lebens gegangen ist und den er uns erdffnet hat, noch nicht iiberholt. Wer
ihn mitgeht, wird darin ,Gottes Kraft und Gottes Weisheit® (1 Kor 1,24)
erfahren. Die christliche Verkiindigung kann letztlich nichts anderes tun
als zu verdeutlichen, was es heifit, dafl Jesus Christus, der Gekreuzigte, die
befreiende Antwort in unseren vielfiltigen Fragen ist. Den Hintergrund
zum Verstindnis der Verkiindigung mufl dabei das Leben der Christen
in der Kirche bilden. Hier liegt das entscheidende Problem.

Christliche und humane Zuversicht
Hippies — Protestler, Schuld — Umkehr, Weltflucht — Engagement

Josef Sudbrack SJ, Minchen

Das Thema klingt recht merkwiirdig. Kritik und Protest sind uns vertraut.
Aber Askese, Weltflucht, Verzicht, Bufle usw.? Sind das nicht veraltete
Vorstellungen; es lohnt sich nicht mehr, in eine Auseinandersetzung mit
ihnen einzutreten. Unser heutiges Christentum braucht andere, positive
Ideen, braucht Bejahung, Engagement, Einsatz, Optimismus — man sollte
die alten asketischen Negativa endlich tiber Bord werfen. Und doch gehort
alles zusammen.

Vor einigen Jahren noch hitte die Abwehrhaltung ziemlich genau die
Zeit-Mentalitit getroffen. Doch einige Zitate kénnen zeigen, wie sehr sich





