
Josef Sudbrack 194 

lassen und ihre Klärung durch eine offene theologische Diskussion inner- 
halb der Kirche abwarten müssen. Dadurch geht aber der eigentliche •In- 
halt" des Glaubens keineswegs verloren; denn trotz aller Schwierigkeiten 
bezüglich einzelner •Wahrheiten" redet die Gestalt Jesu Christi auch heute 
noch sehr klar und vernehmlich zu jedem, •der Ohren hat zu hören" 
(Mk 4,9). 

Wir gingen von den Schwierigkeiten aus, den Inhalt der christlichen Ver- 
kündigung zu bestimmen. Die Antwort, die wir angedeutet haben, läßt 
sich mit dem hl. Paulus zusammenfassen: •Wir aber predigen Christus, 
den Gekreuzigten" (1 Kor 1,23). •Nichts anderes hatte ich mir vorgenom- 
men unter euch zu wissen als Jesus Christus, und zwar als den Gekreuzig- 
ten" (1 Kor 2,2). Auch heute ist der Weg, den Jesus in den Fragen seines 
Lebens gegangen ist und den er uns eröffnet hat, noch nicht überholt. Wer 
ihn mitgeht, wird darin •Gottes Kraft und Gottes Weisheit" (1 Kor 1,24) 
erfahren. Die christliche Verkündigung kann letztlich nichts anderes tun 
als zu verdeutlichen, was es heißt, daß Jesus Christus, der Gekreuzigte, die 
befreiende Antwort in unseren vielfältigen Fragen ist. Den Hintergrund 
zum Verständnis der Verkündigung muß dabei das Leben der Christen 
in der Kirche bilden. Hier liegt das entscheidende Problem. 

Christliche und humane Zuversicht 

Hippies - Protestler, Schuld - Umkehr, Weltflucht - Engagement 

Josef Sudbrack SJ, München 

Das Thema klingt recht merkwürdig. Kritik und Protest sind uns vertraut. 
Aber Askese, Weltflucht, Verzicht, Buße usw.? Sind das nicht veraltete 
Vorstellungen; es lohnt sich nicht mehr, in eine Auseinandersetzung mit 
ihnen einzutreten. Unser heutiges Christentum braucht andere, positive 
Ideen, braucht Bejahung, Engagement, Einsatz, Optimismus - man sollte 
die alten asketischen Negativa endlich über Bord werfen. Und doch gehört 
alles zusammen. 

Vor einigen Jahren noch hätte die Abwehrhaltung ziemlich genau die 
Zeit-Mentalität getroffen. Doch einige Zitate können zeigen, wie sehr sich 



Christliche und humane Zuversicht 195 

die Situation gewandelt hat, daß auch diese Zeit schon wieder vorbei ist. 
Das erste stammt aus einer katholisch-dogmatischen Arbeit, die unter die 
Erfolgsbücher der letzten zwei Jahre gezählt werden muß. 

•Verbinden wir mit Askese nicht unwillkürlich die Haltung der Ab- 
sage an die Welt, der Verneinung der Welt? Hat christliche Askese 
nicht eine innere Tendenz zur Weltflucht? Es kommt uns hier nicht 
darauf an, diese Tendenz der Weltflucht in der christlichen Askese 
rundweg zu leugnen oder sie als bares Mißverständnis zu entlarven. 
Wir bekennen uns in gewissem Sinn zu ihr. Und wir halten sie für 
wichtig. Auch heute noch. Freilich kommt alles darauf an, sie richtig zu 
verstehen und so gerade einen Zugang zu finden zu einem elementaren 
Zug christlicher Weltverantwortung. Die asketische Weltflucht des 
Christen darf nämlich nie einfach eine Flucht aus der Welt sein; so 
wäre sie, da der Mensch nie weltlos existiert, am Ende nur die trügeri- 
sche Flucht in eine künstliche Nebenwelt. ... Nicht Flucht aus der 
Welt, sondern Flucht mit der Welt ,nach vorne' ist die Grundbewe- 
gung asketischer Weltflucht: Flucht also aus der ins nur Gegenwärtige 
und Verfügbare verfestigten Welt, .deren Stunde immer da ist'" 
(Joh 7, 6). 

Wer es nicht weiß, wird erstaunt sein, daß Johann Baptist Metz angeführt 
wurde, also einer aus dem Kreis der weltoffenen katholischen Theologen. 
In der Verbindung mit •Askese" bekommt unser zusammengewürfelter 
Untertitel einen anderen, bescheideneren Ton; manch einer wird sogar 
wieder den abgestandenen Muff von Lebensuntüchtigkeit riechen oder die 
tragisch-komische rationalisierte Rechtfertigung von Leid und von Unter- 
gang durch Leute, die im Leben zu kurz gekommen sind. All das verbarg 
sich für viele einmal unter dem Stichwort •Askese". Aber lassen wir unse- 
rem Bekenntnis zu Askese und Weltflucht nur den Vorwurf von altmodisch- 
verstaubt und hören uns ein zweites Zitat an. Es stammt von Timothy 
Leary, dem •Hohenpriester der Drogenreligion", dem enthusiastischen 
Sänger des LSD-Rausches. 

•Vor hundert Jahren stiegen Menschen, die wie wir an das spiri- 
tistische Leben glaubten, in Planwagen und fuhren durch die Prärie. 
Die Mormonen haben das getan ... Wer heute einen Platz sucht, wo 
er aussteigen... kann, hat nicht mehr die Möglichkeit der äußeren 
Ortsveränderung. Er kann nur nach innen gehen. Und das ist so faszi- 
nierend an dieser neuen und bodenständigen Bewegung .. . Wir ha- 
ben erkannt, wie Menschen seit Jahrtausenden erkannten, daß der 
menschliche Körper der einzige Tempel ist und daß der Ort des Got- 



Josef Sudbrack 196 

tesdienstes der Altar im eigenen Heim ist.. . Ich will sagen, daß alles 
innen ist." ... •Alle Vorstellungen von Tugend und harter Arbeit ge- 
hören zu dem alten Erpresserspiel. Für uns ist Religion Ekstase. Sie ist 
Freiheit und Harmonie .. . Der wirkliche Trip ist der Gottestrip ... 
Übergebt Cäsar alles Äußerliche .. . Was ist Cäsar? Gesellschaft, Poli- 

tik, Gebote..." 

Aussteigen also aus der Welt, der Gesellschaft, dem Engagement in das In- 
nenreich der Bewußtseinserweiterung! Die Droge hat eine Weltflucht-Be- 
wegung ins Leben gerufen, die radikaler ist, Politik und Gesellschaft heil- 
loser in Grund und Boden verdammt, als alles, was je aus Wüsten und Ere- 
miten-Zellen propagiert wurde. Der Orientalist und Ethnologe Rudolf 
Gelpke macht es in seinen Drogenbüchern noch deutlicher als Leary. Nach 
ihm ist mit der Droge •die Schallmauer von Zeit und Raum", von Welt 
und Leben, das Gefängnis von Ich und Du endgültig niedergerissen: •Gott 
und Trunk", schreibt er, •stehen auf derselben Ebene, solange sie Mittel 
sind, dem zu entfliehen, was man ist"; denn •das Leben ist ein Augenblick. 
Vergessen wir ihn!" 

Damit bekommen die Worte Askese, Weltflucht einen aktuellen und so- 
gar aggressiven Unterton: Flucht aus der Welt in den besseren Bewußt- 
seinsbereich von Mystik, Ekstase und Rausch. Es lohnt sich für einen Chri- 
sten fürwahr, darüber nachzusinnen, was es denn mit dieser alten und 
neuen •Weltflucht" auf sich habe. 

Die Modeworte von Krise und Kritik 

Aber wie immer: um alte Lehren neu zu verstehen, muß man einen moder- 
nen Interpretationshorizont, eine gängige Verständnismatrize aufspüren. 
Man kann Mode-Worte ablehnen oder begrüßen, gebrauchen oder ver- 
dammen - auf jeden Fall spricht sich in ihnen dasjenige aus, was der 
Mensch der Gegenwart, was man heute so denkt. Das Christentum darf auf 
eine Konfrontation mit solchen Vorstellungen nicht verzichten, wenn es in 
die Zeit hineinsprechen und nicht nach schalem Salz oder nach abgestande- 
ner Suppe schmecken will. 

Modevorstellungen sollen auch zu unserem Thema einen Zugang bah- 
nen. Das Wort von der Krise ist zweifellos modisch; es legt die zeitgenössi- 
schen Verhältnisse auf Umbruch, Revolution oder Zerfall und Untergang 
fest. Das entsprechende Wort für die urteilende Stellungnahme des Be- 
trachters und Mitspielers lautet: Kritik. 

Nun, darüber braucht nicht viel gesagt zu werden. Kritik ist eine Lieb- 
lingsbeschäftigung aller. Kritik an den Alten, Kritik an den Jungen; Kritik 



Christliche und humane Zuversicht 197 

von den Alten, Kritik von den Jungen; Kritik an der westlichen Demokra- 
tie, Kritik an östlichen Staatsformen; Kritik an der Vergangenheit, Kritik 
an der Gegenwart; Kritik an der Frömmigkeit, Kritik an der säkularisier- 
ten Umwelt; Kritik an der Kirche, Kritik an der Hierarchie und Kritik der 
Hierarchie wiederum an der gegenwärtigen Welt. 

Man ist schon froh, wenn diese •kritischen Bemühungen" nicht in offene 
Rebellion ausarten und das Ende der •Krise" schlimmer sein wird als der 
kritisierte Ausgangszustand. Und man ist ebenso froh, wenn die Kritik der- 
jenigen, die augenblicklich das Heft in der Hand haben, nicht in Repression 
verfällt, die grundsätzlich jeden neuen Versuch verdammt und verunmög- 
licht. Und hinter beiden Vorbehalten gegenüber der •Kritik" hat man 
Angst, ob nicht alles vergeblich ist, ob nicht die Macht des Vorhandenen je- 
den Neuansatz im Keim erstickt; ob nicht deshalb auf der anderen Seite je- 
der Neuaufbruch notwendigerweise zum Fanatismus und zum Chaos hoch- 
eskaliert wird. Man kann es an der politischen Entwicklung der kritischen 
Linken ablesen, wie schnell ihr kritisches Bewußtsein zum Kasperle- 
Theater entartet oder zu Selbstzerfleischung - oder zu jenem wilden Um- 
sichschlagen, vor dem niemand mehr sicher ist, das wahllos Freund und 
Feind trifft. 

Kritik und Krise sind sicher nicht nur Modewörter, sondern signalisieren 
einen - vielleicht sogar den - Zustand unserer Zeit. Aber was sagt der 
Christ dazu? Oder nehmen wir das Wort vom •Christen" nicht zu schnell in 
den Mund, sondern fragen einfachhin unseren gesunden Menschenver- 
stand. Ist das ganze Gerede von •Krise" nicht doch nur ein aufgeblasener 
Popanz, in den man Leben und Seele hineinpustet, um ihn dann um so 
leichter kritisieren, entlarven, umstürzen oder abschießen zu können? Doch 
es ist gewiß nicht nur Gerede; niemand wird heutzutage die Gegenwart hei- 
lig oder nur selig sprechen. Hat dann aber die Kritik nicht doch recht? Und 
sollte man ihr darum nicht freie Hand lassen? Denn auch das hat sich oft 
genug gezeigt: Halbe Kritik erzeugt halbe Reform; und halbe Reform ist 
schlechter als keine; denn sie deckt das Mäntelchen der •Reform" über den 
heillos bleibenden Zustand. 

Lassen wir einmal alles Wenn und Aber, das ein jeder von uns zum 
Thema bereithält, beiseite, und schauen nach einem dritten aus, das viel- 
leicht weiterhilft; wiederum nach einem Modewort: Bewältigung der Ver- 
gangenheit. 

Der moralische Zeigefinger von der unbewältigten Vergangenheit 

Mit ihm nämlich richtet sich die Kritik auf einen selbst. Seit Mitscherlichs 
•Über die Unfähigkeit zu trauern", seit den psychologischen Kenntnissen 



Josef Sudbrack 198 

von Krankheiten, die auf unverarbeiteten Kindheitserlebnissen beruhen, 
sollten solche Erwägungen selbstverständlich geworden sein. Allerdings - 
auch das ist nur zu bekannt - zeigt die Mahnung der •Vergangenheitsbe- 
wältiger" dennoch zumeist auf den anderen; auch Mitscherlich ist von die- 
sem seltsamen Altruismus nicht freizusprechen, dessen ausgestreckter Zei- 
gefinger zuerst einmal auf die anderen weist. 

Hier sollte Adornos biblisches Bon-Mot gelten, daß der Balken im eige- 
nen Auge ... das beste Vergrößerungsglas für die Schwächen der anderen 
sei. Hier genau stirbt jede wirkliche und ehrliche •Kritik". Es gehört zu den 
Binsenwahrheiten, die man kaum auszusprechen wagt, daß jede ehrliche 
Kritik bei sich selber anzufangen hat, daß zuerst einmal die eigene Ver- 
gangenheit bewältigt werden muß, ehe man als Richter über die Vergan- 
genheit anderer auftreten darf. Es ist frappierend - oder sagen wir besser 
erschütternd -, zu erleben, wie gerade für Menschen, deren geglücktes Le- 
ben und runde Persönlichkeit man erahnt, das Sich-selbst-in-Frage-Stel- 
len und In-Frage-stellen-Lassen selbstverständliche Lebenshaltung sind. 
Im Grunde hat derjenige, der es nicht wagt, die kritische Frage auch und zu- 
erst an sich selbst zu richten, noch immer keine Sicherheit im eigenen Leben 
gefunden und hat deshalb Angst, sich selbst kritisch anzuschauen. 

Mit diesem Hinweis soll auch der Vorwurf ausgeschaltet werden, daß im 
Hintergrund unserer Überlegungen eine Art kommunistischer Gehirn- 
wäsche und Selbstbezichtigung lauere, die nur zum Ziel habe, den Men- 
schen ganz und gar in die Abhängigkeit der politischen Macht zu bringen. 
Stellen wir das Wissen des Glaubens um persönliche Schuld, aber auch um 
den Ganz-Anderen und deshalb Ganz-Ändernden, um Gott, noch zurück; 
wir können uns auf sozialpsychologische oder individualpsychologische Un- 
tersuchungen berufen, die wie Mitscherlich oder auch E. Fromm bewiesen 
haben, daß eine Wende, eine Umkehr, ein Abstandnehmen vom Bisherigen 
zur Lebensbewältigung gehört. Menschliches Leben heißt einfachhin Wan- 
del; heißt Dinge aufgreifen und doch wieder liegenlassen müssen; heißt 
Wege einschlagen und Unternehmen in Gang setzen, die sich als verfehlt 
erweisen werden; heißt Möglichkeiten angeboten bekommen und doch 
nicht ergreifen wollen; heißt andere Möglichkeiten sich erträumen und nie- 
mals realisieren können; heißt die eigene Vergangenheit kritisch betrach- 
ten, um zur Zukunft frei zu werden. Sich mit der Vergangenheit auseinan- 
derzusetzen und sie kritisch zu bewältigen, ist ziemlich genau das Gegenteil 
von dem, was als östliche Gehirnwäsche bekannt wurde und was im Westen 
auch nicht unpraktiziert blieb. Zwischen unserer ständigen und kritischen 
Auseinandersetzung mit dem eigenen Tun und dem personalen Reifen be- 
steht ein organischer Zusammenhang, besteht der Zusammenhang des Le- 
bens. Leben nämlich heißt sich erneuern, heißt - wie Paulus schreibt - ver- 



Christliche und humane Zuversicht 199 

gessen, was hinter mir, und sich ausstrecken nach dem, was vor mir liegt; 
oder modern gesprochen, heißt kritisch Abstandnehmen von der Vergan- 
genheit, um für das Neue der Zukunft Raum zu schaffen. 

Der •mythologische Rest" der Schuld 

Aber wiederum melden sich Vorbehalte zu Wort. Was bisher gesagt wurde, 
ist zu glatt, geht zu schnell auf, als daß es völlig richtig sein könnte. Natür- 
lich stimmt es, daß der Mensch mit seinen Möglichkeiten und den Angebo- 
ten der Umwelt gleichsam experimentieren muß, daß er dieses versucht 
und, wenn es nicht trägt, verwirft; und daß er jenes in Angriff nimmt und, 
wenn sich neue Aspekte ergeben, verbessert, umwandelt und neugestaltet. 
Aber oft genug liegt die Sache anders. 

Da hat jemand das Angebot eines menschlichen Gesprächs ausgeschla- 
gen; er war müde oder beschäftigt; auf jeden Fall hielt er sein Anliegen für 
wichtiger als die Zeitverschwendung des Redens und schlug die Unterhal- 
tung aus. War das nur dieser Mechanismus des Auswählens zwischen die- 
sem und jenem, weil beides zusammen nicht möglich ist - oder war es mehr? 
Wurde nicht vielleicht dasjenige angesprochen, was die christliche und auch 
die antike Tradition •Gewissen" nennt? Mußte dieser unser Mann sich nicht 
anders entscheiden? Mußte er nicht in das angebotene Gespräch eintreten? 
Liegt nicht Schuld, verantwortliches Versagen vor? 

Man kann viele solche Situationen konstruieren. Aber es sind keine Kon- 
struktionen, sondern es ist die Wirklichkeit des Lebens. Wer einmal wach 
geworden ist für solche Anforderungen, wird bald merken, daß • in ver- 
schiedener Dichte natürlich • sein ganzes Leben durchzogen ist von diesen 
Alltäglichkeiten, die tiefer sitzen, als bloße Kritik und bloße Vergangen- 
heitsbewältigung hinabreichen. Bloße Kritik - das versucht der Konzert- 
journalist, der am nächsten Morgen den Auftritt der Sängerin an einem 
hohen Musikideal mißt; bloße Vergangenheitsbewältigung - das ist das 
Geschäft des Arztes, der seelischen Wunden psychotherapeutische Ver- 
bände auflegt. Wenn das alles wäre, dann wäre Leben letztlich doch nur 
Ablauf; man benötigte gewisse Techniken - komplizierte natürlich -, um 
heil über die Runden zu kommen; heute hätten wir zwar noch nicht alle 
Techniken durchschaut und in den Griff bekommen - aber doch schon einige 
mehr als gestern. Das Ganze sähe dann aus wie ein Prozeß, der an den ver- 
schiedensten Stellen eine Rückkoppelung, ein Feed-Back verlangt - mit an- 
deren Worten: man müßte ständig die Vergangenheit überschauen, auf 
Fehlerquellen abtasten und die Lehren daraus in die Gegenwartsentschei- 
dung einbringen. Die Schuldgefühle des schlechten Gewissens wären dabei 
nur eine Art von •mythologischem, archaischem Rest" (S. Freud) und •ma- 



Josef Sudbrack 200 

gisdiem Überbleibsel" aus christlich-antiker Vergangenheit; sie würden 
also nur anzeigen, daß noch nicht alles wissenschaftlich aufgearbeitet sei. 

So nähme sich der Versuch aus, die Situation des menschlichen Versagens 
und Schuldigwerdens auf mangelnde Information und simple Irrtümer 
zurückzuführen. Dahinter steckte die entsprechende Tendenz, auch die an- 
deren Erfahrungen von Verantwortung, von Treue, von Entscheidung zu 
reduzieren auf Wissenszusammenhänge, also auf chemisch-mechanische 
Kausalitäten und auf den biologischen Hormonspiegel. Wenn es aber ein 
Verstehen zweier Menschen gibt, das mehr ist als die von einer Datenver- 
arbeitungsmaschine ausgearbeitete Übereinstimmung der Veranlagung 
dieser beiden, dann gibt es auch eine Schuld, die tiefer wurzelt als der tech- 
nische Fehler in der menschlichen oder in der politischen Apparatur; dann 
gibt es auch eine Anforderung der Situation, die nicht aufgeht im Durch- 
rechnen der Faktoren, sondern die Entscheidung und Verantwortung ver- 
langt und in Schuld enden kann. 

Gewiß hat man zu Zeiten Schindluder getrieben mit Worten wie 
•Schuld" und •Sünde". Man versuchte die entsprechenden christlichen und 
menschlichen Erfahrungen durchzurechnen, wie man eine Logarithmen- 
tafel durchrechnet. Man versuchte sie zu klassifizieren, zu unterteilen, ab- 
zuschätzen und einzuordnen. Man fütterte sie gleichsam in das Super- 
gehirn der Moraltheologie ein und erwartete, daß fertige Gebrauchsan- 
weisungen aus dieser Datenverarbeitungsmaschine herausgespuckt wür- 
den. Man tat formal gesehen genau dasselbe, was diejenigen heutzutage 
versuchen, die Entscheidung und Schuld •entmythologisieren" wollen auf 
mehr oder minder kausale Abläufe in der Psychologie oder der Soziologie. 
Aber beides, die Auflösung des Menschen in Kybernetik wie seine Ideolo- 
gisierung auf starre Moralprinzipien und -anweisungen, bleibt an seiner 
Oberfläche stehen. Was sich heutzutage abspielt in der protestierenden Kri- 
tik junger Revolutionäre wie in der schweigenden Kritik von weltflüchti- 
gen Hippies, ist von einem durchaus richtigen Instinkt geleitet: Der Mensch 
ist •mehr", uneinholbar •mehr", als es eine alte Kasuistik von Moral- 
anweisungen wie eine neue Verhaltens- und Kommunikations-Forschung 
wahrhaben will. Vielleicht ist es die Grundschuld unserer Zeit und auch 
unseres persönlichen Lebens, daß wir dieses •Mehr" des Menschen doch 
wieder zurückpfeifen wollen in Reih und Glied von Funktionieren und 
Manipulieren - statt, wie die christliche Botschaft lehrt, ihm zu vertrauen 
und für das Neue, was in diesem •Mehr" verborgen ist, bereit zu sein. Die 
Schrift spricht hier vom •Geist", der die Gemeinschaft zur Gemeinschaft 
macht, der den Einzelnen zu seiner Entscheidung, zu seinem Charisma führt, 
der aber nicht aufgeht in Festlegen und Planen. Wir kennen das Herren- 
wort nach Johannes vom Geist, der wie der Wind weht, wo er will! 



Christliche und humane Zuversicht 201 

Es gibt neben •Schuld" viele andere solcher sogenannten •mythologi- 
schen Restbegriffe" im menschlichen Leben: Tod und Geburt, Freude und 
Angst, ja - wenn man es human genug versteht - auch Erkennen und Wol- 
len. Dies alles läßt sich nicht einordnen in die Formelsprache der Natur- 
wissenschaft und auch nicht in die recht ähnlich sich gebärdende Formel- 
sprache einer begrifflich-rationalen Theologie und Philosophie, die alles 
zu genau wissen will. Wer diese •mythologischen" Stacheln im Fleisch 
einer Verwissenschaftlichung des Menschen ernst nimmt, also von innen, 
vom Menschen her und nicht nur von allgemeinen Normen und deren An- 
wendungsfall her deutet, wird dem polnischen Kommunisten Adam Schaff 
zustimmen, daß hier, also in Tod und Geburt, in Freude und Angst, dem 
Menschen Fragen aufgegeben werden, die jede mögliche Antwort schon 
längst überholt haben. Diese •Reste", die nicht in Begreifen aufgehen, sind 
Konstanten, die überall sich finden, wo es Menschen gibt. Unter ihnen ist 
die •Schuld", also das Wissen um persönliches Versagen vor einer Ent- 
scheidung zwischen Gut und Bös und auch das Sich-Anklagen ob der fal- 
schen Entscheidung, der bedrückendste und deshalb der greifbarste •Rest", 
in dem das •Mehr" des Menschseins durchscheint. 

Wir haben zwar erkannt, daß manches von dem, was früher als Schuld 
empfunden wurde, vor den Arzt und vor den Sozialberater gehört; und 
gewiß werden wir hier noch zu lernen haben. Aber das sollte nur dazu die- 
nen, die wirkliche Verantwortung, das eigentliche Humanum freizulegen 
und deutlicher werden zu lassen - und eben auch die Schuld, die unser Le- 
ben so vielfältig durchzieht, an ihrer Ursprungsstelle zu greifen. 

Allerdings wird man zugeben müssen: oft genug springt uns heute aus 
dem Fortschritt der Wissenschaft, aus dem Durchrationalisieren des Men- 
schen und seiner Bezüge die Angst, wenn nicht gar schon die Verzweiflung 
ins Gesicht, ob nicht irgendwann der Mensch doch wegerklärt werde durch 
biologische, psychologische oder soziale Mechanismen; ob man also nicht 
irgendwann sagen wird: Liebe ist nur biologischer Überdruck, Treue nur 
sozial gesteuerte Verhaltensweise und Schuld nur psychologische Reaktion 
des Über-Ich. Bei Zeitkritikern wie Max Horkheimer oder Aldous Huxley 
findet man tatsächlich den Pessimismus, daß in naher Zukunft der Mensch 
aufhören werde, Mensch zu sein, weil er ganz aufgegangen ist in Technik 
und Wissenschaft. Doch genau hier setzt die christliche Botschaft vom Men- 
schen ein. 

Das deutende •Mehr" in Jesus Christus 

Man könnte bei all der lauten Kritik und den berechtigten Protesten, bei all 
dem unbewältigten Versagen und der unaufgearbeiteten Schuld, die uns 



Josef Sudbrack 202 

täglich aus der Zeitung ins Gesicht springt, auch in die andere Richtung 
hinein verzweifeln, ob nicht der Karren der Welt und ihres Menschen so 
endgültig verfahren sei, daß er im Sumpf der Zeit langsam aber völlig 
versinke. Man könnte .. . wenn man nicht Christ wäre. 

Viele Hinweise gibt es und viele Erfahrungen macht dieser Mensch, in 
denen er sein humanes Anliegen erkennt, in denen er entdeckt, daß der 
Mensch den Menschen unendlich übersteigt; Ernst Bloch hat diesem pas- 
calschen Spruch im Grunde nichts hinzuzufügen, wenn er schreibt: Mensch- 
sein heißt übersteigen, transzendieren. Aber in all diesen Hinweisen steckt 
zugleich auch die Unsicherheit, ob nicht doch das Ideal des Humanum nur 
schöner Traum sei, und ob nicht all die Worte von Treue und auch die von 
Schuld nur mythologisches Reden seien, über die irgendwann die Wissen- 
schaft oder das Chaos hinweggehen. Pascal flüchtete aus seinem mathema- 
tisch-physikalischen Genie in ein asketisches Christentum; E. Bloch über 
die primitive Mechanik des Parteikommunismus in das Reich der Ideen. 
Die einzige Garantie, daß der Mensch den Menschen transzendiert, heißt 
für Christen: Jesus Christus. Ist Treue nicht doch nur eine soziale Zwangs- 
handlung, ein durch Generationen festgefahrener Instinkt oder das Epi- 
phänomen eines bestimmten Hormonspiegels? Durch Jesus Christus wis- 
sen wir: Nein! In ihm ist die Treue Gottes sichtbar und wirksam geworden; 
der kausale Ablauf der Geschichte ist in Jesus Christus durchbrochen wor- 
den; die Unheilsgeschichte, die in eigener Tendenz vielleicht in die totale 
Mechanisierung und Rationalisierung absinken würde, ist zur Heilsge- 
schichte der Gegenwart Gottes geworden: Treue ist kein und wird niemals 
ein leerer Wahn sein, wie Friedrich Schiller dichtete. 

Eben wurde der Marxist Adam Schaff genannt; für ihn führt das 
menschliche Fragen so tief, daß jede Antwort immer schon hinter- und 
unter-fragt ist. Auch der Christ sollte wissen, daß es keine Patentlösungen 
auf die Fragen des Lebens, auf die •mythologischen" Reste der menschli- 
chen Probleme (P. L. Berger) gibt. Aber der Glaube weiß, daß sein Fragen 
nicht ins Leere stößt, daß Gottes Antwort sein Fragen immer schon über- 
holt hat; nicht in der Form von ein für allemal gewußten Lösungen und ma- 
nipulierbaren Sicherheiten - das war der Irrtum mancher christlichen An- 
weisungen, nach denen das redliche Fragen eigentlich überflüssig wäre; 
hier sind wir mit Adam Schaff einig, daß jede Antwort an der Oberfläche 
bleibt gegenüber dem Tiefgang des menschlichen Fragens. 

Aber die lebendige Antwort Gottes, die Jesus Christus ist, hat unser 
Fragen schon beantwortet - wie ja nach Paulus Gott unserem Denken und 
Tun stets vorausgeht. Glauben heißt eigentlich nichts anderes, als in das 
..Gespräch" mit dieser lebendigen Antwort Gottes eintreten; die eigenen, 
nie zur Ruhe kommenden Fragen herantragen an Gottes menschgewor- 



Christliche und humane Zuversicht 203 

dene Antwort - und von dort keine Patentlösung, aber die Zuversicht er- 
halten, daß er die Antwort ist und bleibt. 

Jesus als Interpretament menschlicher Schuld 

Genau dies gilt auch für die Frage nach der menschlichen Schuld. Wer ver- 
sucht, im eigenen Gewissen, in der eigenen Verantwortung herumzuboh- 
ren, wird schnell in menschliche Tiefen hinabstoßen, die ihn erschaudern 
lassen; aber ebenso sicher wird er - sobald er moderne Einsichten zu Hilfe 
nimmt -, Erklärungen finden, Verbindungen sehen, Verursachungen ent- 
decken; und allmählich wird der Abgrund der Schuld wieder zugedeckt 
durch Psychologie und Soziologie. Ist nicht das Erlebnis von Schuld doch 
nur ein anerzogener Komplex, der im Laufe der modernen Entwicklung 
rationaleren Einsichten weichen sollte? Man muß einmal an sich selbst er- 
fahren haben, wie Umwelteinflüsse auch einen erwachsenen Menschen 
langsam umfunktionieren können. Entweder macht man irgendwo doch mit 
- und diese Haltung heißt nach David Riesman •außengelenkt"; oder 
man sperrt sich und steigert sich in eine Anti-Haltung hinein - und diese 
Haltung heißt •innengelenkt"; aber beide Male ist die neue Haltung als 
Produkt der Umwelt erklärbar zu machen. 

Man weiß doch heute, daß der Mensch ein Ergebnis seiner Erziehung 
und eventuell auch noch irgendwelcher Erbanlagen ist. Was bleibt also 
noch an Freiheit und Entscheidung übrig? Ein Christ - und glücklicher- 
weise ist unsere Gesellschaft noch viel christlicher, als sie es selbst glauben 
möchte - wird natürlich einen Freiheitsraum aussparen und sagen: alles 
ist eben doch nicht •erklärbar", irgendwo hat sich dieser Mensch freiver- 
antwortlich falsch oder richtig entschieden. Irgendwo? sind das zehn Pro- 
zent oder macht das nur ein Prozent im Erscheinungsbild dieses Menschen 
aus? Wer den Mechanismus der wissenschaftlichen Evolution ernst nimmt, 
wird schon ahnen, daß diese Rest-Prozente an Freiheit, d. h. auch der 
Schuld, immer mehr von ihr aufgearbeitet werden, bis dann irgendwann 
die sogenannte •Verantwortung" und Freiheit zu einem unerheblichen 
Rest zusammenschmelzen; man kann zur Tagesordnung übergehen. Die 
gesamte wissenschaftliche Öffentlichkeit tendiert dahin, den Menschen 
•schuldfrei" zu konzipieren. Und es stimmt auch: Wen man z. B. die große 
•Politik" auf Schuld und Unschuld aufbauen wollte, kämen die Staaten 
aus dem Kreislauf von Vergeltung und Wiedervergeltung nicht heraus. 

Was im großen gilt, wo die Phänomene von Schuld, Verantwortung, 
moralischem Versagen kaum noch in die Überlegungen der Staatsmänner 
einbezogen werden (und werden dürfen!), scheint auch im kleinen sich 
durchzusetzen. Man geht zum Beispiel den gesellschafts- oder mitmensch- 



Josef Sudbrack 204 

abweisenden Handlungen nach. Was früher eindeutig unter dem Vorzei- 
chen von Schuld stand, darin entdeckt heute die Psychologie frühkindliche 
Traumata, oder die Verhaltensforschung reduziert es auf angeborene, phy- 
logenetische oder artspezifische Reaktionen. Beide Wissenschaftszweige 
lassen durchblicken, man müsse nur einmal die Mechanik von Aggression 
und Furcht, von Konflikt und Antriebsschwäche durchschauen - dann lie- 
ßen sich die Regeln des rechten Lebens ausrechnen. 

Nun, es ist zur Genüge evident geworden, daß auch die moderne Wis- 
senschaft im Aufarbeiten von Schuld und Versagen nicht nur hinter der 
Wirklichkeit nachhinkt, sondern längst von der Macht der Tatsachen über- 
rollt wurde. Der •mythologische Rest" von Schuld scheint schwerer zu wie- 
gen als alle Wissenschaft. Die christliche Tradition spricht hier von •Erb- 
schuld" und hält - wissenschaftstheoretisch gesprochen - eine vielleicht im- 
mer noch bessere Hypothese parat als der moderne Rationalismus, der 
alles wegerklärt. Max Horkheimer hat - Gedanken von Schopenhauer und 
Nietzsche aufnehmend - des öfteren darauf hingewiesen. 

Aber auch für den Christen löst sich dieser Unheilskomplex nicht in Be- 
scheidwissen auf. Als der Apostel Paulus in seinem Brief an die Römer (5. 
Kap.) ihn zu verstehen suchte, verhaspelte er sich - manche meinen sogar in 
Widersprüche - und wußte nur noch auf das •Urbild" Jesus Christus hin- 
zuweisen, •durch dessen heilschaffende Tat das Leben über die ganze 
Menschheit kam". Paulus spricht ziemlich genau unsere heutige Situation 
an: sie ist durch ein Nicht-mehr-aus-noch-ein-Wissen gekennzeichnet; der 
Mensch wird hin- und hergezogen, bald in die Richtung von Sünde und 
Schuld, bald in die von schicksalhaftem Verhängnis. Eine Hoffnung aber 
wagt den Aufschrei: •Wer wird mich erlösen aus dem Leib, der solche To- 
desverhaftung in sich birgt?" Paulus kennt die Antwort: •Dank sei Gott: 
durch Jesus Christus unseren Herrn!" (7. Kap.). 

Machen wir es uns nicht zu leicht. Jesus Christus gibt keine Gebrauchs- 
anweisung für eine bessere Welt. Er bietet mehr; er bietet den Fixpunkt, 
auf den sich unsere heil-lose Existenz hin ausrichten kann; er bietet die 
Sicherheit, daß die Linien des Daseins nicht auseinanderlaufen ins Chaos, 
sondern zusammenführen zur Barmherzigkeit Gottes. Eine, wenn nicht 
gar die Leitlinie trägt den Namen: Vergebung und Gnade. Auf der einen 
Seite zweigt von ihr dasjenige ab, was wir Menschen als Verantwortung 
erfahren, auf der anderen Seite aber das, was wir als Schuld aus dem Le- 
ben hinausdiskutieren möchten. Doch alles hängt zusammen. Aber darf 
man überhaupt und kann man es wagen, von Schuld zu sprechen, wenn 
alles ins Leere ausläuft und nicht in den verzeihenden Willen Gottes? Es 
wäre unsere wichtigste humane Aufgabe, jegliche menschliche Schuld weg- 
zuinterpretieren, wenn wir nicht vom Verzeihen wüßten. Und mit der Schuld 



Christliche und humane Zuversicht 205 

wäre auch die •Verantwortung" hinauskomplimentiert; und mit der Ver- 
antwortung Treue; und mit der Treue Liebe; und mit der Liebe der Mensch 
selbst. Wir dürfen es uns nicht zu leicht machen, den Faktor •Jesus Chri- 
stus" in die Rechenaufgabe unseres Daseins einzusetzen; aber wir dürfen 
und müssen als Christen froh darüber sein, daß Er die Ausweglosigkeit 
unseres Lebens auf sich genommen hat in Kreuz und Leid, und daß Gott 
•seinen Gesalbten nicht in der Unterwelt gelassen und seinen Leib nicht 
die Verwesung schauen" ließ, wie Petrus in der Pfingstpredigt verkündete. 
In diesem Geschehen der drei Tage von Karfreitag zum Ostermorgen, in 
dem das Leben des Jesus von Nazareth zusammenlief, laufen auch die 
Fäden zusammen, die anders unsere Todesverstrickung wären. Genau hier 
liegt die Kraft des christlichen Lebens. 

In alten christlichen Beichtanweisungen steht geschrieben, daß der 
Fromme sich vor das Kreuz knien solle, um von dort her zu erkennen, wie 
schwer seine Sünde wiege. Früher erschien mir diese Anweisung als erbau- 
liche Floskel - so wie man über manche christliche Gebetsübungen das Par- 
füm von Devotion und Gefühl ausgegossen hat. Sie ist aber keine Floskel; 
sie ist christliche Wahrheit. Ohne den Blick auf das Kreuz dürfte man nur 
verschwommen von Sünde und Schuld sprechen, so wie man ohne Aufer- 
stehung auch nur verschwommen auf Gottes Barmherzigkeit hoffen könnte. 
Und sehr bald würde alle Hoffnung in Unwirklichkeit und Verzweiflung 
verschwimmen. Erst vor dem Kreuz wird sich der Mensch bewußt, was 
Schuld und Sünde ist; was Verantwortung bedeutet; welche Würde der 
Mensch hat und haben wird trotz - oder sagen wir besser - wegen der 
Wissenschaft vom Menschen und der Techniken, die ihn von seinen Krank- 
heiten zu heilen vorgeben. Das Wissen um die Last der Schuld und die 
Hoffnung auf Vergebung haben eine einzige Mitte. 

Die weltflüchtige Emigration nach Innen und nach Außen 

Der letzte sprachliche Schlenker, der aus dem •trotz" ein •wegen" machte, 
der das christliche Menschenbild der wissenschaftlichen Forschung nicht 
entgegen-, sondern mitten in sie einsetzen möchte, ist wichtig und notwen- 
dig. Zu oft nämlich schlug in der Geschichte das Wissen, in Jesus Christus 
die Deutung des eigenen Lebens gefunden zu haben, um in eine Exklusi- 
vität, die sich hart am Rande des Christentums bewegte. Neben Christus 
und dem •letzten" Ziel schien alles andere überflüssig oder gar hindernd 
zu sein. Auf dem Hintergrund der modernen Flucht in Drogen und Rausch 
wird uns dies nur allzu verständlich. 

Kirchengeschichtler wie Peterson und Kretschmar sind dieser Entwick- 
lung schon im frühesten Christentum nachgegangen: Weil die Gestalt und 



Josef Sudbrack 206 

die Botschaft Jesu Christi so überzeugend war, vergaß man, was rechts und 
links von Ihm lag, und sah nur noch Ihn - und übersah damit auch, daß der 
Herr mehr ist als das Glück des eigenen persönlichen Daseins. Die christ- 
liche Weltflucht wurde geboren, die Emigration aus den Anliegen der Ge- 
genwart in die alleinige Begegnung mit dem alleinigen Gott (Plotin). Ein 
genauerer Blick auf die großen Eremiten und weltflüchtigen Mönche der 
Patristik und des Mittelalters entdeckt aber, daß ihre Konzentration auf 
diesen Herrn dennoch nicht aus dem Christentum mit seinen Geboten von 
Nächstenliebe und kirchlicher Gemeinschaft herausführen. 

Die •Weltflucht" eines Bernhard von Clairvaux, einer Hildegard von 
Bingen oder eines Charles de Foucauld schlug wie von selbst um in ihre 
noch intensivere Sorge für Kirche und Welt. In diesem Umschlag lag die 
Bestätigung dafür, daß auch die erste Konzentration auf Jesus Christus 
keine Absage an die Weltaufgabe, sondern ein Weg zum ganzen Christen- 
tum war. In anderen historischen Etappen läßt sich rückblickend erkennen, 
daß die Weltflucht der Mönche in die Wüste eine deutliche Kritik an dem 
konstantinischen Bund zwischen Kirche und Staat war; gewiß war das den 
einzelnen Wüstenvätern nicht bewußt; aber wer ihre Sprüche über Demut 
und Nächstenliebe liest, versteht: Die damalige Kirche brauchte diesen ge- 
lebten Hinweis, daß sie mehr ist als eine Staatskirche für die römische oder 
byzantinische Kaisermacht. Und als die Kirche den gleichen Bund mit dem 
deutschen Reich einging, gab es im 11. und 12. Jahrhundert eine Welle 
von Weltfluchtbewegungen (J. Leclercq), die - kirchensoziologisch gese- 
hen - ihre sicher nicht geringste Bedeutung in dem gelebten Protest gegen 
die Verweltlichung der Kirche hatten. Die wichtigste Bewegung zur Tren- 
nung der Kirche vom Staat, die cluniazensische Reform, erwuchs aus dieser 
Tatkritik an der verweltlichten Kirche. Auch ein Mann wie Franz von 
Assisi muß hier erwähnt werden. Es gibt keinen Historiker, der nicht die 
Weltbedeutung seiner Weltflucht anerkennt. 

Der Vergleich mit heutigen Kritik- und Protest-Bewegungen legt sich 
nahe; man hat ihn auch oft genug gezogen. Allerdings wirkt heutzutage ein 
Mönch, der sich als Hippie deklariert, recht seltsam; ebenso komisch wie 
ein Protestler, der vergessen hat, daß er doppelt so alt ist wie die protestie- 
rende Jugend, oder ein Demonstrant mit Altersglatze und -bäuchlein unter 
langmähnigen Jugendlichen. Die Angelegenheit liegt einige Etagen tiefer! 
Als Christ, der weiß, daß in unserer Zeit die Worte Kritik und Krise wahr- 
lich nicht aus der Luft gegriffen sind; der erfahren hat, wie unsäglich bor- 
niert man sich oft jeglicher Kritik versperrt, Verbesserungsvorschlägen 
entgegensteht; der täglich in den Zeitungen nachliest, daß das politische 
Knäuel von Schuld und Unheil nicht ent-, sondern immer mehr verwirrt 
wird; als Christ, der das Leben kennt, wird man Sympathie, das ist Mit- 



Christliche und humane Zuversicht 207 

gefühl und vielleicht auch Mitwut und Mitzorn haben mit den modernen 
Protesten; mit den Anklagen der verschiedensten Gruppen gegen die Zeit, 
gegen die Gesellschaft, gegen den Staat, und auch gegen die Kirche. 

Aber der Christ weiß von einem letzten und entscheidenden Kriterium, 
das weiterreicht als Kritik und Protest; weiß von Jesus Christus. Der 
Glaube zeigt ihm - und die Erfahrung kann es nur bestätigen -, wie selbst- 
zerstörerisch Proteste sein können, die nur ihrem gerechten Unmut Luft 
lassen, die nicht bestätigt und aufgefangen sind von dem größeren beja- 
henden und aufbauenden Konzept, die nicht transzendieren in die Zuver- 
sicht des Gelingens. Das aber ist der Kern der christlichen Botschaft, daß 
die volle und ganze Gerechtigkeit Wirklichkeit ist, eben weil sie nicht mit 
Menschenhand fabriziert, sondern empfangen wird: •Wenn ihr wißt", 
heißt es im ersten Johannesbrief, •daß er gerecht ist, so erkennt, daß auch 
ein jeder, der Gerechtigkeit tut, aus ihm gezeugt ist." 

Dieses letzte Kriterium für Kritik und Protest, das in Gottes Offen- 
barung liegt, können wir Christen nicht mit Hilfe scientistischer Logik 
beweisen. - Aber man kann zeigen, daß die vielen Ansätze zu einer bes- 
seren Gesellschaft, denen man Gutwilligkeit und Gerechtigkeit kaum ab- 
sprechen kann, nicht mit- oder neben-einander, sondern gegen-einander 
arbeiten; und daß •die letzten Dinge schlimmer zu werden" drohen als die 
ersten. Genau hier aber trifft das Wort Jesu Christi zu, der absolut und 
unabdingbar zuerst •meine" Umkehr fordert. In Konfrontation mit ihm 
erfuhren es Generationen, daß jede •bessere Welt" anfängt in dem •bes- 
seren Ich". So lautet seine Anfangsbotschaft in Galiläa: •Bekehret euch 
und glaubt der frohen Botschaft." Der Mut, bei •mir" zu beginnen, die 
eigene •dicke Haut" abzulegen und sich der Kritik zu stellen, kann aber 
nur aus dem Glauben an die Vergebung erwachsen. 

Es ist verständlich, daß man immer wieder aus dieser Einsicht die Folge- 
rung zur Emigration aus der Welt zog. Früher wurde das mit örtlicher 
Einsamkeit dokumentiert - es gibt nichts wichtigeres als •meine Bekeh- 
rung", als •meine Umkehr", glaubte man, und so wurde aus dem Christen- 
tum eine Konzentration auf den eigenen Weg zu Christus. 

Der bleibende Mut zur Umkehr 

Vom äußeren Erscheinungsbild ähnelt diese christliche •Wüsten"-Umkehr, 
diese Konzentration auf die eigene •Bekehrung", in vielem den modernen 
Emigrationen aus der Gesellschaft, der Hippie-Bewegung, aber auch den 
verzweifelten Protestlern, die - müde geworden ob der Vergeblichkeit - 
schließlich doch resigniert die Hände in den Schoß legen und aus der Ver- 
antwortung emigrieren. 



Josef Sudbrack 208 

Aber das gilt nur vom äußeren Erscheinungsbild. Von innen her, von 
der treibenden Kraft her gesehen, nimmt der Christ den Mut und die 
Sicherheit zur Kritik, zur Umkehr, zum Einsatz für die Verbesserung nicht 
nur aus irgendwelchen großen Idealen - das auch, selbstverständlich! Er 
weiß um die Würde des Menschen, er weiß um seine Hoffnungen und 
seine Bemühungen für ein menschenwürdiges Leben. Aber für Christen 
sind diese Ideale an einer Stelle, und zwar an der entscheidenden, schon 
Realität. Er glaubt daran, daß die Träume in eine bessere Zukunft mehr 
sind als nur Träume, mehr sind als nur Sehnsüchte. Sie sind insgesamt fest 
verankert in dem Jesus Christus, der - nach Paulus - unsere Hoffnung ist. 
Der Christ ist mehr als Utopist; er ist Realist! 

Deshalb ist die Flucht aus der Verantwortung für den Christen kein 
Ausweg. Es mag stimmen, daß die Zeitumstände viele gutgemeinte und 
gutangelegte Versuche, die eigenen Ideale in die Tat umzusetzen, zer- 
schlagen. So bringt es auch der natürliche Lauf der Dinge mit sich, daß man 
nach dem siebten oder öfteren Anlauf resigniert; der eine wird gänzlich 
aufhören und der andere wird seine Dynamik umlenken zum Aufbau der 
eigenen Person: Resignation und Weltflucht. 

Aber genau hier tritt die Verheißung des Evangeliums in Kraft. Als 
Petrus den Herrn frug, wie oft er verzeihen solle, •etwa siebenmal?", ant- 
wortet der Herr: •Ich sage dir, nicht sieben-, sondern siebzigmalsieben- 
mal!" Das heißt, fügt ein Kommentator bei, •ohne Grenzen"! In die Gegen- 
wart übersetzt lautet der Spruch: Wie oft soll der Christ ansetzen, ein bes- 
seres Leben aufzubauen? Wann hat er das Recht, zu resignieren? Die Ant- 
wort lautet: niemals! Und die Begründung ist ebenso eindeutig: Weil die 
Verheißung Jesu Christi, weil die Offenbarung Gottes schon im vornherein 
jedes Scheitern überholt hat; weil Sünde und Unheil schon besiegt sind; 
deshalb hat der Christ die Kraft trotz aller scheinbaren Vergeblichkeit, sich 
mit allen Kräften gegen Sünde und Unheil anzustemmen. Er ist Realist, 
nicht Utopist! 

Das beginnt im eigenen Bereich: Bewältigung der Vergangenheit und 
der Gegenwart fängt bei sich an; Kritik, die nicht zuerst im eigenen Leben 
anfängt, ist nicht nur unglaubwürdig, sondern ist, wie die alten Mönche 
lehrten, verschleierter Hochmut. 

Die dritte, die kosmische Natur Jesu Christi 

Aber für den Christen gibt es kein isoliertes Individualleben; für ihn gibt 
es keine Emigration in die Einsamkeit der Wüste oder in die Einsamkeit 
des Innenlebens. Der Herr hat, nach dem Evangelium, •sein Leben als Lö- 
segeld für alle" eingesetzt. •Gott will", schreibt der erste Timotheusbrief, 



Christliche und humane Zuversicht 209 

•daß alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit 
gelangen." 

In vielen Bildern und Deutungen hat man diese innere Zusammen- 
gehörigkeit vom •Heil", das mir von Gott verheißen, mit dem •Heil", das 
allen Menschen verheißen ist, ausgesprochen. Teilhard de Chardin hat es 
gewagt, ihr den Namen: dritte, d. h. kosmische, universale Natur Jesu 
Christi zu geben. Die erste Natur besagt: Jesus ist Mensch, wie jeder von 
uns; und deshalb gilt die Gottesverheißung in ihm einem jeden von uns, so 
wie er Mensch ist. Die zweite Natur meint seine Gottheit, wie der Vater 
Gott ist; und deshalb ist diese Verheißung kein leeres Wort, oder nur ein 
•Prinzip Hoffnung", sondern ist lebendige und wirksame Hoffnung, ist 
Realität. Aber diese Verheißung gilt allen Menschen in ihrem Leben, ihrer 
Umwelt, ihren Veranlagungen und ihren Aufgaben. Und diese Gemein- 
samkeit trägt bei dem französischen Jesuiten den Namen: Dritte Natur! 
Deshalb gibt es keine isolierte Begegnung mit Jesus Christus, gleichsam 
im Singular, sondern nur eine im Plural, im •Wir", in der Gemeinschaft 
der Menschen. 

Es ist der Einsatz der christlichen Interpretation, des christlichen •Tiefen- 
Verständnisses" menschlicher Anliegen, das Teilhard de Chardin seine 
kühnen Theorien eingab; das humane Anliegen wird nicht negiert, es wird 
kein Weg daneben gesucht, sondern die christliche Interpretation gibt dem 
Menschen in seinem Suchen Sicherheit und Gültigkeit. •Gemeinsamkeit" 
ist ja eines der großen Anliegen, das im modernen Protest und in der Ge- 
sellschaftskritik zum Ausdruck kommt. Die christliche Verheißung, die dem 
Einzelmenschen Heil zusagt, verachtet nicht die gemeinsame Verantwor- 
tung, sondern potenziert sie. Sie sagt: Du kannst nicht deinem Ziel entge- 
gengehen, wenn du nicht deinen Mitmenschen mitnimmst; du findest in der 
Zukunft Gottes keinen Platz im Singular, sondern nur im Plural, im •Wir". 
Alle •Umkehr", die du dir vornimmst, ist Lüge und Betrug, wenn sie nicht 
im Dienst der gemeinsamen Sache steht. Alle Kritik, die du an dir und an 
anderen übst, ist nur Verstärkung der kritikwürdigen Zustände, wenn sie 
nicht getragen wird von der größeren Verantwortung für alle, die Gott zu 
sich ruft. 

Man wagt es kaum, diese Gedanken auszusprechen. Die Vorstellungen 
sind zu großartig und übersteigen unser Fassungsvermögen. Was hat meine 
•Umkehr" zum Besseren, mein Bemühen um ein christliches Leben, mit den 
Worten des Evangeliums zu tun, wo Paulus von dem Seufzen und •der 
Sehnsucht der gesamten Schöpfung" spricht. Aber Paulus fährt im gleichen 
Satz fort, daß diese Sehnsucht •auf das Offenbarwerden der Kinder Gottes 
wartet", also auf unseren Einsatz, so klein er sein und so vergeblich er schei- 
nen mag. Man würde es tatsächlich nicht wagen, solche Gedanken durchzu- 



Josef Sudbrack 210 

denken; obgleich man weiß, wenn es anders wäre, wenn mein christliches 
Leben, mein Versuch von heute, besser zu leben als gestern, nicht in dem 
großen Zusammenhang stände, wäre alles vergeblich, wäre alles nur kläg- 
licher und einsamer Egoismus. 

Den Mut, diesen Zusammenhang zwischen meinem kleinen Bemühen 
und der Sehnsucht der Welt in eine bessere Zukunft zu erahnen und zu 
glauben, gibt uns nur Jesus Christus; sein Tod und seine Auferstehung, in 
der auch dieser Zusammenhang durch Gott bestätigt wurde. Sein Leiden 
und sein Tod war Gesellschaftskritik und Protest gegen Ungerechtigkeit; 
nicht in jener Kurzsichtigkeit einer Eintagsfliege, die nicht über ihre In- 
stinkte hinwegschauen kann; sondern in jenem gläubigen Wissen, daß die 
Gestalt der Welt nur dort rund wird, wo sie sich um Gott rundet. Gott hat 
in der Auferstehung diesen Protest bestätigt. Er hat die •Neue Erde und 
den Neuen Himmel" in Jesus schon anbrechen lassen. Dort wird es keinen 
Tempel geben: •Gott der Herr, der Allherrscher und das Lamm ist ihr Tem- 
pel" ; dort wird es keine Sonne und keinen Mond mehr geben: •Denn die 
Herrlichkeit Gottes leuchtet ihr, das Lamm ist ihr Licht". All unser Bemü- 
hen - das ist die Zuversicht des Glaubens - trägt die Welt dieser, von der 
Apokalypse des Johannes verheißenen Zukunft entgegen. 

Nicht nur zufällig endet diese Betrachtung in den Bildworten der Apoka- 
lypse. Denn wer könnte es wagen, solche Glaubenssicherheit zu genau und 
zu apodiktisch auszusprechen? Doch das eine ist apodiktisch und macht un- 
seren Glauben aus: •Es ist kein anderer Name unter dem Himmel den 
Menschen gegeben, in dem wir gerettet werden sollen", als der Name Je- 
sus: so lautet der Tenor der frühchristlichen Predigt, die uns in der Apo- 
stelgeschichte überliefert ist; und so lautet auch der Tenor des heutigen 
christlichen Lebens. Im Grunde ist auch all unser Bemühen um christliches 
Dasein, um besseres Leben in der kleinen Umwelt oder den großräumigen 
Verhältnissen, getragen von dieser Sicherheit; mag sich solches Bemühen 
nun in Protest und Kritik oder in Buße und Weltflucht äußern; all das geht 
dem entgegen, der - nach einem urchristlichen Messiasnamen - es ist, •der 
da kommt"; und all das geht nicht in isolierter Einsamkeit dem Herrn ent- 
gegen, sondern in der Verantwortung für die anderen Menschen und für 
die Welt, die uns von Gott in Christus aufgetragen ist. Von ihm heißt es 
doch: •Er ging umher und tat Gutes allen, denen er begegnete." 




