
Die kirchliche Dimension 
der ignatianischen Exerzitien 
Josef Neuner SJ, Poona (Indien) 

In den Geistlichen Übungen des heiligen Ignatius soll der Christ vor die 
Wirklichkeit Gottes kommen, sich dem Willen Gottes öffnen und in per- 
sonaler Wahl Gottes Willen über sich anerkennen und übernehmen. Jede 
personale Entscheidung des Menschen hat auch ihre soziale Dimension. 
Deshalb kann man sich auch die Wahl in den Geistlichen Übungen gar 
nicht ohne Beziehung zur Gemeinschaft, ohne kirchliche Dimension, vor- 
stellen. Bei einem erneuerten Verständnis des Exerzitientextes muß des- 
halb auch die kirchliche Dimension tiefer verstanden werden. Wenn fer- 
ner die Geistlichen Übungen für Menschen von heute ihre volle Frucht 
bringen sollen, müssen diese •Übungen" mit dem vertieften Kirchenver- 
ständnis auch eine praktische Einübung echter Kirchlichkeit enthalten. Von 
der ekklesialen Dimension des Exerzitientextes, und von einigen Möglich- 
keiten, die kirchliche Haltung innerhalb der Geistlichen Übungen auszu- 
drücken, soll hier die Rede sein. 

I. Der Sinn der •kirchlichen Dimension" 

Man muß sich von der Vorstellung frei machen, als sei Kirche ein gesell- 
schaftliches Gebilde, das zur personalen Glaubensentscheidung des Men- 
schen äußerlich hinzugefügt wird, etwa so, daß der Glaubende, der sich 
in Jesus Christus Gott geöffnet und die gnadenhafte Neuheit seines Da- 
seins in der Tiefe seines Herzens empfangen hat, nun noch an eine institu- 
tionelle Behörde verwiesen würde, mit deren Hilfe er dieses neue Leben 
ausformen und fruchtbar machen solle. Wir haben unter dieser institutio- 
nellen, veräußerlichten Mißdeutung der Kirche lange gelitten; sie ist auch 
wohl, wenigstens teilweise, schuld daran, daß •Kirche" in den traditionel- 
len Geistlichen Übungen zu kurz kommt und nur am Ende und am Rande 
erscheint, wenn etwa von den •Regeln des Fühlens mit der Kirche" noch 
eben kurz gesprochen wird. Kirchlichkeit gehört zum Glaubensakt selbst; 
sie ist in die Offenbarung, und deshalb auch in die Glaubensantwort des 
Menschen als inneres Moment miteingeschlossen. Es gibt keine christliche 
Berufung, und letztlich überhaupt keinen Anruf Gottes an den Menschen, 
der nicht zuinnerst die Kirche mitmeint. Deshalb kann es auch in den Geist- 
lichen Übungen, in denen sich der Mensch dem Anruf Gottes öffnet, keinen 
Schritt geben, der nicht auch seine kirchliche Bedeutung hätte. 



Josef Neuner 212 

Zur Begründung dieser grundlegenden Aussage sei hier nur eine ganz kurze Reflexion 
auf die Lehre von der Heilsnotwendigkeit der Kirche eingefügt. Nach katholischer Lehre 
ist die Gliedschaft der Kirche, oder das zumindest unausdrückliche Verlangen (implicitum 
votum) der Kirchengliedschaft zum Heil notwendig1. Die Notwendigkeit zumindest eines 
implicitum votum wäre völlig unbegreiflich, wenn damit eine bloß imaginäre Verbunden- 
heit mit der gesellschaftlich strukturierten Kirche gemeint wäre, von der so ein Mensch 
vielleicht gar nichts weiß, oder die er sogar in seinem ausdrücklichen Bewußtsein ablehnt. 
Die Heilsbedeutung und Heilsnotwendigkeit der Kirche für einen Nicht-Christen kann 
sicher nicht sinnvoll durch einen hypothetischen Wunsch erklärt werden, daß dieser Mensch 
wenn er das Wesen der Kirche erkennte, sich ihr anschließen würde. Er kennt sie eben nicht, 
und ein solches Verlangen existiert einfach nicht, es kann deshalb auch keinen Einfluß auf 
sein Heil haben. Wohl aber hat das votum ecclesiae einen Sinn, wenn Kirchlichkeit ein 
inneres Moment am Glaubensakt selbst besagt: es bedeutet, daß jeder Mensch, der sich 
glaubend zu Gott hin öffnet, zugleich in eine neue Beziehung zu den Mitmenschen tritt, zu 
den Glaubenden und zu allen anderen, daß sich also die Neuheit seines Lebens auch in der 
sozialen Dimension auswirken muß. Kirche ist dann die eigentliche, gottgesetzte Form, in 
der dieses Gemeinschaftsmoment, das jedem Glaubensakt schon innerlich anhaftet, end- 
gültigen Ausdruck und Erfüllung findet. Die Heilsnotwendigkeit der Kirche besteht dann 
darin, daß jeder Mensch, um Heil zu finden, sich in seinem Glauben an Gott zugleich zu 
seiner Mitwelt hin öffnet in Verantwortung und Liebe. In dieser notwendigen, Gemein- 
schaft bildenden Dimension seines Glaubens ist schon die Kirche gemeint (durch votum 
implicitum), obwohl sie in vielen Fällen nicht erreicht wird. Ihr volle Erfüllung aber findet 
diese soziale Dimension des Glaubensaktes da, wo sie in der wahren Kirche in die volle Ge- 
meinschaft aller Erlösten im Leibe Christi einmündet. 

Der konkrete Sinn der kirchlichen Dimension soll also nicht von der orga- 
nisatorischen Seite der Kirche her definiert werden, wenigstens nicht aus- 
schließlich, sondern vom Gemeinschaftsmoment her, das in der Offenba- 
rung enthalten ist, im Glauben übernommen, und in der institutionellen 
Kirche gelebt und entfaltet wird. Wir sind kirchlich, nicht weil Gott positiv 
bestimmt hat, daß wir unsere personale Glaubensentscheidung in eine von 
Jesus gegründete Organisation eingliedern und unter ihrer Autorität aus- 
falten sollen, sondern weil Gott uns als Gemeinschaftswesen geschaffen 
hat und will, daß wir ihn in der Verbundenheit mit Mitmenschen und Um- 
welt suchen und finden. Die Schrift kennt nicht den isolierten Menschen, 
der abseits von Welt und Mitmensch lebt und sein Heil suchen soll. Der 
Mensch ist als Krönung des Kosmos geschaffen, und wenn Gott den Men- 
schen anruft, ist immer das ganze Volk angeredet und in den Gottesbund 
eingegliedert. 

Noch viel mehr ist die Gemeinsamkeit unserer Berufung in Jesus Chri- 
stus enthüllt. Je tiefer sich der jungen Kirche das Geheimnis Christi er- 
schließt, um so mehr sieht sie in ihm den •Erstgeborenen vor aller Schöp- 
fung, in dem alles erschaffen ward, was im Himmel und auf Erden ist'' 

1 Lumen Gentium n. 14. 26. Ad Gentes n. 7. Ausführlicher wurde die Lehre dargestellt im 
Brief der Römischen Glaubenskongregation an den Erzbischof von Boston im Fall L. Fee- 
ney, 1949; vgl. DS 3866-73. 



Die kirMidie Dimension der ignatianischen Exerzitien 213 

(Kol 1,15), so daß die Erwählung der einzelnen nur eine Erwählung in 
ihm und in Gemeinschaft mit den Erwählten ist (vgl. Eph 1,4). Wir haben 
Heil in unserer Teilnahme an dem weltumspannenden Opfergeheimnis 
Christi, in dem wir Gottes Volk werden. Man darf hier Augustinus zitie- 
ren, dem Ignatius in der Idee des Gottesvolkes, des Heiligen Jerusalem 
unmittelbar verpflichtet ist: •So wird die ganze erlöste Stadt, d. h. die 
ganze versammelte Gemeinschaft der Heiligen, Gott als universales Opfer 
dargebracht, durch den großen Priester, der in seinem Leiden sich selbst 
für uns geopfert hat, auf daß wir der Leib eines so großen Hauptes seien, 
in der Gestalt des Knechtes"2. Der innerste Akt des Glaubens, mit dem wir 
Christus verbunden sind, öffnet sich also in die Gemeinschaft der Glauben- 
den, und weiter in die Gemeinschaft mit allen Menschen, mit Jesus Chri- 
stus, der für sie starb; das ist die kirchliche Dimension des Glaubens. 

Aus dieser kirchlichen Dimension ergibt sich dann die konkrete Ver- 
pflichtung auf die institutionelle kirchliche Gemeinschaft, •die Einheit des 
Geistes zu wahren, umschlossen vom Band des Friedens, ein Leib, ein 
Geist" (Eph 4,3). Die Gemeinschaftsdimension erstreckt sich also in die 
Sichtbarkeit der Kirche, die nicht nur Geist, sondern auch Leib ist; sie ver- 
körpert sich in Amt, Autorität und Gehorsam, freilich nicht, um in recht- 
lichen Ordnungen zu erstarren, sondern um dem Ziel zuzustreben, •in 
jeder Hinsicht mehr und mehr in ihn, der das Haupt ist, hineinzuwachsen" 
(Eph 4,15). 

Noch ein Moment der kirchlichen Dimension ist für die Geistlichen 
Übungen wichtig: Wer glaubend in der Gemeinschaft der Kirche lebt, 
nimmt an ihrer Solidarität mit allen Menschen und an ihrer Verantwor- 
tung für die Welt teil. Christlicher Glaube läßt sich nicht von Weltverant- 
wortung trennen. Die Welt ist nicht nur Wohn- und Werkraum, in dem 
wir uns aufhalten und beschäftigen. Vielmehr findet die Welt erst im 
Menschen ihren Sinn, und losgelöst von der Welt kann der Mensch seine 
Bestimmung nicht finden. Das Thema Teilhards, daß es für den Christen 
•eine Frage auf Leben und Tod ist, daß die Erde bis in ihre natürlichsten 
Kräfte hinein ihr Ziel erreicht"3, hat seine Wurzeln bei Paulus, der vom 
Seufzen und von den Wehen der Schöpfung wußte, bis zum Offenbarwer- 
den der Kinder Gottes (Rom 8,19), und für den die Vollendung des Men- 
schen mit der des Kosmos zusammenfällt, wenn am Ende der Zeit Gott 
alles in allem ist (1 Kor 15, 28). 

Ekklesiale Dimension bedeutet also die Ausweitung des Glaubens in die 
universale Beziehung zum Mitmenschen und in die Weltverantwortung 

2 De Civitate Dei X. 6. ML 41, 284. 
* Teilhard de Chardin, Der göttliche Bereich, S. 56. 



Josef Neuner 214 

hinein. Sie wird unmittelbar in der kirchlichen Gemeinschaft gelebt, und 
nimmt an der universalen Verantwortung der Kirche für die Welt teil. 
Wer seine christliche Berufung in ihrer Ganzheit annimmt, muß sie im 
Zusammenhang der menschlichen Gesellschaft und des Weltgeschehens 
verstehen, eingefügt in den Sinn der ganzen Schöpfung. 

Wenn wir also von der kirchlichen Dimension in den Geistlichen Übun- 
gen reden, so meinen wir nicht nur, und nicht in erster Linie, die Bemer- 
kungen, die Ignatius über das Verhältnis zur hierarchischen Kirche macht, 
sondern die Gemeinschaftsbezogenheit und Weltverpflichtung, in die sich 
der ignatianische Glaubensgehorsam in der Wahl öffnet. 

II. Die kirchliche Dimension in den Geistlichen Übungen 

Wenn man konkret fragt, wie Kirchlichkeit in den Geistlichen Übungen 
ausgedrückt ist, wird man zunächst enttäuscht. Das Exerzitienbuch kennt 
natürlich die gewohnten kirchlichen Übungen: Messe, Beichte, Vesper, die 
dem Exerzitanden empfohlen werden. Sie sind aber doch wohl einfach 
im traditionellen Sinn als akzeptierte Formen christlicher Frömmigkeit 
übernommen, ohne eine besondere Note der Kirchlichkeit auszudrücken. 
Wir haben ferner die große Betrachtung von den zwei Bannern, wo Gottes 
Reich und das seines Widersachers in augustinischer, und letztlich biblischer 
Theologie unter dem Bild der Städte Jerusalem und Babylon dargestellt 
werden. Damit hat Ignatius tatsächlich ein wesentliches Stück patristischer 
Ekklesiologie übernommen und an zentraler Stelle eingesetzt - wir haben 
darauf zurückzukommen. Aber der unmittelbare Sinn der Betrachtung von 
den Bannern ist doch nicht ekklesiologisch, sondern liegt in der Unter- 
scheidung der Geister, der Darstellung der Grundsätze, auf denen sich 
Gottes Reich aufbaut, und an denen sich der Wählende prüfen und orien- 
tieren muß. 

Da sind endlich die •Regeln des Fühlens mit der Kirche", die als Zusatz 
zu den Geistlichen Übungen hinzugekommen sind, aus der Erfahrung der 
antikirchlichen Bewegungen der Reformationszeit. Die Grundidee ist von 
ungeheurer Bedeutung gerade auch für unsere Zeit, daß nämlich die hier- 
archische Kirche in ihrer Konkretheit die eine Kirche ist. Kein Glaubender 
kann an der sichtbaren Kirche vorbei das Wort und Gebot Gottes finden. 
Diese Identität von institutioneller Kirche und geistiger Gemeinschaft der 
Glaubenden ist erst von der modernen Ekklesiologie ganz eingeholt und 
im Zweiten Vatikanum formuliert worden: •Die mit hierarchischen Orga- 
nen ausgestattete Gesellschaft und der geheimnisvolle Leib Christi, die 
sichtbare Versammlung und die geistliche Gemeinschaft, die irdische Kirche 
und die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche sind nicht als zwei ver- 



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 215 

schiedene Größen zu betrachten, sondern bilden eine einzige komplexe 
Wirklichkeit, die aus menschlichen und göttlichen Elementen zusammen- 
wächst"4. Dies eben ist das •Mysterium" der Kirche, daß in ihrer sichtbaren 
Unzulänglichkeit immer Gottes Heil bei uns ist, und daß man dieses Heil 
nicht mit Umgehung der Kirche, sondern in ihr als dem Sakrament des 
Heils finden muß. Diese Grundwahrheit also ist in der Regel 1 dargestellt, 
wo von der Bereitschaft die Rede ist, •in allem der wahren Braut Christi 
unseres Herrn zu gehorchen, die da ist unsere heilige Mutter, die hierar- 
chische Kirche". Aus dieser Grunderkenntnis, daß in eben dieser Kirche die 
Wahrheit ist, daß sie vom selben Geist Christi geführt ist, der auch jeden 
einzelnen Menschen auf seinem Weg zum Heil leitet, versteht sich die Not- 
wendigkeit, das eigene Urteil vor der Entscheidung der Kirche unter allen 
Umständen zurückzustellen (Regel 13). 

Diese Grundkonzeption also ist von bleibender Bedeutung, läßt aber viele 
unserer modernen Fragestellungen unbeantwortet: die Frage nach Glied- 
schaft und Zugehörigkeit der Kirche, wie sie die moderne Ekklesiologie 
stellt5; die Differenzierung des Maßes, in dem sich die kirchliche Autorität 
in verschiedenen Äußerungen engagiert, daher die verschiedenen Grade 
der Bindung. Das Problem der Hermeneutik der kirchlichen Aussagen ist 
noch unbekannt; ebenso die Frage nach dem sensus fidelium: Kirche ist 
mehr als nur hierarchische Kirche. Völlig zeitbedingt ist endlich das An- 
wendungsgebiet der kirchlichen Gesinnung. Es handelt sich um häufigen 
Sakramentenempfang (2), Mitfeier der Messe, die vom Empfang der 
Eucharistie getrennt betrachtet wird, und Brevier (3), Rätestand (4), Ge- 
lübde (5), Reliquien (6), Fasten (7), Bilderverehrung (8), Kirchengebote (9), 
Autorität, wobei nicht nur Gehorsam, sondern auch Zivilcourage in der per- 
sönlichen Begegnung mit Vorgesetzten verlangt wird (10), Wert der positi- 
ven und scholastischen Theologie (11). Pastoraler Natur sind die Vorsichts- 
regeln im Predigen über Prädestination (14 f.), über Glaube und Werk (16), 
Gnade und Freiheit (17) und Furch treue (18). Um diese Regeln fruchtbar 
zu machen, muß man sie in den Zusammenhang moderner Kirchentheologie 
und Liturgie stellen, und sie durch moderne Probleme des Glaubens und 
der kirchlichen Praxis ergänzen. 

Wichtiger aber für das Verständnis der kirchlichen Dimension in den 
Geistlichen Übungen sind eben solche Texte, die gar nicht thematisch von 
der Kirche handeln, in denen sich jedoch die Grundbeziehung des Men- 
schen zu Gott in die menschliche Gemeinschaft und in die Welt hinein 
ausweitet, in denen also die persönliche Welt des Menschen nicht nur in 
ihrer Vertikalen, in der Gehorsamshaltung vor Gott, sondern auch in der 
4 Lumen Gentium n. 8. 
5 Lumen Gentium n. 14-16. 



Josef Neuner 216 

Horizontalen, in der Weltbeziehung gesehen wird. Die ekklesiale Deutung 
dieser Texte ist wichtig, nicht nur aus apologetischen Gründen, als Ant- 
wort auf den alten Vorwurf des Individualismus der Geistlichen Übungen, 
sondern viel mehr wegen der außerordentlichen Bedeutung der horizonta- 
len Offenheit für den heutigen Christen. Wohl nur von dieser Ausweitung 
her kann der moderne Mensch Zugang zu echter Kirchlichkeit finden. 

Die grundlegenden Vorüberlegungen der Exerzitien, ihr •Prinzip und 
Fundament" bereiten den streng personalen Charakter der gesamten Geist- 
lichen Übungen, und vorab der Wahl vor. Der Mensch steht vor Gott in 
absoluter Ausschließlichkeit, die durch keine irdische Beziehung relativiert 
werden kann. Diese Absolutheit muß deutlich verstanden sein, gerade 
wenn von der ekklesialen Dimension die Rede ist. Aber eben diese reine 
Vertikale des Menschen vor Gott, die in keiner Übung aufgegeben werden 
darf, muß von Anfang an in die Universalität alles Geschaffenen ausge- 
weitet werden. Deshalb nimmt •alles übrige auf Erden" an dieser Verti- 
kalen teil, nicht neben dem Menschen, sondern durch ihn. So steht also der 
Mensch vor Gott nicht allein, sondern als Haupt der geschaffenen Welt. 
Durch den glaubenden Menschen muß die Welt zur Gottesstadt werden. 

Die abstrakte Kürze des •Fundaments" erlaubt die Entfaltung dieses 
Gedankens natürlich nicht, und die pädagogische Zielsetzung der Geist- 
lichen Übungen setzt die Akzente sofort auf die inneren Haltungen, die 
dieser Orientierung entsprechen, eben auf inneren Gleichmut, und auf die 
Relativierung alles Geschaffenen in allen gegebenen Situationen. So ist 
also die ekklesiale Dimension nicht thematisch entwickelt, aber sie ist in 
den Ansatz hineingenommen, aus dem sich die ganze Bewegung der Exer- 
zitien entfaltet. In dieser Bewegung wird das Grundverhältnis des Men- 
schen zu Gott notwendig zu gelebter Kirchlichkeit. 

Dies wird sofort in der Ersten Woche sichtbar. Was immer da direkt 
über Kirche gesagt wird, etwa über Generalbeichte oder kirchliche Gebote, 
ist im traditionellen Sinn kirchlichen Lebens verstanden und den konkre- 
ten Zielen der Geistlichen Übungen zugeordnet. Es gibt deshalb nicht viel 
Licht für ein vertieftes Verständnis der kirchlichen Dimension. Dieses Licht 
aber findet sich in den existentiellen Reflexionen, in denen der Exerzitand 
sich selber als Sünder verstehen soll. Der Sinn dieser Betrachtungen ist ja 
nicht, über das Thema Sünde nachzudenken, sondern seine eigene Situa- 
tion als Sünder wahrzunehmen und in ihrer Abgründigkeit zu erfahren. 
Dabei ist die ignatianische Vorstellungswelt und Redeweise für uns heute 
oft nicht leicht zugänglich. Wenn wir gesagt bekommen, daß wir uns die 
Seele im Leib wie in einem Kerker eingeschlossen vorstellen sollen, dann 
wehren wir uns zunächst gegen solche dualistische Formeln. Gemeint ist 
aber nicht eine philosophische Aussage, sondern die Fesselung des Geistes 



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 217 

in der Sünde, die Selbstentfremdung, das Verschlossen-Sein in die Enge 
und Ausweglosigkeit des empirischen Daseins, ausgestoßen aus der Frei- 
heit des jenseitigen Gottes. Daraus ergibt sich dann auch das Bewußtsein 
der •Verbannung", daß der Sünder in seinem gesamten Dasein ausge- 
schlossen ist von der Gemeinschaft der Heiligen, von der erlösten Welt, 
und sich vorkommt wie unter wilden Tieren. Denselben Sinn hat auch die 
Bemerkung in der zweiten Addition, die die Situation des Sünders durch 
den Vergleich mit einem Ritter zum Bewußtsein bringt, der in Schuld und 
Schande vor dem ganzen königlichen Hof steht, oder der sich gefesselt vor 
dem ewigen Richter sieht. Die Einkleidung dieser existentiellen Aussagen 
gehört in Ignatius' zeitbedingte Vorstellungswelt und muß selbstverständ- 
lich in moderne Aussageweisen übersetzt werden, die unserem Denken 
zugeordnet sind. Der Inhalt aber sollte uns heute leichter zugänglich sein 
als einer früheren Generation: Sünde ist nicht nur Ablehnung Gottes, 
sondern zugleich Verlust des eigentlichen Selbst, Entfremdung von der 
Gemeinschaft, Versagen in unserer Verantwortung, Ausschluß aus der 
Geborgenheit des Gottesvolkes, hoffnungsleere Einsamkeit. 

Auch in den thematischen Ausführungen der Sündenbetrachtungen er- 
scheint die soziale Bedeutung der Sünde. Die Sünde der Stammeltern wird 
zum •Verderben für das ganze Menschengeschlecht". Wo der Sünder über 
seinen Zustand nachdenkt, sieht er sich im Zusammenhang der Welt, in 
die er gehört: Er ist wie •ein Geschwür, aus dem so viele Sünden und 
Schlechtigkeiten hervorbrechen wie ein häßliches Gift". Die Betrachtung 
führt zur großen Verwunderung, •daß mich die Kreaturen am Leben lie- 
ßen ... daß sie mich ertragen und behüten, daß sie für mich beten ... daß 
sich nicht die Erde öffnet und mich verschlingt". Die Hölle ist betrachtet als 
letzte Perversion und endgültiger Ausschluß von der Gemeinschaft der 
Heiligen, voll •Blasphemie gegen Christus und seine Heiligen". 

Sünde ist also die Verkehrung der kirchlichen Dimension. Trennung von 
Gott bedeutet Zerstörung der menschlichen Gemeinschaft. Diese Erfahrung 
der Sünde im personalen und sozialen Bereich, als Versagen in der Ge- 
meinschaft und in der Weltverantwortung mag für viele heute der kon- 
krete Zugang zum Verständnis von Sünde überhaupt sein. Sie muß deshalb 
in den Betrachtungen der Ersten Woche ihren Platz haben. 

Wenn man Sünde als Versagen, Entfremdung, Ausschluß verstanden 
hat, kann man die ekklesiale Bedeutung des Rufes Christi des Königs 
nicht überhören. Es geht um den Willen Gottes in der unmittelbaren For- 
derung an den Einzelnen, den Exerzitanden. Dieser persönliche Anruf ist 
eingefügt in den umfassenden Plan des Gottesreiches. Die Akzente der 
Betrachtung liegen auf der persönlichen Entscheidung, zu der Ignatius hin- 
führenwill, diese Entscheidung aber muß auf die Universalität der geschaf- 



Josef Neuner 218 

fenen Welt bezogen sein, wie sie sich Ignatius in Manresa am Flusse Car- 
doner offenbarte. Streng persönliche Spiritualität und kirchliche, weltweite 
Offenheit sind hier in ihrem gemeinsamen Grund gesehen. 

Wenn wir die Bildsprache der Betrachtung, die der feudalen Welt ent- 
stammt, in das Ausdrucksmedium der säkularen Welt von heute überset- 
zen, dann kann es in der Betrachtung um nichts anderes gehen als um die 
Sendung der Kirche, in der heutigen Zeit wahrhaft Zeichen des Heils zu 
sein und in sich selbst das wahre Bild Christi erscheinen zu lassen. Diese 
Sendung kann nur erfüllt werden, wo sich Menschen in totaler Hingabe 
dem Geheimnis Christi öffnen. So wird es also in der konkreten Darstel- 
lung dieser Betrachtung darum gehen, die christliche Berufung im Zusam- 
menhang der heutigen Welt verständlich zu machen und den Exerzitan- 
den zu einem vollen Engagement in dieser Sendung zu führen. 

Die Betrachtung von der Menschwerdung führt nun in die •Breite der 
ganzen Welt". Sie umspannt Himmel und Erde, den Heilsplan der Heilig- 
sten Dreifaltigkeit als Antwort auf die Unheilssituation der Menschheit. 
In dieser breiten Offenheit ist sie der Zugang zu den Betrachtungen der 
Geheimnisse des Lebens Jesu. Wohl geht es Ignatius in diesen Betrach- 
tungen unmittelbar um die möglichst getreue Nachahmung des irdischen 
Lebens Jesu, aber diese Nachfolge vollzieht sich im Rahmen des univer- 
salen Heilsplanes, innerhalb der konkreten Heilsgeschichte, in den Ge- 
meinschaftsdimensionen der Jüngerschar und des Gottesvolkes, und in der 
Beziehung zu den konkreten Situationen der Menschen. In diese Nachfolge 
entfaltet sich also nicht nur das individuelle Christenleben, sondern es 
vollzieht sich Kirche, Gegenwart des erstandenen Herrn in unserer Zeit, 
für unsere Welt. 

Diese ekklesiale Deutung der Christusnachfolge in den Leben-Jesu- 
Betrachtungen ist bestimmt eine der wichtigsten und schwersten Aufgaben 
des heutigen Exerzitiengebers. Für Ignatius gibt es hier noch kein Problem. 
Er nimmt die biblischen Erzählungen in ihrer gegebenen literarischen Ge- 
stalt ohne weiteres als Norm für das Verhalten des Christen. Das indivi- 
duelle Leben Jesu wird übersetzt in das individuelle Leben des Gläubigen, 
ohne daß das Medium der Kirche dabei eine Rolle spielt. Unsere Aufgabe 
heute hat sich vielfach kompliziert. Wir wissen, daß wir in den evange- 
lischen Berichten nicht eine Chronik besitzen, sondern eine Deutung des 
Lebens Jesu, die kirchliche Deutung, daß also in diesen Berichten die kirch- 
liche Dimension immer schon drinnen ist. Es handelt sich in diesen Berich- 
ten nicht nur darum, was da und dort geschah oder geredet wurde, sondern 
in diesem Geschehen und in den Worten, die es begleiten, ist das Ver- 
hältnis des erstandenen Herrn zu seiner Gemeinde gespiegelt6. Wir fragen 
also in diesen Betrachtungen nicht in erster Linie, was ich aus dem histori- 



Die kirMidie Dimension der ignatianischen Exerzitien 219 

sehen Geschehen um Jesus und aus seinem persönlichen Verhalten für mich 
lernen kann, sondern was der Auferstandene für mich und für die heutige 
Kirche, für unsere Welt, bedeutet, wie Leben und Welt im Licht des erstan- 
denen Herrn zu beurteilen sind, und wie sich das Heil Gottes, das in Jesus 
Christus uns geschenkt ist, in den konkreten Situationen meines Lebens 
und meiner Umwelt auswirken soll. Selbstverständlich setzt diese kirch- 
liche Orientierung der Leben-Jesu-Betrachtungen ein vertieftes Studium 
und Verständnis der Evangelien voraus. Aufs Ganze gesehen aber sollte 
die Betrachtung des Lebens Jesu auf diese Weise einfacher werden: es 
geht einfach darum, das ur-kirchliche Erlebnis des erstandenen Herrn, sei- 
ner Gegenwart in der Gemeinde und im Leben des Christen, und seine 
Ganzforderung an ihn nachzuvollziehen und in die Konkretheit des heu- 
tigen Lebens zu übersetzen. 

In der Wahl selbst ist nun auch die kirchliche Dimension deutlicher aus- 
gezogen. Bei der Betrachtung der zwei Banner handelt es sich um die Er- 
kenntnis der List Satans, der trügerischen Verlockungen und Ideologien, 
die den Christen versuchen. So sehr es dabei um persönliche Erfahrung 
und Selbstprüfung geht, so ist doch gerade für diese sehr persönliche Orien- 
tierung die Gemeinschaft von Bedeutung. So werden, in augustinischer 
Tradition, Jesus und Satan als Häupter von zwei Städten dargestellt, Jeru- 
salem und Babylon. Sie sind nach Augustinus auf einer zweifachen Liebe 
aufgebaut: auf der Liebe zu Gott bis zur Verachtung seiner selbst, und auf 
der Liebe seiner selbst bis zur Verachtung Gottes. Obgleich also diese 
Städte mit keiner geschichtlichen Wirklichkeit identifiziert werden dürfen, 
sind sie doch von einer gemeinsamen Orientierung beseelt, haben sie ihre 
soziale Dimension und ihre Geschichte. Augustinus beschreibt dieses Jeru- 
salem: •Alle, die suchen, was droben ist, die himmlische Dinge betrachten, 
die sich in ihrem Leben in der Welt mühen, Gott nicht zu beleidigen, die 
die Sünde meiden und sich nicht scheuen, ihre Sünden zu bekennen, die 
Demütigen, die Sanften, die Heiligen, die Gerechten, die Frommen, alle 
diese gehören zu seiner Stadt, die Christus als König hat. Jene Stadt (Ba- 
bylon) ist auf Erden überlegen an Alter, nicht an Ehre ... sie begann mit 
Kain, diese mit Abel"7. Jerusalem ist also nicht einfach Kirche im institu- 
tionellen Sinn. Zeitlich existiert es vor der Kirche, und in seiner Mitglied- 
schaft ist es nicht ko-extensiv mit der der Kirche. Aber es steht für die kirch- 
liche Dimension des Geistes Christi. Wer sich der Verlockung Satans wider- 
setzt und sich dem Geist Christi öffnet, hat nicht nur eine persönliche Ent- 
scheidung getroffen, sondern tritt durch eben diese Entscheidung in eine 
6 Vgl. dazu L. Bakker, Ignatianisdie Exerzitien in einer veränderten Welt, GuL 40 (1967) 
S. 286-292. 
7 Augustinus, Enarr. in Ps. 51, 6. ML 36, 733. Zum Thema siehe Y. Congar, Ecclesia ab 
Abel, Festschrift für Karl Adam, 1952, S. 79-108. 



Josef Neuner 220 

Gemeinschaft der Gleichgesinnten. Je persönlicher also die Verantwortung 
der Wahl auf den Einzelnen fällt, um so mehr muß er sich und seine Ent- 
scheidung in einem weltweiten Zusammenhang sehen und die konkrete 
Gemeinschaft erfahren, der er sich durch seine Entscheidung eingliedert. 

Die Dritte Woche führt zur Quelle aller kirchlichen Gemeinschaft, zu 
Jesu Selbsthingabe in den Tod, unter dem Leitgedanken •für meine Sün- 
den", •für mich". Diese streng personale Bedeutung des Todesopfers 
Christi ist entscheidend für die vom Exerzitanden geforderte streng per- 
sönliche Antwort. Sie hat aber auch ihre kirchliche Dimension, ja sie ist 
schlechthin Grundlage aller christlichen Verbundenheit in der Kirche. 
Kirchliche Gemeinschaft ist eben mehr als Organisation oder bloß hilf- 
reiches und ergänzendes Miteinander-Sein. Sie ist immer Selbstverzicht, 
Sterben des Saatkorns. Jesus stirbt, um in seiner Gemeinde zu leben. Wenn 
also der Exerzitand in dieser Betrachtung fragt, was er tun soll, dann wird 
offensichtlich von ihm die gleiche Selbsthingabe für die Menschen, in der 
Kirche verlangt. 

Durch diese ekklesiale Perspektive muß die ganze Leidensbetrachtung 
die rechte Orientierung erhalten. Die einseitig subjektivistische, manchmal 
sentimentale, überwiegend moralisierende Interpretation des Erlöserlei- 
dens Christi hat oft am eigentlichen Sinn der Leidensbetrachtungen vor- 
beigeführt. Wir haben hier in echter Spiritualität einzuholen, was es mit 
dem in den vergangenen Jahren so oft genannten •Tod Gottes" theologisch 
auf sich hat. Wir können den fernen Gott, der sich selbst ausklammert aus 
seiner Welt und aus dem Weltgeschehen, oder der sich seinen eigenen 
sakralen, unberührbaren Bereich in unserer von Schweiß und Blut getränk- 
ten Welt sichert, einfach nicht mehr verstehen und nicht mehr lieben. 
Gott hat sich, in Christus, in den Abgrund seiner verlorenen Schöpfung 
hineingestürzt und ist nun ganz bei uns - er ist unsere Erlösung. Nur so 
kann er Kyrios der erlösten Welt sein. Nie werden wir den Herrn und 
Erlöser neben der Welt oder ihrer Geschichte finden, er ist in ihr als ihr 
Alpha und Omega. Dieses Sterben Gottes muß zum Sterben der Kirche 
werden, und zum Sterben der Gläubigen. Nur aus dem Grab kann die 
wahre Kirche erstehen. 

Vom rechten Verständnis der Passion aus ergibt sich auch die Möglich- 
keit einer vertieften Interpretation der Vierten Woche, die eigentlich das 
Geheimnis der Kirche zum Thema hat. Hier ist es offensichtlich nicht mehr 
möglich, die konkreten Geschehnisse, wie sie in den Evangelien berichtet 
werden, zum Gegenstand der Nachahmung zu machen (was sich ja schon 
in der Zweiten und Dritten Woche als unzulänglich erwies). In dieser ab- 
schließenden Phase der Geistlichen Übungen geht es um die persönliche 
Erfahrung der metahistorischen Gegenwart des Erstandenen bei den Sei- 



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 221 

nen. Dabei soll uns bewußt werden, wie die bisher verborgene Gottheit 
hervorbricht in ihren Wirkungen. Es muß also verstanden werden, daß es 
in der Kirche nicht nur die institutionelle, registrierbare Realität gibt, son- 
dern daß sich in der Konkretheit unserer Welt eine unfaßbare, alle mensch- 
lichen Maßstäbe verwirrende Realität, eben Gott selbst offenbart. Diese 
Gegenwart des Erstandenen ist aber nicht einfach ein unberechenbarer 
Faktor, sondern erschließt sein Wesen im •Amt des Tröstens", d. h. in der 
Überwindung von Leid, Entzweiung und Tod, aller zerstörenden Mächte 
der Welt. Das Amt des Erstandenen besteht nicht darin, auf eine für uns 
noch nicht existierende Zukunft zu verweisen - damit würde er uns ja 
nur über unsere gegenwärtige Situation hinwegtäuschen, er würde nicht 
die Welt erlösen -, sondern eben darin, daß er selbst bei uns ist mit seiner 
siegreichen Liebe, die in seiner Kirche gelebt und in der Eucharistie gefeiert 
werden soll, bis ans Ende der Zeit. 

Hier ist offensichtlich der Platz, auch thematisch über die Kirche zu spre- 
chen. Was als kirchliche Dimension in den vorausliegenden Wochen vom 
Exerzitanden erarbeitet wurde, soll nun Thema werden, reflexer Inhalt 
der christlichen Berufung in der Kirche, für die Welt. Das kann auf ver- 
schiedene Weise geschehen: Man kann christlich-kirchliche Existenz im 
Zusammenhang der Sakramente interpretieren; die Eucharistie muß hier 
nochmals behandelt werden, da sie ja nicht nur Gedächtnis des Todes, 
sondern auch der Auferstehung und Himmelfahrt ist, und Feier der kirch- 
lichen Gemeinschaft. Hier ist auch, entsprechend dem Stand des Exerzi- 
tanden, der kirchliche Sinn der Ehe, die Bedeutung des Gelübdestandes, 
die Berufung des Priesters darzustellen, weil ohne echte Einsicht in den 
Sinn des eigenen Lebensstandes und ohne seine existentielle Bejahung eine 
wirkliche Wahl keinen Sinn hat. Je schwerer es uns werden mag, im Licht 
moderner Exegese die Einzelheiten der Erscheinungen des Auferstande- 
nen zu betrachten, um so dringender ist es, den ekklesialen Sinn dieser 
Schlußwoche der Exerzitien aus der Schrift zu erläutern und in die Lebens- 
situation des Exerzitanden zu übersetzen. 

Wenn der ekklesiale Sinn der Exerzitien wirklich voll entfaltet ist, dann 
führt die Betrachtung zur Erlangung der Liebe ins eigentliche Herz der 
Kirche. Kirche ist doch die bleibende Gegenwart Christi, der fleischgewor- 
denen Liebe Gottes. Dem Christen muß diese Liebe bewußt sein, nicht nur 
als individuelle Erfahrung, sondern als das Heil der Welt. So öffnet sich 
auch in dieser Betrachtung wieder der Horizont, um alle Engel und Heili- 
gen einzuschließen. 

Liebe ist Mitteilung, sie besteht in Taten. Gottes Liebe ist die gebende, 
alles durchdringende, die Welt durchwirkende und überall sein Wesen 
mitteilende Selbstgabe Gottes, wie sie sich in der Sendung des Sohnes und 



Josef Neuner 222 

des Geistes enthüllt hat und sich durch die Kirche, das Sakrament des Heils, 
der Welt offenbaren soll. Die Betrachtung von der Liebe enthält das, was 
man die ignatianische Mystik nennen kann, die unmittelbare Erfahrung 
der Liebe Gottes, die uns aber nicht der Kirche und der Welt entführt, son- 
dern mitten in die kirchliche Gemeinschaft und in unsere Umwelt hinein- 
stellt. Kirche ist hier ganz •Mysterium" geworden, Ort der Selbstmitteilung 
Gottes. Die Welt ist nicht mehr Verbannung, sondern der Ort, an dem 
Gott bei uns ist. 

Wenn auf diese Weise das ekklesiale Moment in den einzelnen Wochen 
der Geistlichen Übungen entfaltet wird, dann werden Exerzitien geradezu 
konkrete Einführung in echte Kirchlichkeit; die •Regeln über das Fühlen 
mit der Kirche", in moderner Perspektive dargelegt, sind dann also am 
Schluß gerade an der rechten Stelle. So muß es ja auch sein, wenn unsere 
These zu Recht besteht, daß man Kirchlichkeit nicht einfach als das Verhält- 
nis zum fertigen organisierten Bau der Kirche verstehen soll, in den sich 
christliches Leben einfügen muß, sondern als die soziale Dimension, die 
dem Glaubensakt innerlich anhaftet, die in der konkreten Kirche und in den 
gegebenen Weltsituationen ihren vollen und gültigen Ausdruck findet. So 
kann es also gar keine echten Exerzitien geben, keine wirkliche Wahl, in 
denen das kirchliche Moment nicht wirksam entfaltet wird. 

III. Die Einübung der kirchlichen Dimension in den Geistlichen Übungen 

Damit stellt sich die Frage, wie diese kirchliche Perspektive im Rahmen 
der Geistlichen Übungen praktisch eingeübt werden kann. Es wäre sicher 
falsch, die Exerzitien mit vielen Betrachtungen über die Kirche zu belasten; 
sie soll ja doch erst in der Vierten Woche zum eigentlichen Thema werden, 
wenn die Gegenwart des Erstandenen unter den Jüngern, die kirchliche 
Grundwahrheit, betrachtet wird. Von Anfang an aber soll die kirchliche 
Dimension als wesentliches Moment am Glaubensleben des Christen ein- 
geführt werden, und zwar in den grundsätzlichen Erwägungen über den 
Menschen, über Sünde, über den Anruf Christi usf. All das muß wirklich 
vollzogen werden, da ja Geistliche Übungen nicht Theorie sind, sondern 
Einübung, so daß die kirchliche Dimension vom Exerzitanden persönlich 
erfahren und zu seiner dauernden Haltung wird. 

Sicherlich müssen für die kirchliche Initiation des Exerzitanden heute 
neue, konkrete Wege gesucht werden. Wenn in der Vergangenheit der 
Fehler vorherrschte, daß die Geistlichen Übungen zu individualistisch 
waren, selbst wenn sie in Gruppen abgehalten wurden, so daß der einzelne 
seine Wahl nicht eigentlich im kirchlichen Raum vollzogen hat, so sind wir 
heute gelegentlich in Gefahr, die Exerzitien zu sehr zu einer kollektiven 



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 223 

Übung zu machen, in der der Einzelne von seiner Einsamkeit vor Gott in 
die Gruppe entflieht und seine unveräußerliche verantwortliche Freiheit 
in einer Gruppenentscheidung verbirgt oder verliert. In der Praxis wird 
man hier Wege suchen müssen, die beide Extreme vermeiden und das ent- 
scheidende Anliegen erfüllen, die persönliche Verantwortung im kirch- 
lichen Raum anzurufen. Selbstverständlich werden die praktischen Metho- 
den verschieden sein, je nach der Situation des Exerzitanden und, bei ge- 
meinsamen Exerzitien, je nach der Zusammensetzung der Gruppe. 

Große Bedeutung hat die Liturgie. Kaum irgendwo wird man ja so gute 
Voraussetzungen für eine liturgische Gemeinschaft finden wie bei einer 
Gruppe von Exerzitanden. Es handelt sich bei Exerzitien nicht so sehr um 
künstlerisch hochwertige Formen der Liturgie, sondern um den gemein- 
samen kirchlichen Vollzug der christlichen Grundhaltungen. Dabei müssen 
die Symbole kirchlicher Gemeinschaft lebendig werden: Die Raumgestal- 
tung ist wichtig, die Gruppierung um den Altar; die Opfergeste; das 
gemeinsame Mahl; Wort und Antwort. Man muß Form wahren und pfle- 
gen, gerade indem man alles Formelhafte vermeidet. 

Man wird auch viele Möglichkeiten finden, paraliturgische Formen in 
die Geistlichen Übungen einzubeziehen. Es gibt z. B. viele Übergangs- 
stufen von einem meditativen Vortrag zum liturgischen Schriftgottesdienst. 
Ein gemeinsamer Bußgottesdienst etwa kann mehr von der ekklesialen 
Bedeutung von Schuld und Versöhnung vermitteln als lange Betrachtungs- 
punkte. Auch die Mahlzeiten soll man einbeziehen - das Mahl könnte wie- 
der viel mehr Symbol der Gemeinschaft werden. 

Ein besonderes Problem stellen die gemeinsamen Aussprachen dar. Man 
wird grundsätzlich verlangen müssen, daß die persönliche Begegnung mit 
Gott und die unveräußerliche Verantwortung des Einzelnen nie aufgegeben 
werden - die Versuchung dazu liegt heute nur allzu nahe. Die Einsamkeit 
vor Gott ist das tiefste Problem der menschlichen Existenz; in den Geist- 
lichen Übungen muß sich der Mensch gerade dieser wesentlichsten Realität 
seines Lebens stellen. Wenn aber dieses Prinzip kompromißlos zugegeben 
ist, dann darf und muß man weiter fragen, wie der Exerzitand am besten 
zu seiner persönlichen Verantwortung geführt wird. Wir kommen zu unse- 
rem eigenen Selbst immer im Rhythmus von Dialog und Einsamkeit8. Wir 
brauchen den Mitmenschen und die Welt, um uns selber zu haben und um 
unser eigentliches Selbst zu werden. In diesem Rhythmus verlangen die 
Geistlichen Übungen den ganzen Ernst der Einsamkeit, das Herausgehen 
aus der täglichen Umgebung und dem Druck der Geschäfte. Es kann aber 

8 Vgl. H. Wutz, Schweigen und Reden in den Exerzitien des hl. Ignatius, in: GuL 41 (1968) 
266-285. 



Josef Neuner 224 

wohl so sein, daß eben auch in dieser Einsamkeit, beim Versuch einer 
echten Konfrontierung mit der konkreten Lebenssituation, ein auslösendes 
Gespräch wichtig ist, nicht nur das Gespräch mit dem Exerzitiengeber, das 
ja ausdrücklich vorgesehen ist, sondern auch mit anderen, die die gleiche 
oder eine ähnliche Situation zu meistern haben. Auch das Gespräch in der 
Runde kann diesem Zweck förderlich sein. Die segnende Gegenwart Jesu 
bei seinen Jüngern ist doch nicht auf den liturgischen Bereich beschränkt, 
sondern ist allen verheißen, die in seinem Namen versammelt sind. Man 
wird da kaum feste Regeln machen können, sondern einfach das Prinzip 
festhalten, daß alles Gespräch, von einzelnen oder in Gruppen, der per- 
sönlichen Begegnung mit Christus dem Herrn, und der klareren Erkennt- 
nis seines Willens dienen soll. 

So wird man während der Geistlichen Übungen unterscheiden müssen 
zwischen Diskussionskreisen, die sich sachlich mit einem Problem befassen; 
Aussprachen mit Austausch von Erfahrungen und persönlichem Zeugnis, 
wobei es sich um die Klärung menschlicher Situationen im Lichte des Glau- 
bens handelt, etwa im Sinne einer •revision de vie", endlich um gemein- 
sames Beten und Betrachten, wo Gott selbst Mitte der Gemeinde ist. Reine 
Sachdiskussionen sind im allgemeinen von den Geistlichen Übungen fern- 
zuhalten - sie sollen bei anderer Gelegenheit ausgetragen werden. Wohl 
aber haben in einer ekklesial orientierten Gruppe persönlicher Austausch 
und gemeinsames Beten und Meditieren ihren Platz9. 

Bei der stärkeren Betonung der ekklesialen Dimension, und bei der Ein- 
übung einer kirchlichen Haltung soll man nicht den Eindruck erwecken, als 
führe man etwas Neues ein, das eigentlich nicht zu den ursprünglichen 
Geistlichen Übungen gehöre. Die kirchliche Dimension muß sich aus dem 
Wesen der Geistlichen Übungen ergeben und entfalten. In unserer Zeit 
des erweckten Kirchenbewußtseins müssen wir diese Dimension in den 
Texten selbst finden, in denen sie ausdrücklich genannt oder wenigstens 
angedeutet ist; wir müssen sie aber vor allem in der gesamten Bewegung 
finden, in die Ignatius den Exerzitanden hineinziehen will. Wer sich 
glaubend Gott öffnet, findet in dieser Hingabe auch die Gemeinschaft der 
Glaubenden, die Kirche, die Verpflichtung für alle Menschen und seinen 
Platz in der Welt. 

0 Vgl. M. Kehl, Zur Theologie des Meditationsgesprächs, in: Strukturen christlicher Exi- 
stenz (Festschrift für F.Wulf). Würzburg 1968, 205-213; J. Metzinger, Zur Praxis des 
Meditationsgesprächs, ebd. 215-221. 




