Die kirchliche Dimension
der ignatianischen Exerzitien

Josef Neuner SJ, Poona (Indien)

In den Geistlichen Ubungen des heiligen Ignatius soll der Christ vor die
Wirklichkeit Gottes kommen, sich dem Willen Gottes 6ffnen und in per-
sonaler Wahl Gottes Willen iiber sich anerkennen und tibernehmen. Jede
personale Entscheidung des Menschen hat auch ihre soziale Dimension.
Deshalb kann man sich auch die Wahl in den Geistlichen Ubungen gar
nicht ohne Beziehung zur Gemeinschaft, ohne kirchliche Dimension, vor-
stellen. Bei einem erneuerten Verstdndnis des Exerzitientextes muf} des-
halb auch die kirchliche Dimension tiefer verstanden werden. Wenn fer-
ner die Geistlichen Ubungen fiir Menschen von heute ihre volle Frucht
bringen sollen, miissen diese ,Ubungen® mit dem vertieften Kirchenver-
stindnis auch eine praktische Einiibung echter Kirchlichkeit enthalten. Von
der ekklesialen Dimension des Exerzitientextes, und von einigen Moglich-
keiten, die kirchliche Haltung innerhalb der Geistlichen Ubungen auszu-
driicken, soll hier die Rede sein.

1. Der Sinn der ,kirchlichen Dimension“

Man muf} sich von der Vorstellung frei machen, als sei Kirche ein gesell-
schaftliches Gebilde, das zur personalen Glaubensentscheidung des Men-
schen duflerlich hinzugefiigt wird, etwa so, dafl der Glaubende, der sich
in Jesus Christus Gott gedffnet und die gnadenhafte Neuheit seines Da-
seins in der Tiefe seines Herzens empfangen hat, nun noch an eine institu-
tionelle Behorde verwiesen wiirde, mit deren Hilfe er dieses neue Leben
ausformen und fruchtbar machen solle. Wir haben unter dieser institutio-
nellen, verduferlichten Mifdeutung der Kirche lange gelitten; sie ist auch
wohl, wenigstens teilweise, schuld daran, dafl ,Kirche® in den traditionel-
len Geistlichen Ubungen zu kurz kommt und nur am Ende und am Rande
erscheint, wenn etwa von den ,Regeln des Fihlens mit der Kirche“ noch
eben kurz gesprochen wird. Kirchlichkeit gehort zum Glaubensakt selbst;
sie ist in die Offenbarung, und deshalb auch in die Glaubensantwort des
Menschen als inneres Moment miteingeschlossen. Es gibt keine christliche
Berufung, und letztlich iberhaupt keinen Anruf Gottes an den Menschen,
der nicht zuinnerst die Kirche mitmeint. Deshalb kann es auch in den Geist-
lichen Ubungen, in denen sich der Mensch dem Anruf Gottes 6ffnet, keinen
Schritt geben, der nicht auch seine kirchliche Bedeutung hitte.



Josef Neuner ) 212

Zur Begriindung dieser grundlegenden Aussage sei hier nur eine ganz kurze Reflexion
auf die Lehre von der Heilsnotwendigkeit der Kirche eingefiigt. Nach katholischer Lehre
15t die Gliedschaft der Kirche, oder das zumindest unausdriickliche Verlangen (implicitum
votum) der Kirchengliedschaft zum Heil notwendig!. Die Notwendigkeit zumindest eines
implicitum votum wire vollig unbegreiflich, wenn damit eine bloff imaginire Verbunden-
heit mit der gesellschaftlich strukturierten Kirche gemeint wire, von der so ein Mensch
vielleicht gar nichts wei}, oder die er sogar in seinem ausdriicklichen Bewufitsein ablchnt.
Die Heilsbedeutung und Heilsnotwendigkeit der Kirche fiir einen Nicht-Christen kann
sicher nicht sinnvoll durch einen hypothetischen Wunsch erklirt werden, daf dieser Mensch
wenn er das Wesen der Kirche erkennte, sich ihr anschlieflen wiirde. Er kennt sie eben nicht,
und ein solches Verlangen existiert einfach nicht, es kann deshalb auch keinen Einflul auf
sein Heil haben. Wohl aber hat das votum ecclesiae einen Sinn, wenn Kirchlichkeit ein
inneres Moment am Glaubensakt selbst besagt: es bedeutet, dal jeder Mensch, der sich
glaubend zu Gott hin 5fnet, zugleich in eine neue Beziehung zu den Mitmenschen tritt, zu
den Glaubenden und zu allen anderen, daf sich also die Neuheit seines Lebens auch in der
sozialen Dimension auswirken mufi, Kirche ist dann die eigentliche, gottgesetzte Form, in
der dieses Gemeinschaftsmoment, das jedem Glaubensakt schon innerlich anhaftet, end-
giiltigen Ausdruck und Erfiillung findet. Die Heilsnotwendigkeit der Kirche besteht dann
darin, dafl jeder Mensch, um Heil zu finden, sich in seinem Glauben an Gott zugleich zu
seiner Mitwelt hin 6ffnet in Verantwortung und Liebe. In dieser notwendigen, Gemein-
schaft bildenden Dimension seines Glaubens ist schon die Kirche gemeint (durch votum
implicitum), obwohl sie in vielen Fillen nicht erreicht wird. Ihr volle Erfiillung aber findet
diese soziale Dimension des Glaubensaktes da, wo sie in der wahren Kirche in die volle Ge-
meinschaft aller Erldsten im Leibe Christi einmiindet.

Der konkrete Sinn der kirchlichen Dimension soll also nicht von der orga-
nisatorischen Seite der Kirche her definiert werden, wenigstens nicht aus-
schlief8lich, sondern vom Gemeinschaftsmoment her, das in der Offenba-
rung enthalten ist, im Glauben iibernommen, und in der institutionellen
Kirche gelebt und entfaltet wird. Wir sind kirchlich, nicht weil Gott positiv
bestimmt hat, daff wir unsere personale Glaubensentscheidung in eine von
Jesus gegriindete Organisation eingliedern und unter ihrer Autoritit aus-
falten sollen, sondern weil Gott uns als Gemeinschaftswesen geschaffen
hat und will, dafl wir ihn in der Verbundenheit mit Mitmenschen und Um-
welt suchen und finden. Die Schrift kennt nicht den isolierten Menschen,
der abseits von Welt und Mitmensch lebt und sein Heil suchen soll. Der
Mensch ist als Krénung des Kosmos geschaffen, und wenn Gott den Men-
schen anruft, ist immer das ganze Volk angeredet und in den Gottesbund
eingegliedert.

Noch viel mehr ist die Gemeinsamkeit unserer Berufung in Jesus Chri-
stus enthiillt. Je tiefer sich der jungen Kirche das Geheimnis Christi er-
schlieft, um so mehr sicht sie in ihm den ,Erstgeborenen vor aller Schop-
fung, in dem alles erschaffen ward, was im Himmel und auf Erden ist*

! Lumen Gentium n. 14. 26. Ad Gentes n. 7. Ausfihrlicher wurde die Lehre dargestellt im
Brief der Romischen Glaubenskongregation an den Erzbischof von Boston im Fall L. Fee-
ney, 1949; vgl. DS 3866--73.



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 213

(Kol 1, 15), so daR die Erwihlung der einzelnen nur eine Erwihlung in
ithm und in Gemeinschaft mit den Erwihlten ist (vgl. Eph 1, 4). Wir haben
Heil in unserer Teilnahme an dem weltumspannenden Opfergeheimnis
Christi, in dem wir Gottes Volk werden. Man darf hier Augustinus zitie-
ren, dem Ignatius in der Idee des Gottesvolkes, des Heiligen Jerusalem
unmittelbar verpflichtet ist: ,So wird die ganze erloste Stadt, d.h. die
ganze versammelte Gemeinschaft der Heiligen, Gott als universales Opfer
dargebracht, durch den groflen Priester, der in seinem Leiden sich selbst
fiir uns geopfert hat, auf dafl wir der Leib eines so grofien Hauptes seien,
in der Gestalt des Knechtes“2. Der innerste Akt des Glaubens, mit dem wir
Christus verbunden sind, 6ffnet sich also in die Gemeinschaft der Glauben-
den, und weiter in die Gemeinschaft mit allen Menschen, mit Jesus Chri-
stus, der fiir sie starb; das ist die kirchliche Dimension des Glaubens.

Aus dieser kirchlichen Dimension ergibt sich dann die konkrete Ver-
pflichtung auf die institutionelle kirchliche Gemeinschaft, ,die Einheit des
Geistes zu wahren, umschlossen vom Band des Friedens, ein Leib, ein
Geist“ (Eph 4, 3). Die Gemeinschaftsdimension erstreckt sich also in die
Sichtbarkeit der Kirche, die nicht nur Geist, sondern auch Leib ist; sie ver-
korpert sich in Amt, Autoritit und Gehorsam, freilich nicht, um in recht-
lichen Ordnungen zu erstarren, sondern um dem Ziel zuzustreben, ,in
jeder Hinsicht mehr und mehr in ihn, der das Haupt ist, hineinzuwachsen®
(Eph 4, 15).

Noch ein Moment der kirchlichen Dimension ist fiir die Geistlichen
Ubungen wichtig: Wer glaubend in der Gemeinschaft der Kirche lebt,
nimmt an ihrer Solidaritit mit allen Menschen und an ihrer Verantwor-
tung fiir die Welt teil. Christlicher Glaube 148t sich nicht von Weltverant-
wortung trennen. Die Welt ist nicht nur Wohn- und Werkraum. in dem
wir uns aufhalten und beschiftigen. Vielmehr findet die Welt erst im
Menschen ihren Sinn, und losgeldst von der Welt kann der Mensch seine
Bestimmung nicht finden. Das Thema Teilhards, daf} es fiir den Christen
»eine Frage auf Leben und Tod ist, dafl die Erde bis in ihre natiirlichsten
Krifte hinein ihr Ziel erreicht“s, hat seine Wurzeln bei Paulus, der vom
Seufzen und von den Wehen der Schopfung wuflte, bis zum Offenbarwer-
den der Kinder Gottes (R6m 8, 19), und fiir den die Vollendung des Men-
schen mit der des Kosmos zusammenfillt, wenn am Ende der Zeit Gott
alles in allem ist (1 Kor 15, 28).

Ekklesiale Dimension bedeutet also die Ausweitung des Glaubens in die
universale Beziechung zum Mitmenschen und in die Weltverantwortung

2 De Civitate Dei X. 6. ML 41, 284.
3 Teilhard de Chardin, Der gittliche Bereich, S. 56.



Josef Neuner 214

hinein. Sie wird unmittelbar in der kirchlichen Gemeinschaft gelebt, und
nimmt an der universalen Verantwortung der Kirche fiir die Welt teil.
Wer seine christliche Berufung in ihrer Ganzheit annimmt, mufy sie im
Zusammenhang der menschlichen Gesellschaft und des Weltgeschehens
verstehen, eingefiigt in den Sinn der ganzen Schopfung.

Wenn wir also von der kirchlichen Dimension in den Geistlichen Ubun-
gen reden, so meinen wir nicht nur, und nicht in erster Linie, die Bemer-
kungen, die Ignatius iiber das Verhltnis zur hierarchischen Kirche macht,
sondern die Gemeinschaftsbezogenheit und Weltverpflichtung, in die sich
der ignatianische Glaubensgehorsam in der Wahl 6ffnet.

I1. Die kirchliche Dimension in den Geistlichen Ubungen

Wenn man konkret fragt, wie Kirchlichkeit in den Geistlichen Ubungen
ausgedriickt ist, wird man zunéchst enttiuscht. Das Exerzitienbuch kennt
natiirlich die gewohnten kirchlichen Ubungen: Messe, Beichte, Vesper, die
dem Exerzitanden empfohlen werden. Sie sind aber doch woh! einfach
im traditionellen Sinn als akzeptierte Formen christlicher Frommigkeit
ibernommen, ohne eine besondere Note der Kirchlichkeit auszudriicken.
Wir haben ferner die grofie Betrachtung von den zwei Bannern, wo Gottes
Reich und das seines Widersachers in augustinischer, und letztlich biblischer
Theologie unter dem Bild der Stéidte Jerusalem und Babylon dargestellt
werden. Damit hat Ignatius tatsichlich ein wesentliches Stiick patristischer
Ekklesiologie ibernommen und an zentraler Stelle eingesetzt — wir haben
darauf zuriikzukommen. Aber der unmittelbare Sinn der Betrachtung von
den Bannern ist doch nicht ekklesiologisch, sondern liegt in der Unter-
scheidung der Geister, der Darstellung der Grundsitze, auf denen sich
Gottes Reich aufbaut, und an denen sich der Wihlende priifen und orien-
tieren muf.

Da sind endlich die ,Regeln des Fithlens mit der Kirche®, die als Zusatz
zu den Geistlichen Ubungen hinzugekommen sind, aus der Erfahrung der
antikirchlichen Bewegungen der Reformationszeit. Die Grundidee ist von
ungeheurer Bedeutung gerade auch fiir unsere Zeit, dafl ndmlich die hier-
archische Kirche in ihrer Konkretheit die eine Kirche ist. Kein Glaubender
kann an der sichtbaren Kirche vorbei das Wort und Gebot Gottes finden.
Diese Identitit von institutioneller Kirche und geistiger Gemeinschaft der
Glaubenden ist erst von der modernen Ekklesiologie ganz eingeholt und
im Zweiten Vatikanum formuliert worden: ,Die mit hierarchischen Orga-
nen ausgestattete Gesellschaft und der geheimnisvolle Leib Christi, die
sichtbare Versammlung und die geistliche Gemeinschaft, die irdische Kirche
und die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche sind nicht als zwei ver-



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 215

schiedene Groflen zu betrachten, sondern bilden eine einzige komplexe
Wirklichkeit, die aus menschlichen und goéttlichen Elementen zusammen-
wichst“4. Dies eben ist das ,,Mysterium*“ der Kirche, dafl in ihrer sichtbaren
Unzulinglichkeit immer Gottes Heil bei uns ist, und dafl man dieses Heil
nicht mit Umgehung der Kirche, sondern in ihr als dem Sakrament des
Heils finden mufl. Diese Grundwahrheit also ist in der Regel 1 dargestellt,
wo von der Bereitschaft die Rede ist, ,in allem der wahren Braut Christi
unseres Herrn zu gehorchen, die da ist unsere heilige Mutter, die hierar-
chische Kirche“. Aus dieser Grunderkenntnis, daf in eben dieser Kirche die
Wabhrheit ist, dafl sie vom selben Geist Christi gefiihrt ist, der auch jeden
einzelnen Menschen auf seinem Weg zum Heil leitet, versteht sich die Not-
wendigkeit, das eigene Urteil vor der Entscheidung der Kirche unter allen
Umsténden zuriickzustellen (Regel 13).

Diese Grundkonzeption also ist von bleibender Bedeutung, 138t aber viele
unserer modernen Fragestellungen unbeantwortet: die Frage nach Glied-
schaft und Zugehorigkeit der Kirche, wie sie die moderne Ekklesiologie
stellt®; die Differenzierung des MaRes, in dem sich die kirchliche Autoritit
in verschiedenen Auferungen engagiert, daher die verschiedenen Grade
der Bindung. Das Problem der Hermeneutik der kirchlichen Aussagen ist
noch unbekannt; ebenso die Frage nach dem sensus fidelium: Kirche ist
mehr als nur hierarchische Kirche. Vollig zeitbedingt ist endlich das An-
wendungsgebiet der kirchlichen Gesinnung. Es handelt sich um hiufigen
Sakramentenempfang (2), Mitfeier der Messe, die vom Empfang der
Eucharistie getrennt betrachtet wird, und Brevier (3), Ritestand (4), Ge-
libde (5), Reliquien (6), Fasten (7), Bilderverehrung (8), Kirchengebote (9),
Autoritdt, wobei nicht nur Gehorsam, sondern auch Zivilcourage in der per-
sonlichen Begegnung mit Vorgesetzten verlangt wird (10), Wert der positi-
ven und scholastischen Theologie (11). Pastoraler Natur sind die Vorsichts-
regeln im Predigen iiber Pridestination (14 {.), iiber Glaube und Werk (16),
Gnade und Freiheit (17) und Furchtreue (18). Um diese Regeln fruchtbar
zumachen, muff man sie in den Zusammenhang moderner Kirchentheologie
und Liturgie stellen, und sie durch moderne Probleme des Glaubens und
der kirchlichen Praxis ergénzen.

Wichtiger aber fir das Verstindnis der kirchlichen Dimension in den
Geistlichen Ubungen sind eben solche Texte, die gar nicht thematisch von
der Kirche handeln, in denen sich jedoch die Grundbeziehung des Men-
schen zu Gott in die menschliche Gemeinschaft und in die Welt hinein
ausweitet, in denen also die personliche Welt des Menschen nicht nur in
ihrer Vertikalen, in der Gehorsamshaltung vor Gott, sondern auch in der

4 Lumen Gentium n. 8.
5 Lumen Gentium n. 14-16.



Josef Neuner 216

Horizontalen, in der Weltbezichung gesehen wird. Die ekklesiale Deutung
dieser Texte ist wichtig, nicht nur aus apologetischen Griinden, als Ant-
wort auf den alten Vorwurf des Individualismus der Geistlichen Ubungen,
sondern viel mehr wegen der auflerordentlichen Bedeutung der horizonta-
len Offenheit fiir den heutigen Christen. Wohl nur von dieser Ausweitung
her kann der moderne Mensch Zugang zu echter Kirchlichkeit finden.

Die grundlegenden Voriberlegungen der Exerzitien, ihr ,Prinzip und
Fundament® bereiten den streng personalen Charakter der gesamten Geist-
lichen Ubungen, und vorab der Wahl vor. Der Mensch steht vor Gott in
absoluter Ausschliefllichkeit, die durch keine irdische Beziehung relativiert
werden kann. Diese Absolutheit mufl deutlich verstanden sein, gerade
wenn von der ekklesialen Dimension die Rede ist. Aber eben diese reine
Vertikale des Menschen vor Gott, die in keiner Ubung aufgegeben werden
darf, mufl von Anfang an in die Universalitit alles Geschaffenen ausge-
weitet werden. Deshalb nimmt ,alles {ibrige auf Erden® an dieser Verti-
kalen teil, nicht neben dem Menschen, sondern durch thn. So steht also der
Mensch vor Gott nicht allein, sondern als Haupt der geschaffenen Welt.
Durch den glaubenden Menschen mufl die Welt zur Gottesstadt werden.

Die abstrakte Kiirze des ,Fundaments“ erlaubt die Entfaltung dieses
Gedankens natiirlich nicht, und die padagogische Zielsetzung der Geist-
lichen Ubungen setzt die Akzente sofort auf die inneren Haltungen, die
dieser Orientierung entsprechen, eben auf inneren Gleichmut, und auf die
Relativierung alles Geschaffenen in allen gegebenen Situationen. So ist
also die ekklesiale Dimension nicht thematisch entwickelt, aber sie ist in
den Ansatz hineingenommen, aus dem sich die ganze Bewegung der Exer-
zitien entfaltet. In dieser Bewegung wird das Grundverhiltnis des Men-
schen zu Gott notwendig zu gelebter Kirchlichkeit.

Dies wird sofort in der Ersten Woche sichtbar. Was immer da direkt
tber Kirche gesagt wird, etwa iiber Generalbeichte oder kirchliche Gebote,
ist im traditionellen Sinn kirchlichen Lebens verstanden und den konkre-
ten Zielen der Geistlichen Ubungen zugeordnet. Es gibt deshalb nicht viel
Licht fir ein vertieftes Verstindnis der kirchlichen Dimension. Dieses Licht
aber findet sich in den existentiellen Reflexionen, in denen der Exerzitand
sich selber als Stinder verstehen soll. Der Sinn dieser Betrachtungen ist ja
nicht, iiber das Thema Siinde nachzudenken, sondern seine eigene Situa-
tion als Siinder wahrzunehmen und in ihrer Abgriindigkeit zu erfahren.
Dabei ist die ignatianische Vorstellungswelt und Redeweise fiir uns heute
oft nicht leicht zuginglich. Wenn wir gesagt bekommen, dafl wir uns die
Seele im Leib wie in einem Kerker eingeschlossen vorstellen sollen, dann
wehren wir uns zunichst gegen solche dualistische Formeln. Gemeint ist
aber nicht eine philosophische Aussage, sondern die Fesselung des Geistes



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 217

in der Siinde, die Selbstentfremdung, das Verschlossen-Sein in die Enge
und Ausweglosigkeit des empirischen Daseins, ausgestoflen aus der Frei-
heit des jenseitigen Gottes. Daraus ergibt sich dann auch das Bewufitsein
der ,Verbannung“, daf} der Siinder in seinem gesamten Dasein ausge-
schlossen ist von der Gemeinschaft der Heiligen, von der erlosten Welt,
und sich vorkommt wie unter wilden Tieren. Denselben Sinn hat auch die
Bemerkung in der zweiten Addition, die die Situation des Siinders durch
den Vergleich mit einem Ritter zum Bewufitsein bringt, der in Schuld und
Schande vor dem ganzen kéniglichen Hof steht, oder der sich gefesselt vor
dem ewigen Richter sieht. Die Einkleidung dieser existentiellen Aussagen
gehort in Ignatius’ zeitbedingte Vorstellungswelt und mufl selbstverstind-
lich in moderne Aussageweisen iibersetzt werden, die unserem Denken
zugeordnet sind. Der Inhalt aber sollte uns heute leichter zuginglich sein
als einer fritheren Generation: Siinde ist nicht nur Ablehnung Gottes,
sondern zugleich Verlust des eigentlichen Selbst, Entiremdung von der
Gemeinschaft, Versagen in unserer Verantwortung, Ausschlufl aus der
Geborgenheit des Gottesvolkes, hoffnungsleere Einsamkeit.

Auch in den thematischen Ausfithrungen der Siindenbetrachtungen er-
scheint die soziale Bedeutung der Siinde. Die Siinde der Stammeltern wird
zum ,Verderben fiir das ganze Menschengeschlecht“. Wo der Siinder iiber
seinen Zustand nachdenkt, sieht er sich im Zusammenhang der Welt, in
die er gehort: Er ist wie ,ein Geschwiir, aus dem so viele Siinden und
Schlechtigkeiten hervorbrechen wie ein hifiliches Gift“. Die Betrachtung
fiihrt zur grofen Verwunderung, ,daf mich die Kreaturen am Leben lie-
Ben. .. dafl sie mich ertragen und behiiten, dafl sie fiir mich beten . .. dafl
sich nicht die Erde 6ffnet und mich verschlingt®. Die Holle ist betrachtet als
letzte Perversion und endgiiltiger Ausschlufl von der Gemeinschaft der
Heiligen, voll ,Blasphemie gegen Christus und seine Heiligen®.

Siinde ist also die Verkehrung der kirchlichen Dimension. Trennung von
Gott bedeutet Zerstérung der menschlichen Gemeinschaft. Diese Erfahrung
der Siinde im personalen und sozialen Bereich, als Versagen in der Ge-
meinschaft und in der Weltverantwortung mag fiir viele heute der kon-
krete Zugang zum Verstidndnis von Siinde iiberhaupt sein. Sie mufl deshalb
in den Betrachtungen der Ersten Woche ihren Platz haben.

Wenn man Siinde als Versagen, Entfremdung, Ausschlufl verstanden
hat, kann man die ekklesiale Bedeutung des Rufes Christi des Konigs
nicht iiberhéren. Es geht um den Willen Gottes in der unmittelbaren For-
derung an den Einzelnen, den Exerzitanden. Dieser personliche Anruf ist
eingefiigt in den umfassenden Plan des Gottesreiches. Die Akzente der
Betrachtung liegen auf der persdonlichen Entscheidung, zu der Ignatius hin-
fihrenwill, diese Entscheidung aber muf auf die Universalititder geschaf-



Josef Neuner 218

fenen Welt bezogen sein, wie sie sich Ignatius in Manresa am Flusse Car-
doner offenbarte. Streng personliche Spiritualitdt und kirchliche, weltweite
Offenheit sind hier in ihrem gemeinsamen Grund gesehen.

Wenn wir die Bildsprache der Betrachtung, die der feudalen Welt ent-
stammt, in das Ausdrucksmedium der sikularen Welt von heute uberset-
zen, dann kann es in der Betrachtung um nichts anderes gehen als um die
Sendung der Kirche, in der heutigen Zeit wahrhaft Zeichen des Heils zu
sein und in sich selbst das wahre Bild Christi erscheinen zu lassen. Diese
Sendung kann nur erfillt werden, wo sich Menschen in totaler Hingabe
dem Geheimnis Christi 6ffnen. So wird es also in der konkreten Darstel-
lung dieser Betrachtung darum gehen, die christliche Berufung im Zusam-
menhang der heutigen Welt verstidndlich zu machen und den Exerzitan-
den zu einem vollen Engagement in dieser Sendung zu fiihren.

Die Betrachtung von der Menschwerdung fithrt nun in die ,Breite der
ganzen Welt“. Sie umspannt Himmel und Erde, den Heilsplan der Heilig-
sten Dreifaltigkeit als Antwort auf die Unheilssituation der Menschheit.
In dieser breiten Offenheit ist sie der Zugang zu den Betrachtungen der
Geheimnisse des Lebens Jesu. Wohl geht es Ignatius in diesen Betrach-
tungen unmittelbar um die moglichst getreue Nachahmung des irdischen
Lebens Jesu, aber diese Nachfolge vollzieht sich im Rahmen des univer-
salen Heilsplanes, innerhalb der konkreten Heilsgeschichte, in den Ge-
meinschaftsdimensionen der Jiingerschar und des Gottesvolkes, und in der
Beziehung zu den konkreten Situationen der Menschen. In diese Nachfolge
entfaltet sich also nicht nur das individuelle Christenleben, sondern es
vollzieht sich Kirche, Gegenwart des erstandenen Herrn in unserer Zeit,
fir unsere Welt.

Diese ekklesiale Deutung der Christusnachfolge in den Leben-Jesu-
Betrachtungen ist bestimmt eine der wichtigsten und schwersten Aufgaben
des heutigen Exerzitiengebers. Fiir Ignatius gibt es hier noch kein Problem.
Er nimmt die biblischen Erzdhlungen in ihrer gegebenen literarischen Ge-
stalt ohne weiteres als Norm fiir das Verhalten des Christen. Das indivi-
duelle Leben Jesu wird tibersetzt in das individuelle Leben des Gliubigen,
ohne dafl das Medium der Kirche dabei eine Rolle spielt. Unsere Aufgabe
heute hat sich vielfach kompliziert. Wir wissen, dafl wir in den evange-
lischen Berichten nicht eine Chronik besitzen, sondern eine Deutung des
Lebens Jesu, die kirchliche Deutung, daf} also in diesen Berichten die kirch-
liche Dimension immer schon drinnen ist. Es handelt sich in diesen Berich-
ten nicht nur darum, was da und dort geschah oder geredet wurde, sondern
in diesem Geschehen und in den Worten, die es begleiten, ist das Ver-
hiltnis des erstandenen Herrn zu seiner Gemeinde gespiegelt®. Wir fragen
also in diesen Betrachtungen nicht in erster Linie, was ich aus dem histori-



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 219

schen Geschehen um Jesus und aus seinem personlichen Verhalten fiir mich
lernen kann, sondern was der Auferstandene fiir mich und fiir die heutige
Kirche, fiir unsere Welt, bedeutet, wie Leben und Welt im Licht des erstan-
denen Herrn zu beurteilen sind, und wie sich das Heil Gottes, das in Jesus
Christus uns geschenkt ist, in den konkreten Situationen meines Lebens
und meiner Umwelt auswirken soll. Selbstverstindlich setzt diese kirch-
liche Orientierung der Leben- Jesu-Betrachtungen ein vertieftes Studium
und Verstindnis der Evangelien voraus. Aufs Ganze gesehen aber sollte
die Betrachtung des Lebens Jesu auf diese Weise einfacher werden: es
geht einfach darum, das ur-kirchliche Erlebnis des erstandenen Herrn, sei-
ner Gegenwart in der Gemeinde und im Leben des Christen, und seine
Ganzforderung an ihn nachzuvollziehen und in die Konkretheit des heu-
tigen Lebens zu tibersetzen.

In der Wahl selbst ist nun auch die kirchliche Dimension deutlicher aus-
gezogen. Bei der Betrachtung der zwei Banner handelt es sich um die Er-
kenntnis der List Satans, der triigerischen Verlockungen und Ideologien,
die den Christen versuchen. So sehr es dabei um persénliche Erfahrung
und Selbstpriifung geht, so ist doch gerade fiir diese sehr personliche Orien-
tierung die Gemeinschaft von Bedeutung. So werden, in augustinischer
Tradition, Jesus und Satan als Haupter von zwei Stddten dargestellt, Jeru-
salem und Babylon. Sie sind nach Augustinus auf einer zweifachen Liebe
aufgebaut: auf der Liebe zu Gott bis zur Verachtung seiner selbst, und auf
der Liebe seiner selbst bis zur Verachtung Gottes. Obgleich also diese
Stadte mit keiner geschichtlichen Wirklichkeit identifiziert werden diirfen,
sind sie doch von einer gemeinsamen Orientierung beseelt, haben sie ihre
soziale Dimension und ihre Geschichte. Augustinus beschreibt dieses Jeru-
salem: ,,Alle, die suchen, was droben ist, die himmlische Dinge betrachten,
die sich in ihrem Leben in der Welt miihen, Gott nicht zu beleidigen, die
die Stinde meiden und sich nicht scheuen, ihre Siinden zu bekennen, die
Demiitigen, die Sanften, die Heiligen, die Gerechten, die Frommen, alle
diese gehoren zu seiner Stadt, die Christus als Konig hat. Jene Stadt (Ba-
bylon) ist auf Erden iiberlegen an Alter, nicht an Ehre . .. sie begann mit
Kain, diese mit Abel“?. Jerusalem ist also nicht einfach Kirche im institu-
tionellen Sinn. Zeitlich existiert es vor der Kirche, und in seiner Mitglied-
schaft ist es nicht ko-extensiv mit der der Kirche. Aber es steht fiir die kirch-
liche Dimension des Geistes Christi. Wer sich der Verlockung Satans wider-
setzt und sich dem Geist Christi 6ffnet, hat nicht nur eine personliche Ent-
scheidung getroffen, sondern tritt durch eben diese Entscheidung in eine

8 Vgl. dazu L. Bakker, Ignatianische Exerzitien in einer verdnderten Welt, GuL 40 (1967)
S. 286-292.

7 Augustinus, Enarr. in Ps. 51,6. ML 86, 738. Zum Thema siehe Y. Congar, Ecclesia ab
Abel, Festschrift fiir Karl Adam, 1952, S. 79-108.



Josef Neuner 220

Gemeinschaft der Gleichgesinnten. Je persénlicher also die Verantwortung
der Wahl auf den Einzelnen fillt, um so mehr muf} er sich und seine Ent-
scheidung in einem weltweiten Zusammenhang sehen und die konkrete
Gemeinschaft erfahren, der er sich durch seine Entscheidung eingliedert.

Die Dritte Woche fithrt zur Quelle aller kirchlichen Gemeinschaft, zu
Jesu Selbsthingabe in den Tod, unter dem Leitgedanken , fiir meine Siin-
den®, ,fir mich“. Diese streng personale Bedeutung des Todesopfers
Christi ist entscheidend fiir die vom Exerzitanden geforderte streng per-
sonliche Antwort. Sie hat aber auch ihre kirchliche Dimension, ja sie ist
schlechthin Grundlage aller christlichen Verbundenheit in der Kirche.
Kirchliche Gemeinschaft ist eben mehr als Organisation oder blof hilf-
reiches und ergédnzendes Miteinander-Sein. Sie ist immer Selbstverzicht,
Sterben des Saatkorns. Jesus stirbt, um in seiner Gemeinde zu leben. Wenn
also der Exerzitand in dieser Betrachtung fragt, was er tun soll, dann wird
offensichtlich von ihm die gleiche Selbsthingabe fiir die Menschen, in der
Kirche verlangt.

Durch diese ekklesiale Perspektive mufl die ganze Leidensbetrachtung
die rechte Orientierung erhalten. Die einseitig subjektivistische, manchmal
sentimentale, iiberwiegend moralisierende Interpretation des Erldserlei-
dens Christi hat oft am eigentlichen Sinn der Leidensbetrachtungen vor-
beigefithrt. Wir haben hier in echter Spiritualitit einzuholen, was es mit
dem in den vergangenen Jahren so oft genannten , Tod Gottes“ theologisch
auf sich hat. Wir konnen den fernen Gott, der sich selbst ausklammert aus
seiner Welt und aus dem Weltgeschehen, oder der sich seinen eigenen
sakralen, unberiihrbaren Bereich in unserer von Schweif und Blut getrink-
ten Welt sichert, einfach nicht mehr verstehen und nicht mehr lieben.
Gott hat sich, in Christus, in den Abgrund seiner verlorenen Schépfung
hineingestiirzt und ist nun ganz bei uns — er ist unsere Erlosung. Nur so
kann er Kyrios der erlosten Welt sein. Nie werden wir den Herrn und
Erloser neben der Welt oder ihrer Geschichte finden, er ist in ihr als ihr
Alpha und Omega. Dieses Sterben Gottes mufl zum Sterben der Kirche
werden, und zum Sterben der Gliubigen. Nur aus dem Grab kann die
wahre Kirche erstehen.

Vom rechten Verstindnis der Passion aus ergibt sich auch die Moglich-
keit einer vertieften Interpretation der Vierten Woche, die eigentlich das
Geheimnis der Kirche zum Thema hat. Hier ist es offensichtlich nicht mehr
moglich, die konkreten Geschehnisse, wie sie in den Evangelien berichtet
werden, zum Gegenstand der Nachahmung zu machen (was sich ja schon
in der Zweiten und Dritten Woche als unzulinglich erwies). In dieser ab-
schlieBenden Phase der Geistlichen Ubungen geht es um die personliche
Erfahrung der metahistorischen Gegenwart des Erstandenen bei den Sei-



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 221

nen. Dabei soll uns bewufit werden, wie die bisher verborgene Gottheit
hervorbricht in ihren Wirkungen. Es muf also verstanden werden, daf} es
in der Kirche nicht nur die institutionelle, registrierbare Realitat gibt, son-
dern dafd sich in der Konkretheit unserer Welt eine unfafibare, alle mensch-
lichen Mafistibe verwirrende Realitit, eben Gott selbst offenbart. Diese
Gegenwart des Erstandenen ist aber nicht einfach ein unberechenbarer
Faktor, sondern erschliefit sein Wesen im , Amt des Tréstens, d. b. in der
Uberwindung von Leid, Entzweiung und Tod, aller zerstdrenden Michte
der Welt. Das Amt des Erstandenen besteht nicht darin, auf eine fiir uns
noch nicht existierende Zukunft zu verweisen — damit wiirde er uns ja
nur iber unsere gegenwirtige Situation hinwegtiuschen, er wiirde nicht
die Welt erlosen —, sondern eben darin, daf er selbst bei uns ist mit seiner
siegreichen Liebe, die in seiner Kirche gelebt und in der Eucharistie gefeiert
werden soll, bis ans Ende der Zeit.

Hier ist offensichtlich der Platz, auch thematisch iiber die Kirche zu spre-
chen. Was als kirchliche Dimension in den vorausliegenden Wochen vom
Exerzitanden erarbeitet wurde, soll nun Thema werden, reflexer Inhalt
der christlichen Berufung in der Kirche, fiir die Welt. Das kann auf ver-
schiedene Weise geschehen: Man kann christlich-kirchliche Existenz im
Zusammenhang der Sakramente interpretieren; die Eucharistie muf} hier
nochmals behandelt werden, da sie ja nicht nur Gedichtnis des Todes,
sondern auch der Auferstehung und Himmelfahrt ist, und Feier der kirch-
lichen Gemeinschaft. Hier ist auch, entsprechend dem Stand des Exerzi-
tanden, der kirchliche Sinn der Ehe, die Bedeutung des Geliibdestandes,
die Berufung des Priesters darzustellen, weil ohne echte Einsicht in den
Sinn des eigenen Lebensstandes und ohne seine existentielle Bejahung eine
wirkliche Wahl keinen Sinn hat. Je schwerer es uns werden mag, im Licht
moderner Exegese die Finzelheiten der Erscheinungen des Auferstande-
nen zu betrachten, um so dringender ist es, den ekklesialen Sinn dieser
Schlufwoche der Exerzitien aus der Schrift zu erldutern und in die Lebens-
situation des Exerzitanden zu iibersetzen.

Wenn der ekklesiale Sinn der Exerzitien wirklich voll entfaltet ist, dann
fihrt die Betrachtung zur Erlangung der Liebe ins eigentliche Herz der
Kirche. Kirche ist doch die bleibende Gegenwart Christi, der fleischgewor-
denen Liebe Gottes. Dem Christen muf} diese Liebe bewuf}t sein, nicht nur
als individuelle Erfahrung, sondern als das Heil der Welt. So 6ffnet sich
auch in dieser Betrachtung wieder der Horizont, um alle Engel und Heili-
gen einzuschlieflen.

Liebe ist Mitteilung, sie besteht in Taten. Gottes Liebe ist die gebende,
alles durchdringende, die Welt durchwirkende und iiberall sein Wesen
mitteilende Selbstgabe Gottes, wie sie sich in der Sendung des Sohnes und



Josef Neuner 222

des Geistes enthiillt hat und sich durch die Kirche, das Sakrament des Heils,
der Welt offenbaren soll. Die Betrachtung von der Liebe enthilt das, was
man die ignatianische Mystik nennen kann, die unmittelbare Erfahrung
der Liebe Gottes, die uns aber nicht der Kirche und der Welt entfiihrt, son-
dern mitten in die kirchliche Gemeinschaft und in unsere Umwelt hinein-
stellt. Kirche ist hier ganz ,Mysterium“ geworden, Ort der Selbstmitteilung
Gottes. Die Welt ist nicht mehr Verbannung, sondern der Ort, an dem
Gott bei uns ist.

Wenn auf diese Weise das ekklesiale Moment in den einzelnen Wochen
der Geistlichen Ubungen entfaltet wird, dann werden Exerzitien geradezu
konkrete Einfithrung in echte Kirchlichkeit; die ,Regeln iiber das Fithlen
mit der Kirche“, in moderner Perspektive dargelegt, sind dann also am
Schlufl gerade an der rechten Stelle. So mufl es ja auch sein, wenn unsere
These zu Recht besteht, dafl man Kirchlichkeit nicht einfach als das Verhalt-
nis zum fertigen organisierten Bau der Kirche verstehen soll, in den sich
christliches Leben einfiigen muf}, sondern als die soziale Dimension, die
dem Glaubensakt innerlich anhaftet, die in der konkreten Kirche und in den
gegebenen Weltsituationen ihren vollen und giiltigen Ausdruck findet. So
kann es also gar keine echten Exerzitien geben, keine wirkliche Wahl, in
denen das kirchliche Moment nicht wirksam entfaltet wird.

ITI. Die Einitbung der kirchlichen Dimension in den Geistlichen Ubungen

Damit stellt sich die Frage, wie diese kirchliche Perspektive im Rahmen
der Geistlichen Ubungen praktisch eingeiibt werden kann. Es wiire sicher
falsch, die Exerzitien mit vielen Betrachtungen tiber die Kirche zu belasten;
sie soll ja doch erst in der Vierten Woche zum eigentlichen Thema werden,
wenn die Gegenwart des Erstandenen unter den Jingern, die kirchliche
Grundwahrheit, betrachtet wird. Von Anfang an aber soll die kirchliche
Dimension als wesentliches Moment am Glaubensleben des Christen ein-
gefihrt werden, und zwar in den grundsitzlichen Erwagungen iiber den
Menschen, tiber Siinde, iiber den Anruf Christi usf. All das mufl wirklich
vollzogen werden, da ja Geistliche Ubungen nicht Theorie sind, sondern
Einiibung, so daf} die kirchliche Dimension vom Exerzitanden personlich
erfahren und zu seiner dauernden Haltung wird.

Sicherlich miissen fir die kirchliche Initiation des Exerzitanden heute
neue, konkrete Wege gesucht werden. Wenn in der Vergangenheit der
Fehler vorherrschte, dafl die Geistlichen Ubungen zu individualistisch
waren, selbst wenn sie in Gruppen abgehalten wurden, so dafl der einzelne
seine Wahl nicht eigentlich im kirchlichen Raum vollzogen hat, so sind wir
heute gelegentlich in Gefahr, die Exerzitien zu sehr zu einer kollektiven



Die kirchliche Dimension der ignatianischen Exerzitien 223

Ubung zu machen, in der der Einzelne von seiner Einsamkeit vor Gott in
die Gruppe entflieht und seine unverduflerliche verantwortliche Freiheit
in einer Gruppenentscheidung verbirgt oder verliert. In der Praxis wird
man hier Wege suchen miissen, die beide Extreme vermeiden und das ent-
scheidende Anliegen erfiillen, die personliche Verantwortung im kirch-
lichen Raum anzurufen. Selbstverstindlich werden die praktischen Metho-
den verschieden sein, je nach der Situation des Exerzitanden und, bei ge-
meinsamen Exerzitien, je nach der Zusammensetzung der Gruppe.

Grofle Bedeutung hat die Liturgie. Kaum irgendwo wird man ja so gute
Voraussetzungen fiir eine liturgische Gemeinschaft finden wie bei einer
Gruppe von Exerzitanden. Es handelt sich bei Exerzitien nicht so sehr um
kiinstlerisch hochwertige Formen der Liturgie, sondern um den gemein-
samen kirchlichen Vollzug der christlichen Grundhaltungen. Dabei miissen
die Symbole kirchlicher Gemeinschaft lebendig werden: Die Raumgestal-
tung ist wichtig, die Gruppierung um den Altar; die Opfergeste; das
gemeinsame Mahl; Wort und Antwort. Man mufl Form wahren und pfle-
gen, gerade indem man alles Formelhafte vermeidet.

Man wird auch viele Méglichkeiten finden, paraliturgische Formen in
die Geistlichen Ubungen einzubeziehen. Es gibt z. B. viele Ubergangs-
stufen von einem meditativen Vortrag zum liturgischen Schriftgottesdienst.
Ein gemeinsamer Bufigottesdienst etwa kann mehr von der ekklesialen
Bedeutung von Schuld und Verséhnung vermitteln als lange Betrachtungs-
punkte. Auch die Mahlzeiten soll man einbeziehen — das Mahl kénnte wie-
der viel mehr Symbol der Gemeinschaft werden.

Ein besonderes Problem stellen die gemeinsamen Aussprachen dar. Man
wird grundsitzlich verlangen miissen, daf} die personliche Begegnung mit
Gott und die unverduflerliche Verantwortung des Einzelnen nie aufgegeben
werden - die Versuchung dazu liegt heute nur allzu nahe. Die Einsamkeit
vor Gott ist das tiefste Problem der menschlichen Existenz; in den Geist-
lichen Ubungen muf} sich der Mensch gerade dieser wesentlichsten Realitét
seines Lebens stellen. Wenn aber dieses Prinzip kompromifilos zugegeben
ist, dann darf und mufl man weiter fragen, wie der Exerzitand am besten
zu seiner personlichen Verantwortung gefithrt wird. Wir kommen zu unse-
rem eigenen Selbst immer im Rhythmus von Dialog und Einsamkeit®. Wir
brauchen den Mitmenschen und die Welt, um uns selber zu haben und um
unser eigentliches Selbst zu werden. In diesem Rhythmus verlangen die
Geistlichen Ubungen den ganzen Ernst der Einsamkeit, das Herausgehen
aus der tiglichen Umgebung und dem Druck der Geschifte. Es kann aber

8 Vgl. H. Wutz, Schweigen und Reden in den Exerzitier des k1. Ignatius, in: Gul. 41 (1968)
266-285.



Josef Neuner 224

wohl so sein, dafl eben auch in dieser Einsamkeit, beim Versuch einer
echten Konfrontierung mit der konkreten Lebenssituation, ein ausldsendes
Gesprich wichtig ist, nicht nur das Gesprich mit dem Exerzitiengeber, das
ja ausdricklich vorgesehen ist, sondern auch mit anderen, die die gleiche
oder eine dhnliche Situation zu meistern haben. Auch das Gesprich in der
Runde kann diesem Zweck forderlich sein. Die segnende Gegenwart Jesu
bei seinen Jiingern ist doch nicht auf den liturgischen Bereich beschriinkt,
sondern ist allen verheifien, die in seinem Namen versammelt sind. Man
wird da kaum feste Regeln machen konnen, sondern einfach das Prinzip
festhalten, dafl alles Gesprich, von einzelnen oder in Gruppen, der per-
sonlichen Begegnung mit Christus dem Herrn, und der klareren Erkennt-
nis seines Willens dienen soll.

So wird man wihrend der Geistlichen Ubungen unterscheiden miissen
zwischen Diskussionskreisen, die sich sachlich mit einem Problem befassen;
Aussprachen mit Austausch von Erfahrungen und personlichem Zeugnis,
wobei es sich um die Klidrung menschlicher Situationen im Lichte des Glau-
bens handelt, etwa im Sinne einer ,révision de vie“, endlich um gemein-
sames Beten und Betrachten, wo Gott selbst Mitte der Gemeinde ist. Reine
Sachdiskussionen sind im allgemeinen von den Geistlichen Ubungen fern-
zuhalten — sie sollen bei anderer Gelegenheit ausgetragen werden. Wohl
aber haben in einer ekklesial orientierten Gruppe personlicher Austausch
und gemeinsames Beten und Meditieren ihren Platz®.

Bei der stirkeren Betonung der ekklesialen Dimension, und bei der Ein-
tibung einer kirchlichen Haltung soll man nicht den Eindruck erwecken, als
fithre man etwas Neues ein, das eigentlich nicht zu den urspriinglichen
Geistlichen Ubungen gehore. Die kirchliche Dimension mufl sich aus dem
Wesen der Geistlichen Ubungen ergeben und entfalten. In unserer Zeit
des erweckten Kirchenbewuftseins miissen wir diese Dimension in den
Texten selbst finden, in denen sie ausdriicklich genannt oder wenigstens
angedeutet ist; wir miissen sie aber vor allem in der gesamten Bewegung
finden, in die Ignatius den Exerzitanden hineinziehen will. Wer sich
glaubend Gott 6ffnet, findet in dieser Hingabe auch die Gemeinschaft der
Glaubenden, die Kirche, die Verpflichtung fiir alle Menschen und seinen
Platz in der Welt.

? Vgl. M. Kehl, Zur Theologie des Meditationsgesprichs, in: Strukturen christlicher Exi-
stenz (Festschrift fiir F. Wulf). Wirzburg 1968, 205-213; J. Metzinger, Zur Praxis des
Meditationsgesprichs, ebd. 215-221.





