
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Lebensbesinnung in einer Gemeinschaft 

Seit vielen Jahren ist es Brauch geworden, daß Christen, die sich als feste 
Gruppe oder in mehr lockerer Weise zusammengehörig wissen, sei es durdi 
ein gemeinsames Werk, sei es durch das gleiche Lebensprogramm, gemein- 
sam eine Gewissenserforschung anstellen und sich Rechenschaft über ihr Le- 
ben geben. Diese Übung, zuerst in Frankreich aufgekommen und unter dem 
Namen Revision de vie bekannt geworden, nimmt sowohl die Pflichten (bzw. 
deren Vernachlässigung) des einzelnen wie die der Gemeinschaft in den Blick. 
Im größeren Raum ist sie meist mit einer Bußfeier verbunden. Die nachfol- 
gende Besinnung wurde öfter aus Anlaß von Exerzitien gehalten. Der Text 
stammt von Frau Dr. Eva Lüders. Sie stellte ihn uns freundlicherweise zur 
Verfügung. 

Einführung: 

Wir sind zusammengekommen, um uns auf das zu besinnen, was Gott von uns 
will. Wir lernen den Willen Gottes kennen, wenn wir die Umstände und Gescheh- 
nisse unseres Lebens betrachten: das, was uns seit unserer Geburt geprägt, ge- 
fördert und eingeschränkt hat. Wir finden den Willen Gottes in den Ansprü- 
chen, die andere Menschen an uns haben, in den Problemen und Aufgaben der 
Gesellschaft und der geschichtlichen Stunde, in der wir leben. Wir erfahren den 
Willen Gottes in unserem Handeln, im Erfolg und im Scheitern, in Konflikten, in 
der Einsamkeit... Und wir erleben ihn als eine persönliche Führung, die wir 
im Glauben durch die Vielfalt unserer Lebensverhältnisse hindurch wahrnehmen. 

Wir wissen aber auch, daß wir den Anruf Gottes nicht immer mit der gleichen 
Stärke in unser Leben hineinwirken lassen. Manchmal halten wir das Echo unse- 
rer eigenen Wünsche und Ängste, die Vorurteile und Konventionen unserer Um- 
welt für den Willen Gottes. Wir weichen Einsichten aus, die dahin führen könn- 
ten, daß wir etwas in unserem Leben ändern müssen. 

Deshalb müssen wir uns von Zeit zu Zeit ausdrücklicher und genauer, als es im 
Alltag des Lebens möglich ist, fragen: Wo und wie spricht Gott zu mir? ... In 
welche Richtung führt er mich? Bemühe ich mich, auch in neuen und ungewohnten 
Situationen Gottes Hand und Weisung zu erkennen? Wir wissen, daß unser Ver- 
sagen und unsere Illusionen keine •private" Angelegenheit sind. Das Unrecht, das 
wir tun, unsere Fehlhaltungen, Vorurteile vermehren die Spannungen und Kon- 
flikte in unserer Welt, tragen dazu bei, daß sich die Menschen tiefer in das Un- 
heil verstricken, aus dem Gott durch seine Erlösungstat die Welt befreien möchte. 

Da wir alle durch unsere Fehler und Fehlhaltungen in das Unheil der Mensch- 
heit verkettet sind, ist es gut, daß wir uns auch als Gemeinschaft zusammenfinden, 



Einübung und Weisung 230 

um unser Leben zu überprüfen, das Falsche darin zu bekennen und im Gebet einer 
dem andern helfen, mit den Schwierigkeiten fertig zu werden. Dieses gemein- 
same Bemühen ist so eine Feier zum Lobpreis Gottes: Er ist mitten unter uns. 

Gewissenserforschung: 

Wir wenden uns den Umständen unseres Lebens zu: 
Wir denken an unsere Veranlagungen, Begabungen und Grenzen ... an die Fa- 
milie und Umwelt, die uns geprägt haben ... an die Förderung und Ausbildung, 
die uns zuteil wurden oder verweigert wurden. Manches in unserem Leben er- 
scheint uns sinnvoll, macht uns Freude und Mut. Aber es gibt auch Dinge, die uns 
als Zufall, sogar als widersinnig erscheinen. Vielleicht gibt es auch etwas in unse- 
rem Leben, das uns so grausam und ungerecht vorkommt, daß wir es nicht anneh- 
men können... 

Wir fragen uns: Bin ich mir bewußt, daß in allem, was mir in meinem Leben 
geschehen ist und geschieht, Gott selber etwas von mir will... Nehme ich meine 
Begabung, meine Vorzüge, meine Erfolge als ein Geschenk Gottes an, das mich 
zum Einsatz für die •Sache" Gottes und für andere Menschen verpflichtet? Kann 
ich die Grenzen meiner Fähigkeiten ruhig ansehen? Lasse ich mich durch Miß- 
erfolge, Enttäuschungen, Zurücksetzungen aus der Fassung bringen? Ertrage 
ich meine eigenen Schwächen und kleinen Absonderlichkeiten mit Humor? Bin ich 
bereit, meine größeren Absonderlichkeiten selbstkritisch zu korrigieren? Bin ich 
den Menschen dankbar, die mir durch ihre Kritik dabei helfen? Oder mache ich 
mir und anderen gern etwas vor, wenn es um die Einschätzung meiner mensch- 
lichen und geistigen Qualitäten geht? Brauche ich dauernd Selbstbestätigung? 
Werde ich leicht unwillig gegen kritische Frager? 

Gibt es etwas in mir, in meinem Leben, in meiner Umwelt, das ich nicht anneh- 
men kann? Bin ich im Grunde irgendwo resigniert oder verbittert? Und halte ich 
meine Passivität für christliche Ergebung? Bin ich mir im Glauben klar darüber, 
daß Gott mich in den Tiefen des Leids, der Einsamkeit, der Ausweglosigkeit er- 
wartet? Habe ich Angst davor, daß Gott •mehr" oder •zuviel" von mir verlangen 
könnte? 
Wir denken an die Menschen, mit denen wir umgehen - an Menschen, die uns 
viel bedeuten - an Menschen, die uns aufgegeben sind - an Menschen, die uns das 
Leben schwer machen - an Menschen, mit denen wir beruflich zu tun haben ... 

Wir denken an die Vorurteile, die es gerade unter Christen und auch inner- 
halb unserer Gemeinschaft gibt. - Vorurteile zugunsten des Bestehenden und 
Überlieferten; Vorurteile, die Trägheit und schweigendes Geschehenlassen för- 
dern; Vorurteile gegen kritisches und selbständiges Denken und gegen neue 
Initiativen... 

Wir fragen uns: Bin ich mir bewußt, daß ich ständig durch mein Tun und Las- 
sen in das Leben anderer Menschen hineinwirke? Bemühe ich mich, meine Bedeu- 
tung und Aufgaben anderen Menschen gegenüber richtig einzuschätzen? Mache 
ich mir übertriebene Vorstellungen von meiner Urteilssicherheit und Unentbehr- 
lichkeit? Oder neige ich dazu, andere nicht an mich herankommen zu lassen? Kann 



Einübung und Weisung 231 

ich wirklich zuhören? Nehme ich die Probleme anderer Menschen ernst? Be- 
mühe ich mich, ihnen eine wirkliche Antwort auf ihre Fragen zu geben? Oder 
habe ich immer Rezepte und Lösungen für alle Lebenslagen bereit? Nehme ich 
den Menschen, die mir anvertraut sind, die Freiheit? Kann ich zurückstehen, wenn 
Menschen, denen ich einmal helfen konnte, mich nicht mehr brauchen? 

Gehe ich gern den Weg des geringsten Widerstandes, wenn ich für andere Men- 
schen entscheiden muß? Beruhige ich mich bei dem Gedanken, daß ich ja meine 
Pflicht getan habe, wenn ich •mehr" hätte tun können? Sehe ich Jesus Christus in 
den Menschen, die Unrecht leiden, die um ihre Lebensmöglichkeiten betrogen 
wurden oder lasse ich mich von dem allgemeinen Vorurteil gegen die Geschei- 
terten und Erfolglosen unserer Gesellschaft mitnehmen? Kann ich um Verzeihung 
bitten, wenn ich einem andern Unrecht getan habe? 

Helfe ich mit, Meinungsverschiedenheiten und Spannungen zu überwinden? 
Kann ich mich sachlich mit gegnerischen Meinungen auseinandersetzen? Bin ich 
bereit, für die erkannte Wahrheit Nachteile und Einsamkeit auf mich zu nehmen? 
Kann ich Bequemlichkeiten, Lebenssicherungen aufgeben, wenn eine Aufgabe und 
das Wohl anderer Menschen es erfordern? 

Bin ich kritisch gegen mich selbst - gegen die Motive meiner Entscheidungen, 
gegen meine Maßstäbe und Urteile? Nehme ich die Kritik und den Widerspruch 
der anderen bereitwillig an? Sehe ich darin eine hilfreiche Korrektur meiner Ein- 
seitigkeit, meiner Illusionen ... Kann ich wirklich hinhören, wenn mir Einwände 
und gegenteilige Anschauungen dargelegt werden. Oder reagiere ich sofort 
•sauer", möchte ich mich um jeden Preis rechtfertigen, den anderen ins Unrecht 
setzen, ihm die Kompetenz, den redlichen Willen absprechen? Bemühe ich mich, 
auch bei einer anfechtbaren Kritik noch herauszufinden, ob nicht etwas •dran" ist, 
ob ich nicht doch etwas lernen kann... Oder bin ich stets ängstlich besorgt um 
mein •Ansehen", meine Autorität? Habe ich ein Bild von mir aufgebaut, das nie- 
mand ungestraft antasten darf? Brauche ich Bestätigung, Ergebenheit, Weih- 
rauch? Werde ich unsicher und aggressiv, wenn ich mich von jemandem durch- 
schaut oder irgendwo in Frage gestellt fühle? 

Richtet sich der Grad meiner Zuvorkommenheit im Umgang mit Menschen 
mehr oder minder bewußt nach ihrem Status und Besitz? Ändert sich der Grad 
meiner Freundlichkeit, wenn ich erfahre, •wer" jemand ist? Habe ich ein echtes 
Gefühl der Solidarität mit den Menschen, die in unserer Gesellschaft benachteiligt 
sind oder die sich außerhalb der etablierten und angesehenen Lebensstellung be- 
finden? 

Bin ich mir klar darüber, daß Arbeit und Einsatz nur dann sinnvoll sind, wenn 
ich ehrlich bemüht bin, sachlich einer Aufgabe und anderen Menschen zu dienen? 
Verliere ich die Freude und den Eifer für eine Sache, wenn sie mir keine Aner- 
kennung einbringt? Kann ich es ruhig geschehen lassen, daß ein anderer meine 
Lorbeeren erntet? Bleibe ich sachlich bei meiner Beurteilung von Menschen, die 
für eine Aufgabe größere Fähigkeiten haben als ich? 

Wir denken an die besondere Führung Gottes, die jeder von uns in seinen Le- 
bensumständen, in menschlichen Begegnungen, innerhalb der Gemeinschaft erf ah- 



Einübung und Weisung 232 

ren hat. Wir denken an die Augenblicke der Stille und Sammlung, in denen wir 
uns Gott ganz nah fühlten, seinen Willen zu verstehen glaubten und zu allem be- 
reit waren: Das Leben lag dann klar vor uns. Wir wußten, daß sich nichts anderes 
wirklich lohnt, als den Willen Gottes zu erfüllen und im Dienst an anderen Men- 
schen aufzugehen... 

Aber dann sind Zeiten gekommen, in denen uns das alles weniger wirklich war. 
Wir fühlten uns von den Aufgaben, die der Alltag an uns heranbrachte, überfor- 
dert; wir fühlten uns verlassen und einem sinnlosen Zufall ausgeliefert und fan- 
den nicht mehr die richtige Verbindung von Gebet und Arbeit. Wir haben uns 
vielleicht irgendwie zur Wehr gesetzt gegen Leiden und Entbehrungen, zu denen 
wir einmal bereit waren ... 

Wir fragen uns: Bin ich mir bewußt, daß in allem, was mir begegnet, Gott midi 
führt und näher an sich ziehen möchte ... Versuche ich, ein positives Verhältnis 
zum Leid zu gewinnen - gerade wenn mir Gott fern zu sein scheint? Begreife ich, 
daß das eine besondere Chance für mich ist? Kann ich ehrlich für die Leiden und 
für die Einsamkeit danken, die mir auferlegt sind? Bleibt die Liebe Gottes, die 
Vertrautheit mit ihm bei allem Versagen, trotz vieler Unstimmigkeiten in mei- 
nem Leben das letzte Ziel, von dem mich nichts abbringen kann? 

Liebe ich die Einsamkeit? Kann ich mich bei Erschöpfung, Niedergeschlagen- 
heit, Verärgerung in Gott hineinfallen lassen, um bei ihm Ruhe, Kraft und neue 
Hoffnung zu suchen ... Oder gibt es schon einen so hohen Wall zwischen ihm und 
mir, den ich erst mit viel Kraftanstrengung erklimmen müßte, bevor ich mich 
fallen lassen könnte? Und suche ich dann lieber auf andere Weise Trost und Zer- 
streuung? Stürze ich mich in Aktivität? Erkenne ich, daß dann etwas sehr bedenk- 
lich falsch bei mir läuft? Bin ich bereit, Gewohnheiten und Bequemlichkeiten zu 
lassen, um Gott im Gebet näher kommen und seine Hilfe erfahren zu können? 

Gebet 
Herr, wir verlieren Dich, wenn wir Dich festhalten wollen; wir entfernen uns von 
Dir, wenn wir stehen bleiben ... Du bist immer größer und anders, als wir begrei- 
fen können ... Dein Wille, Deine Verheißung sind unserem Wünschen und Pla- 
nen weit voraus ... Wir dürfen nicht versuchen, Dich in unsere Hand zu bekom- 
men, Dich für unsere Absichten in Anspruch zu nehmen ... Dann fallen wir von 
Dir ab und verehren einen selbstgemachten Götzen an Deiner Stelle, oft ohne es 
zu merken ... Herr, hilf uns, daß wir im Glauben, in der Hoffnung, in der Liebe 
nach Dir unterwegs bleiben - nach Dir, dem Unbegreiflichen, der sich unserem 
eigenwilligen Zugriff entzieht - nach Dir, dem Herrn einer Zukunft, die wir nicht 
absehen können - nach Dir, der aus unendlicher Ferne uns seine Liebe zuwen- 
det ... Wir wollen uns von den selbstgemachten Götzen abwenden und uns ohne 
Vorbehalt einlassen auf Dich, das unendliche Geheimnis, in dem wir allein unsere 
Erfüllung finden können... 




