EINUBUNG UND WEISUNG

Lebensbesinnung in einer Gemeinschaft

Seit vielen Jahren ist es Brauch geworden, dafi Christen, die sich als feste
Gruppe oder in mehr lockerer Weise zusammengehérig wissen, sei es durdh
ein gemeinsames Werk, sei es durch das gleiche Lebensprogramm, gemein-
sam eine Gewissenserforschung anstellen und sich Rechenschaft iiber ihr Le-
ben geben. Diese Ubung, zuerst in Frankreich aufgekommen und unter dem
Namen Révision de vie bekannt geworden, nimmt sowohl die Pflichten (bzw.
deren Vernachlissigung) des einzelnen wie die der Gemeinschafl in den Blick.
Im gréfieren Raum ist sie meist mit einer Buffeier verbunden. Die nachfol-
gende Besinnung wurde ofler aus Anlaf von Exerzitien gehalten. Der Text
stammt von Frau Dr. Eva Liiders. Sie stellte ihn uns freundlicherweise zur
Verfigung.

Einfiihrung:

Wir sind zusammengekommen, um uns auf das zu besinnen, was Gott von uns
will. Wir lernen den Willen Gottes kennen, wenn wir die Umstinde und Gescheh-
nisse unseres Lebens betrachten: das, was uns seit unserer Geburt geprigt, ge-
fordert und eingeschrankt hat. Wir finden den Willen Gottes in den Ansprii-
chen, die andere Menschen an uns haben, in den Problemen und Aufgaben der
Gesellschaft und der geschichtlichen Stunde, in der wir leben. Wir erfahren den
Willen Gottes in unserem Handeln, im Erfolg und im Scheitern, in Konflikten, in
der Einsamkeit... Und wir erleben ihn als eine personliche Fihrung, die wir
im Glauben durch die Vielfalt unserer Lebensverhiltnisse hindurch wahrnehmen.

Wir wissen aber auch, dafl wir den Anruf Gottes nicht immer mit der gleichen
Stdrke in unser Leben hineinwirken lassen. Manchmal halten wir das Echo unse-
rer eigenen Wiinsche und Angste, die Vorurteile und Konventionen unserer Um-
welt fiir den Willen Gottes. Wir weichen Einsichten aus, die dahin fithren kénn-
ten, daf wir etwas in unserem Leben Andern miissen.

Deshalb miissen wir uns von Zeit zu Zeit ausdriicklicher und genauer, als es im
Alltag des Lebens mdglich ist, fragen: Wo und wie spricht Gott zu mir? ... In
welche Richtung fithrt er mich? Bemiihe ich mich, auch in neuen und ungewohnten
Situationen Gottes Hand und Weisung zu erkennen? Wir wissen, daf unser Ver-
sagen und unsere Illusionen keine ,private“ Angelegenheit sind. Das Unrecht, das
wir tun, unsere Fehlhaltungen, Vorurteile vermehren die Spannungen und Kon-
flikte in unserer Welt, tragen dazu bei, dafl sich die Menschen tiefer in das Un-
heil verstricken, aus dem Gott durch seine Erlosungstat die Welt befreien mochte.

Da wir alle durch unsere Fehler und Fehlhaltungen in das Unheil der Mensch-
heit verkettet sind, ist es gut, dafl wir uns auch als Gemeinschaft zusammenfinden,



Einiibung und Weisung 230

um unser Leben zu iiberpriifen, das Falsche darin zu bekennen und im Gebet einer
dem andern helfen, mit den Schwierigkeiten fertig zu werden. Dieses gemein-
same Bemiihen ist so eine Feier zum Lobpreis Gottes: Er ist mitten unter uns.

Gewissenserforschung:

Wir wenden uns den Umstinden unseres Lebens zu:

Wir denken an unsere Veranlagungen, Begabungen und Grenzen ... an die Fa-
milie und Umwelt, die uns geprigt haben ... an die Férderung und Ausbildung,
die uns zuteil wurden oder verweigert wurden. Manches in unserem Leben er-
scheint uns sinnvoll, macht uns Freude und Mut. Aber es gibt auch Dinge, die uns
als Zufall, sogar als widersinnig erscheinen. Vielleicht gibt es auch etwas in unse-
rem Leben, das uns so grausam und ungerecht vorkommt, dafl wir es nicht anneh-
men kénnen. ..

Wir fragen uns: Bin ich mir bewuft, dafl in allem, was mir in meincm Leben
geschehen ist und geschieht, Gott selber etwas von mir will . .. Nehme ich meine
Begabung, meine Vorziige, meine Erfolge als ein Geschenk Gottes an, das mich
zum Einsatz fiir die ,Sache* Gottes und fiir andere Menschen verpflichtet? Kann
ich die Grenzen meiner Fihigkeiten ruhig ansehen? Lasse ich mich durch Mifi-
erfolge, Enttiuschungen, Zuriicksetzungen aus der Fassung bringen? Ertrage
ich meine eigenen Schwichen und kleinen Absonderlichkeiten mit Humor? Bin ich
bereit, meine gréfieren Absonderlichkeiten selbstkritisch zu korrigieren? Bin ich
den Menschen dankbar, die mir durch ihre Kritik dabei helfen? Oder mache ich
mir und anderen gern ctwas vor, wenn es um die Einschdtzung meiner mensch-
lichen und geistigen Qualitdten geht? Brauche ich dauernd Selbstbestitigung?
Werde ich leicht unwillig gegen kritische Frager?

Gibt es etwas in mir, in meinem Leben, in meiner Umwelt, das ich nicht anneh-
men kann? Bin ich im Grunde irgendwo resigniert oder verbittert? Und halte ich
meine Passivitat fiir christliche Ergebung? Bin ich mir im Glauben klar dariiber,
dafl Gott mich in den Tiefen des Leids, der Einsamkeit, der Ausweglosigkeit er-
wartet? Habe ich Angst davor, dafl Gott ,mehr” oder ,zuviel“ von mir verlangen
kénnte?

Wir denken an die Menschen, mit denen wir umgehen — an Menschen, die uns
viel bedeuten — an Menschen, die uns aufgegeben sind — an Menschen, die uns das
Leben schwer machen — an Menschen, mit denen wir beruflich zu tun haben . ..

Wir denken an die Vorurteile, die es gerade unter Christen und auch inner-
halb unserer Gemeinschaft gibt. — Vorurteile zugunsten des Bestehenden und
Uberlieferten; Vorurteile, die Trigheit und schweigendes Geschehenlassen f6r-
dern; Vorurteile gegen kritisches und selbstindiges Denken und gegen mneue
Initiativen...

Wir fragen uns: Bin ich mir bewufit, daf ich stindig durch mein Tun und Las-
sen in das Leben anderer Menschen hineinwirke? Bemiihe ich mich, meine Bedeu-
tung und Aufgaben anderen Menschen gegeniiber richtig einzuschitzen? Mache
ich mir iibertriebene Vorstellungen von meiner Urteilssicherheit und Unentbehr-
lichkeit? Oder neige ich dazu, andere nicht an mich herankommen zu lassen? Kann



Einiibung und Weisung 231

ich wirklich zuhdren? Nehme ich die Probleme anderer Menschen ernst? Be-
miihe ich mich, ihnen eine wirkliche Antwort auf ihre Fragen zu geben? Oder
habe ich immer Rezepte und Losungen fiir alle Lebenslagen bereit? Nehme ich
den Menschen, die mir anvertraut sind, die Freiheit? Kann ich zuriickstehen, wenn
Menschen, denen ich einmal helfen konnte, mich nicht mehr brauchen?

Gehe ich gern den Weg des geringsten Widerstandes, wenn ich fiir andere Men-
schen entscheiden muf? Beruhige ich mich bei dem Gedanken, dafl ich ja meine
Pflicht getan habe, wenn ich ,mehr® hitte tun kénnen? Sehe ich Jesus Christus in
den Menschen, die Unrecht leiden, die um ihre Lebensméglichkeiten betrogen
wurden oder lasse ich mich von dem allgemeinen Vorurteil gegen die Geschei-
terten und Erfolglosen unserer Gesellschaft mitnehmen? Kann ich um Verzeihung
bitten, wenn ich einem andern Unrecht getan habe?

Helfe ich mit, Meinungsverschiedenheiten und Spannungen zu iiberwinden?
Kann ich mich sachlich mit gegnerischen Meinungen auseinandersetzen? Bin ich
bereit, fiir die erkannte Wahrheit Nadhteile und Einsamkeit auf mich za nehmen?
Kann ich Bequemlichkeiten, Lebenssicherungen aufgeben, wenn eine Auf gabe und
das Wohl anderer Menschen es erfordern?

Bin ich kritisch gegen mich selbst — gegen die Motive meiner Entscheidungen,
gegen meine Mafistibe und Urteile? Nehme ich die Kritik und den Widerspruch
der anderen bereitwillig an? Sehe ich darin eine hilfreiche Korrektur meiner Ein-
seitigkeit, meiner Illusionen . . . Kann ich wirklich hinhéren, wenn mir Einwinde
und gegenteilige Anschauungen dargelegt werden. Oder reagiere ich sofort
»sauer”, mochte ich mich um jeden Preis rechtfertigen, den anderen ins Unrecht
setzen, ihm die Kompetenz, den redlichen Willen absprechen? Bemiihe ich mich,
auch bei einer anfechtbaren Kritik noch herauszufinden, ob nicht etwas ,dran“ ist,
ob ich nicht doch etwas lernen kann ... Oder bin ich stets fingstlich besorgt um
mein ,Ansehen®, meine Autoritit? Habe ich ein Bild von mir aufgebaut, das nie-
mand ungestraft antasten darf? Brauche ich Bestitigung, Ergebenheit, Weih-
rauch? Werde ich unsicher und aggressiv, wenn ich mich von jemandem durch-
schaut oder irgendwo in Frage gestellt fithle?

Richtet sich der Grad meiner Zuvorkommenheit im Umgang mit Menschen
mehr oder minder bewuft nach ihrem Status und Besitz? Andert sich der Grad
meiner Freundlichkeit, wenn ich erfahre, ,wer“ jemand ist? Habe ich ein echtes
Gefiihl der Solidaritit mit den Menschen, die in unserer Gesellschaft benachteiligt
sind oder die sich auflerhalb der etablierten und angesehenen Lebensstellung be-
finden?

Bin ich mir klar dariiber, dafl Arbeit und Einsatz nur dann sinnvoll sind, wenn
ich ehrlich bemiiht bin, sachlich einer Aufgabe und anderen Menschen zu dienen?
Verliere ich die Freude und den Eifer fiir eine Sache, wenn sie mir keine Aner-
kennung einbringt? Kann ich es ruhig geschehen lassen, dafl ein anderer meine
Lorbeeren erntet? Bleibe ich sachlich bei meiner Beurteilung von Menschen, die
fiir eine Aufgabe grofiere Fihigkeiten haben als ich?

Wir denken an die besondere Fiihrung Gottes, die jeder von uns in seinen Le-
bensumstinden, in menschlichen Begegnungen, innerhalb der Gemeinschaft erfah-



Einiibung und W eisung 232

ren hat. Wir denken an die Augenblicke der Stille und Sammlung, in denen wir
uns Gott ganz nah fiihlten, seinen Willen zu verstehen glaubten und zu allem be-
reit waren: Das Leben lag dann klar vor uns. Wir wufiten, daf sich nichts anderes
wirklich lohnt, als den Willen Gottes zu erfiillen und im Dienst an anderen Men-
schen aufzugehen . ..

Aber dann sind Zeiten gekommen, in denen uns das alles weniger wirklich war.
Wir fithlten uns von den Aufgaben, die der Alltag an uns heranbrachte, iiberfor-
dert; wir fihlten uns verlassen und einem sinnlosen Zufall ausgeliefert und fan-
den nicht mehr die richtige Verbindung von Gebet und Arbeit. Wir haben uns
vielleicht irgendwie zur Wehr gesetzt gegen Leiden und Entbehrungen, zu denen
wir einmal bereit waren. ..

Wir fragen uns: Bin ich mir bewufit, daBl in allem, was mir begegnet, Gott mich
fithrt und naher an sich ziehen méchte . .. Versuche ich, ein positives Verhiltnis
zum Leid zu gewinnen — gerade wenn mir Gott fern zu sein scheint? Begreife ich,
daf} das eine besondere Chance fiir mich ist? Kann ich ehrlich fiir die Leiden und
fir die Einsamkeit danken, die mir auferlegt sind? Bleibt die Liebe Gottes, die
Vertrautheit mit ihm bei allem Versagen, trotz vieler Unstimmigkeiten in mei-
nem Leben das letzte Ziel, von dem mich nichts abbringen kann?

Liebe ich die Einsamkeit? Kann ich mich bei Erschépfung, Niedergeschlagen-
heit, Verargerung in Gott hineinfallen lassen, um bei ihm Ruhe, Kraft und neue
Hoffnung zu suchen . . . Oder gibt es schon einen so hohen Wall zwischen ihm und
mir, den ich erst mit viel Kraftanstrengung erklimmen miifite, bevor ich mich
fallen lassen kénnte? Und suche ich dann lieber auf andere Weise Trost und Zer-
streuung? Stiirze ich mich in Aktivitdt? Erkenne ich, dafl dann etwas sehr bedenk-
lich falsch bei mir lduft? Bin ich bereit, Gewohnheiten und Bequemlichkeiten zu
lassen, um Gott im Gebet niber kommen und seine Hilfe erfahren zu kénnen?

Gebet

Herr, wir verlieren Dich, wenn wir Dich festhalten wollen; wir entfernen uns von
Dir, wenn wir stehen bleiben . . . Du bist immer gréfer und anders, als wir begrei-
fen konnen . .. Dein Wille, Deine Verheiflung sind unserem Wiinschen und Pla-
nen weit voraus. .. Wir diirfen nicht versuchen, Dich in unsere Hand zu bekom-
men, Dich fiir unsere Absichten in Anspruch zu nehmen ... Dann fallen wir von
Dir ab und verehren einen selbstgemachten Gotzen an Deiner Stelle, oft ohne es
zu merken . . . Herr, hilf uns, daf wir im Glauben, in der Hoffnung, in der Liebe
nach Dir unterwegs bleiben — nach Dir, dem Unbegreiflichen, der sich unserem
eigenwilligen Zugriff entzieht — nach Dir, dem Herrn einer Zukuntft, die wir nicht
absehen konnen — nach Dir, der aus unendlicher Ferne uns seine Liebe zuwen-
det ... Wir wollen uns von den selbstgemachten Gotzen abwenden und uns ohne
Vorbehalt einlassen auf Dich, das unendliche Geheimnis, in dem wir allein unsere
Erfiilllung finden konnen. ..





