BUCHBESPRECHUNGEN

Heilige Schrift

Gnilka, Joachim: Jesus Christus nach
frilhen Zeugnissen des Glaubens (Bi-
blische Handbibliothek Bd. 8). Miin-
chen, Késel-Verlag 1970. 180 S., Ln.
24,50 DM.

Diese ungewéhnlich gedankenreiche Studie
zur neutestamentlichen Christologie reiht
sich wiirdig in die schon bekannte Reihe der
»Biblischen Handbibliothek® ein und wen-
det sich an ein breiteres, theologisch und
neutestamentlich interessiertes Publikum.
Sie betrachtet die Christologie nicht als
Lehre, ,sondern als Lebens-, Glaubens-
und Existenzvollzug®, verfolgt also den
Prozefl ihrer Entstchung und befafit sich
mit den verschiedenen Stadien und Per-
spektiven ihrer alljdhrlichen Artikulation.
»Es ist vielleicht das Anliegen besonders
jener, denen die Einheit heute am Herzen
liegt* (17), und das gerade, weil in den
frithesten Zeiten der Kirche ,Finheit und
Spannung in einem beziehungsreichen
Wedhsel zueinander standen und sich ge-
genseitig herausforderten* (22).

Mit Genugtuung vermerkt der Rezensent,
daR es bei dieser Riickfrage nicht darum
gehen kann, ,Altestes von weniger Altem
zu trennen, weil eine chronologische Be-
stimmung in den meisten Fillen noch pro-
blematischer ist als der Versuch der Zu-
weisung in paldstinisch-christliche oder hel-
lenistisch-christliche Riume*“ (25). Der VA.
vermeidet es auch, die neutestamentliche
Christologie allein mit Hilfe der bekannten
Jesus-Pradikate zu entwickeln. Er konzen-
triert sich vielmehr auf die beiden Titel
»Christus“ und ,Kyries“ und fragt vor
allem nach den iltesten Bekenntnissen und
ihrem ,Sitz im Leben®, da ja das Spitere
auf diesen frithen Traditionen aufruht.

Die Untersuchung fiihrt von so ,schlich-
ten“ Formeln wie ,Gott hat Jesus von den
Toten auferweckt* iiber die Christusbilder
der alten Passionsgeschichte und der
Spruchquelle bis zur Markinischen Christo-
logie. Besondere Beachtung verdienen die
Uberlegungen zur Interpretation des ,drit-

ten Tages®, an dem nach den Schriften Je-
sus auferstand. Nach Ansicht von G. war
diese Angabe ,eine theologische Chiffre,
dhnlich den vierzig Tagen, die Lukas zwi-
schen Auferstehung und Himmelfahrt ein-
setzt“ (55). Hervorragend ist ebenso die
Darstellung der Schwierigkeiten sowohl der
frihen Gemeinde als auch des heutigen
Theologen, ,das jidische Messiasbekennt-
nis zu absorbieren und auf eine christliche
Ebene zu transformieren“ (68). Das Be-
kenntnis zu Jesus als dem Christus war
zwar fiir dlteste judenchristliche Gruppen
das wichtigste, aber es war eigenstindig
und neu.

Natiirlich bleibt der Versuch einer Riick-
frage zum historischen Jesus selber, wie es
dem exegetischen Trend unserer Zeit ent-
spricht, nicht ausgeklammert. G. gibt dem
letzten Kapitel sogar die provozierende
Uberschrift: Die ,Christologie* Jesu von
Nazareth. Aber er 138t klar werden, daf
es richtiger ist, ,die Sache, um die es Je-
sus ging und die an ihn gebunden ist, aus
den Uberlieferungen herauszuschilen, statt
nach christologischen Titulaturen und auf
dem Weg diber sie zuriickzufragen® (170).
So bleibt der allgemeine Eindruck einer
sensiblen Einfithrung in die verschiedenen
Weisen des neutestameutlichen Christus-
glaubens bis zum guten Schluf erhalten.

F. ]. Steinmetz S]

Thiising, Wilhelm: Die Johannesbriefe
(Geistliche Schriftlesung, Band 22).
Diisseldorf, Patmos-Verlag 1970. 223
Seiten, Ln. DM 11,80.

Unter dem Titel , Johannesbriefe“ sind drei
urchristliche Schriften zusainmengefafit, die
aller Wahrscheinlichkeit nach von demsel-
ben Verfasser stammen. Den ersten, linge-
ren Brief darf man zu den theologischen
und geistlichen Héhepunkten des Neuen
Testamentes rechnen. Aber seine cigentiim-
lich meditative, ja abstrakte Art bildete fiir
viele ein grofies Hindernis, tiefer in seine
Gedanken und Strukturen einzudringen.



Buchbesprechungen

Dem méchte vorliegende Auslegung abhel-
fen.

Sie verdankt zwar viele Anregungen
dem Studium des bekannten Herderschen
Kommentars von R. Schnackenburg, unter-
scheidet sich aber in manchen Positionen
von diesem und will ausdriiklich der geist-
lichen Lesung und der Meditation dienen.
Zunichst ist jedoch die auflerordentlich
sorgfiltige Exegese des V{., der durch eine
umfangreiche Arbeit Gber das Johannes-
evangelium (,Die Erh6hung und Verherrli-
chung Jesu®) auch fiir diesen Kommentar
bestens vorbereitet war, und die umsichtige
Gliederung des verschlungenen Textes her-
vorzuheben. Die manchen Kommentaren
vorzuwerfende Enttauschung in schwierigen
Detail-Fragen ist hier nicht zu befiirchten
(beispiclhaft etwa die Ausfithrungen iiber
das Kommen Christi ,mittels Wasser und
Blut* nach 1 Jo 5,6). Selbst die extreme
Ansicht von E. Kisemann, wonach der V{.
der Johannesbriefe ein von der kirchlichen
Autoritit ,exkommunizierter Presbyter®
wire, wird von Th. hinreichend gewiirdigt.

Die Auslegung geht von der Uberzeu-
gung aus, ,dafl die Gedanken dieses Brie-
fes fiir viele heutige Menschen wohl nur
dann fiir die Meditation fruchtbar werden
konnen, wenn sie die Gedankenfolge iiber-
schauen® (15). Mehr als bei den anderen
Binden der Reihe wird der Leser an der
Argumentation des Exegeten beteiligt. Das
setzt natiirlich den Wunsch voraus, wirk-
lich tiefer in die Glaubenswelt des ,Alten®
einzudringen. Der V{. bietet auch einige
direkte Hinweise fir die Meditation, zu-
weilen sogar auf anregende profane Lite-
ratur — was sonst in der Exegese leider zu
wenig geschieht. Das wire wohl die Me-
thode, auf die man in einer modernen
Auslegung der Bibel noch um einige Grade
mehr voranfgreifen mifite, soll das nach-
lassende Interesse an der Schrift nicht noch
weiter schwinden. Das Zeitalter des Histo-
rismus dirfte auch in der Bibelwissenschaft
zu Ende gehen. F. ]. Steinmetz S]

Die Zeit Jesu. Festschrift fir Heinrich
Schlier (Hrsg. G. Bornkamm — K. Rah-
ner). Freiburg-Basel-Wien, Herder
1970. 336 S., Ln. 52,- DM.

Eine stattliche Zahl von Monographien und

Aufsitzen zur Geschichte der neutestament-
lichen und altdhristlichen Theologie (dar-

234

unter etliche Arbeiten in dieser Zeitschrift),
sowie Kommentare zum Galater- und Ephe-
serbrief haben H. Schlier weit iiber die
Grenzen Deutschlands hinaus bekannt ge-
macht. Die vorliegende, zu seinem 70. Ge-
burtstag erschienene Festschrift mochte als
»Ausdruck eines gemeinsamen Dankes“ be-
kannter evangelischer und katholischer Exe-
geten (als Schitler R. Bultmanns ist Schlier
1958 zur katholischen Kirche konvertiert),
Dogmatiker und Religionsphilosophen ver-
standen werden. Thr Titel ,Die Zeit Jesu®
ist offensichtlich auf seine bekannte, in drei
Binden vorliegende Aufsatzsammlung ,Die
Zeit der Kirche* bezogen, will jedodh kei-
neswegs besagen, daf} sich die Beitrdge nur
auf die Probleme des ,historischen* Jesus
beschrinken. Im Gegenteil: sie verstehen
die ,Zeit* Jesu als die Zukunft Gottes, die
in Jesu Geschichte erschlossen wurde. Leider
miissen wir uns hier mit einigen Kostproben
begniigen.

Mit ,Bemerkungen zur Bedeutung der
Geschichte Jesu fiir die Katholische Dogma-
tik* stoft K. Rahner ins Zentrum der Pro-
blematik vor. Er geht davon aus, dafl die
genauere Frage, ,wie sich dogmatische
Theologie und Fundamentaltheologie,
Glaube und glaubensbegriindende geschicht-
liche Erfahrung genau zueinander verhal-
ten“, noch weitgehend offen sei und meint,
man solle neu bedenken, ,,ob man die dhri-
stologischen Aussagen iiber Jesus selber
allein aus dem fundamentaltheologisch be-
griindeten Glauben an die Auferstehung®
entwickeln kénne.

Der Freiburger Religionsphilosoph B.
Welte reflektiert iiber die Unterschiede, die
die Wahrheit des Glaubens von der Wahr-
heit des Wissens absondern. Seine These
lautet: Die Wahrheit des Glaubens hat den
Charakter des Ereignisses, des Un-vergefi-
lichen, und ist schlieflich wirkende und den
Menschen verindernde Wahrheit, wobei
freilich die Frage nach der Wahrheit der
Christenheit als Stachel des Gewissens zu-
riickbleibt.

Dementsprechend sucht J. Ratzinger ,den
bleibenden Mafistab der Pneumatologie fiir
die Kirche aller Zeiten“ zu charakterisieren
und sieht ihn im Kreuz als dem eigent-
lidhen ,Scheidezeichen zwischen Geist und
Ungeist“. Pneumatologie konne christlich
nur als Christologie bestehen. ,Das Krite-



Buchbesprechungen

rium des echten Charismas ist das Kreuz,
das Sich-Zerreiflenlassen zwischen dem Auf-
trag und dem Ort seiner Erfilllung um des
Auftrags willen.*

Auch der evangelische Exeget G.Born-
kamm hebt in seiner Auslegung der Binde-
und Losegewalt in der Kirche des Matthius
die Fiirsorge fir den irrenden Bruder und
die Vergebungsbereitschaft ohne Grenzen
hervor. Dennoch weifl sich die in Mt 18
artikulierende Gemeinde auf die durch Pe-
trus verbiirgte Lehre Jesu begriindet und
zur Disziplin bevollméichtigt und verpflich-
tet. Der Sukzessionsgedanke bleibt ausge-
klammert. :

Weniger hilfreich scheint mir die Analyse
ciner gnostischen Apologie des Auferste-
hungsglaubens von H. G. Gaffron, da sie
lediglich auf Briiche und Spriinge in der
Argumentation des Autors aufmerksam
macht, die duflerst diffizile Frage nach der
Vieldeutigkeit der Sprache, iiber die Schlier
Entscheidendes gesagt hat, nicht radikal ge-

Geiétliches Leben

Hayen, André S]: L'obéissance dans
I'Eglise, aujourd’hui (Coll. Museum
Lessianum). Paris — Bruxelles, Desclée
de Brouwer, 1969. 183. S.

Wer mit den alten Vorstellungen von
Autoritit und Gehorsam in Kirche und Or-
den grofl geworden ist, muf sich heute im
Zeitalter der Kontestation (auch in- der
Kirche) etwas ratlos vorkommen. Der Vf.,
ein Jesuit, bekannt als Philoseph und
Theologe, der nach eigenem Bekenntnis
selber lange Zeit die alte Gehorsamsauf-
fassung des hl. Ignatius von Loyola (oder
was man fir diese hielt) geteilt hat, setzt
sich hier, unsicher geworden, auf eine sebr
persénliche Weise mit der heutigen Pro-
blematik des Gehorsams in der Kirche
theologisch auseinander. Ausdriicklich be-
tont er, daB er nicht die Gehorsamstheo-
logie der Kirche darstellen wolle, dafl er
fiberhaupt keine endgiiltigen Antworten
geben wolle. Er méchte nichts anderes als
fragen, Untersuchungen anstellen, ein
Selbstgesprach oder auch einen (allerdings

235

nug stellt. Demgegeniiber diirfte die Kritik
von K. Kubina (einer Tochter Schliers) am
Katechismus von Isolotto iiberzeugender ge-
lungen sein. Mit ihrem Beitrag greift bri-
gens die Festschrift ganz konkret in den
Alltag der Katechese von heute ein.
Beriicksichtigt man noch die iibrigen (ins-
gesamt 18) durchweg lesenswerten Beitrige
des umfangreichen thematischen Spektrums,
gewinnt man den Eindruck, dafl die gliick-
liche Verbindung von philosophischem Den-
ken und exegetischer Erudition, die bei
Schlier fasziniert, ein gutes Echo gefunden
hat. Zu bedauern bleibt (abgesehen von
formalen Wiinschen), daf ein Hinterfragen
der Texte im Sinne hentiger Linguistik und
Hermeneutik (etwa im Anschlufl an Giitt-
gemanns offene Fragen zur Formgeschichte)
zu kurz kommt. Die geistreichen Anmer-
kungen Gadamers zu einem Gedicht von P.
Celan vermdégen nicht dariiber hinwegzu-
trosten.
F. ]. Steinmetz S]

anspruchsvollen) Dialog fiber den theolo-
gischen Sinn des Gehorsams in der Kirche
heute halten. In seinen Gedankengingen
ist er stark von Thomas von Aquin, 1gna-
tius von Loyola, Theresia von Lisieux und
Maurice Blondel beeinfluft.

Der erste Teil des Biichleins enthilt
theologische Untersuchungen tiber den Ge-
horsam Jesn, der zweite Teil behandelt
unseren Gehorsam gegeniiber der Kirche,
verstanden als Vollendung des Gehorsams
Jesu. Der Vi. bietet tiefsinnige Analysen
des Gesetzes und der Autoritit. Die Priori-
tat der Freiheit gegeniiber dem Gehorsam
wird herausgestellt. Gehorsam steht im
Dienst der Gemeinschaft. Die bisherige
Sicht des Obern als des Stellvertreters
Gottes ist zu ergénzen durch die Funktion
des Obern als eines Instrumentes und Ka-
talysators der Gemeinschaft. Zum Bild der
Pyramide (alles geht von oben aus) muf}
das Bild der Kugel hinzukommen (Gott ist
allen gleich nahe).

Das Biichlein ist schr persénlich und enga-
giert geschrieben. Es regt zum Nachdenken,



Buchbesprechungen

bisweilen auch zum Widerspruch an. Ob
die Aufzihlung der Akte des Obern (seg-
nen, Erlaubnisse erteilen, strafen, tadeln,
Vorhaltungen anhéren) vollstindig ist?
Die klare Abgrenzung des Obern (als
»prince) vom Pater spiritualis (Staretz)
liefe wohl noch weitere Diskussion zu.
Vielleicht wird mancher bedauern, dafl
dem hl. Thomas ein so grofler, dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil ein so kleiner
Raum vorbehalten ist. Wer mit metaphy-
sischen Gedankengéingen vertraut ist, wird
das Buch mit Gewinn lesen. G. Switek S]

Zink, Jorg: Wie wir beten kénnen.
Stuttgart. Berlin, Kreuz-Verlag 1970.
284 S., Ln., DM 12,80.

Ein Budh, das in kiirzester Zeit eine un-
wahrscheinlich hohe Auflage erlebt, mufl
zweifelsohne auf ein grofles Interesse sto-
flen. Das ist um so bemerkenswerter, als es
sich nicht nm etwas Aufsehenerregendes,
nicht einmal um etwas unbedingt Neues
handelt, sondern sogar um etwas, das dem
Zeittrend auf den ersten Blick gar nicht
zu entsprechen scheint. Sind die gliubigen
Christen doch nicht so selten, wie es nach
allem, was man hort und liest, den An-
schein haben konnte? Fiir eines jedenfalls
legt dieses Buch Zeugnis ab, fiir das grofle
Verlangen vieler Menschen nach einer Le-
benshilfe aus dem Glauben, nach Nahrung

Exerzitien

S. Ignatius de Loyola: Exercitia Spiri-
tualia. Textuum antiquissimorum nova
editio. Lexicon textus hispani. Opus
inchoavit Iosephus Calveras S.1., ab-
solvit Candidus de Dalmases S (Mo-
numenta Historica Societatis Iesu, vol.
100). Romae, Institutum Historicum
Societatis Iesu, 1969. XLVII, 801 S.,
brosch. Lit. 11.500.

Vor genau finfzig Jahren hat A. Codina
die Exercitia Spiritualia sancti Ignatii de
Loyola et eorum Directoria (Mon. Hist. S.
1., vol 57) herausgegeben, ein Werk, das
allen weiteren kritischen Untersuchungen
iiber die Exerzitien als Fundament gedient
bat. Aber die Forschung bat inzwischen anch

236

und Licht in den Anforderungen und der
Ratlosigkeit unserer Zeit. Hier scheint mir
tatsichlich die Anziehungskraft und Stérke
des Buches zu liegen. Es bietet keine hohe
Theologie des Gebetes, erortert nicht die
moderne Problematik des Gebetes als
eines Sprechens mit Gott, sondern fihrt in
einer Weise in das praktische Beten, oder
besser: in eine alles menschliche Geschehen
umfassende Gebetshaltung und -iibung ein,
dafl man unwillkiirlich und verlockend die
erhellende und nmwandelnde Macht des
Gebetes verspiirt. Schritt fiir Schritt geht
der V{. dabei voran: von den einfachen
Akten des Schweigens, der Sammlung, der
Wahrnehmung, des Horens und Sehens
iiber die Konfrontierung mit der bunten
Vielfalt des menschlichen Alltags, seinen
hellen und dunklen Stunden, bis zu jener
vertranensvollen Geborgenheit in Gott, die
nur noch rihmen und danken kann. Auf
diesem Weg wechseln Meditationen voll
tiefer Lebensweisheit mit formulierten Ge-
beten, in einer Sprache, die jeder unmit-
telbar versteht und nachvollzieht. Das mei-
ste stammt vom V{. selbst; es kommen aber
auch andere Autoren zu Wort, Christen
der verschiedenen Bekenntnisse und Nicht-
Christen. Ein 6kumenisches Buch, das aus
menschlicher und christlicher Erfahrung
kommt und in das Leben hineinspricht, der
Lebenserfiillung dienen will.  F. Wulf S]

auf diesem Gebiet betrichtliche Fortschritte
gemacht. Neue Manuskripte sind anfgefun-
den, historisch umstrittene Fragen sind ge-
klirt worden. So erwies sich eine Nevauf-
lage als notwendig.

Diese gibt zunichst in einer Introductio
generalis eine kurze Synthese der sicheren
Forschungsergebnisse hinsichtlich der Ent-
stehung und der Quellen des Exerzitien-
buches. Bei den Texten unterscheidet der
Herausgeber zwischen den sog. Textus
archetypi, die das Exerzitienbuch vollstin-
dig (nach dem jeweiligen Entwicklungs-
stand), aber ohne Erweiterungen enthalten,
und den sog. Textus accommodati, bei de-
nen es sich um Anpassungen an bestimmte
Gruppen von Exerzitanden handelt, was



Buchbesprechungen

entweder Kiirzungen im Text oder erwei-
ternde Glossen zur Folge hat. Die erste
Gruppe wird gebildet von vier Texten, die
in vier Kolumnen jeweils nebeneinander
abgedruckt sind. Da ist zunichst das Auto-
graph, der spanische ,Urtext“, der 1544
zwar nicht von Ignatius selber, sondern von
B. Ferrho geschrieben ist, aber etliche Ver-
besserungen von der Hand des Heiligen
enthédlt. Da diese nicht alle aus derselben
Zeit stammen, wird deutlich, wie Ignatius
bis zur offiziellen Approbation der Exer-
zitien stindig bemiiht war, seinen Gedan-
ken klarer zu formulieren. Durch den Ver-
gleich mit mehreren inzwischen aufgefun-
denen Manuskripten des Autographs ist nun
ein kritischer Text hergestellt. Der zweite
und dritte Text stellt die erste lateinische
Ubersetzung der Exerzitien, die Versio
prima dar, deren erste Redaktion vermut-
lich zum groflen Teil von Ignatius selber
stammt, 1541 von J. B. Viola niederge-
schricben und von A, Salmeron mit Korrek-
turen versehen wurde. Dieser verbesserte
Text bildete die Grundlage der zweiten
Redaktion von 1547 und wurde des weite-
ren von J.de Polanco korrigiert. Der vierte
Text ist die Versio Vulgata, 1546~1547 von
A. des Freux fertiggestellt, vermutlich nach
dem Autograph oder einem dhnlichen Text,
aber unter Beriicksichtigung der Versio
prima. Der Text der Vulgata erhielt 1548
die kirchliche Approbation und wurde so
zum offiziellen Text, an den auch Ignatius
sich stets hielt. Die erste Auflage der Exer-
citia hatte noch die Versio litteralis des
J. Roothaan aus dem 19. Jahrhundert ent-
halten, doch da dieser mehr praktische als
kritische Bedeutung zukam, ist sie in der
Neuvauflage weggelassen worden. In diese
Gruppe gehért schlieflich noch eine italie-
nische Ubersetzung der Exerzitien nach der
Vulgata, 1555 (also noch zu Lebzeiten des
Ignatius) von J. B. Peruschi verfafit, die im
Anhang abgedrudkt ist.

Unter den ,angepafiten Texten* ist der
alteste der etwa 1535 von dem englischen
Priester Helyar nach Exerzitien bei P. Fa-
ber in Paris niedergeschriebene. Ebenfalls
auf P. Faber geht der Textus Coloniensis
zuriids, der den Kartiusern von Kéln iiber-
lassen worden war, nachdem sie 1548 oder
1544 bei P. Faber die Geistlichen Ubungen
gemacht hatten. Der Text selbst stammt
aber vermutlich schon aus dem Jahr 1538.

237

Eine Art Kommentar zu den Exerzitien
stellen die Exercitia Magistri loannis dar,
die zwischen 1539 und 1541 nicht von J. de
Polanco, sondern von J. Codure verfafit
worden sind. Wiederum von P. Faber
stammt der Textus Martinensis, der in das
Jahr 1543 gehort und eine gewisse Ahnlich-
keit mit der Versio Vulgata aufweist. Mit
zwei weiteren Texten, einer in Valladolid
aufgefundenen unvollstindigen spanischen
Absdchrift der Exerzitien und einem Kom-
mentar zur Electio, wahrscheinlich von
Pedro und Francisco Ortiz aus den Jahren
1541-15435, schlieft diese Gruppe.

Die Bedeutung dieser Neuauflage liegt
einmal darin, dafl nun ein verbesserter kri-
tischer Text sowohl fiir das spanische Auto-
graph wie fiir die beiden lateinischen Uber-
setzungen vorliegt. Vor allem aber sind nun
alle bisher bekannten Zwischenstufen des
werdenden Exerzitientextes veroffentlicht,
wodurch sowoh!l die Textentwicklung wie
der Textsinn klarer hervortreten.

In der fortlaufenden Numerierung wurde
leider die Nummer 365 vergessen.

G. Switek S]

Bakker, Leo: Freiheit und Erfahrung.
Redaktionsgeschichtliche Untersuchun-
gen iiber die Unterscheidung der Gei-
ster bei Ignatius von Loyola (Studien
zur Theologie des geistlichen Lebens.
Bd. III). Wiirzburg, Echter Verlag 1970.
897 8., Snolin. 38,~ DM.

An dem Buch - eine intensive Uberarbei-
tung einer rémischen Doktor-These — iiber-
rascht zuerst die fliissige Sprache, die sich
trotz der iibergrofien Akribie und der ver-
schlungenen Gedankenginge bis zur dra-
stisch-packenden Anschaulichkeit steigert.
Konsequenter und sorgfiltiger, als es A. de
Vogiié fiir die Benediktusregel tat, werden
die ignatianischen Exerzitien mit redak-
tionsgeschichtlichen Methoden untersucht.
Mit anderen Worten: Der Text wird den
biographischen Daten des Ignatiuslebens
konfrontiert und innerhalb dieser Grund-
spannung geschehen unzidhlige andere Ver-
gleiche: zwischen verschiedenen Redaktio-
nen des Textes; mit anderen ignatianischen
Auflerungen; mit zeitgendssischen Geistes-
stromungen (die Inquisition ist z. B. eine
Art ,Anti-Quelle“, gegen die sich Ignatius
absichert); mit der Tradition. B. entdeckt



Buchbesprechungen

Einflisse und madht sie fir die Interpreta-
tieon fruchtbar: Bernhard v. Clairvaux,
Thomas von Aquin, Dionysius Carthusia-
nus. Er kann Uberlappungen der verschie-
denen Erfahrungen und Theologoumena ab-
heben. Begriffsgeschichtliche Analysen ent-
wirren die Textgeschichte: Causa, Anima,
Geist. Die ,Engel® sind z.B. nur zufalliger-
weise in den Text hineingerutscht.

‘Den roten Faden bildet das Ringen des
Ignatius um die Ausdeutung seiner Urer-
fahrung — dabei werden viele Entwick-
lungslinien sichtbar: ,Von Armut zu evan-
gelischer Vollkommenheit... und von da
zum Gehorsam®; bei der ,Bestimmung des
Wahlobjekts“; vom ,Auserwiahltwerden®
zum Erwahlen dessen, ,wozu Gott uns er-
wiahlt hat“; vom Aufzeichnen der Eigener-
fahrung zum Leitfaden fiir Exerzitienleiter.

Zum Wesen solcher Redaktionsgeschichte
gehdren Randunschirfen. Nicht alle Mo-
saiksteinchen von Forscherfleifl, scharfer
Beobachtung und intelligenter Kombination
passen .gleich gut. Man indchte die von
Ignatius gerade.zu Manresa eifrig gelesene
Devotions- und Predigtliteratur noch ge-
nauer kennen. Im Ps. Tauler-Traktat ,Von
geistlicher Armuth® der deutschen Bene-
diktinerkreisen durch Bernhard Wagging
bekannt war, finden sich iiberraschende Pa-
rallelen zur ,Geisterunterscheidung®. Auch
ignatianische Mystik ereignet sich in der
zeitgendssischen Topik (vgl. Angela de Fo-
ligno oder Bernardin von Siena). Manch-
mal werden Subtilitit und Formalismus
der Analysen iiberzogen:-z. B. das Hantie-
ren mit den ,drei Wegen® (161-167; aber
dagegen 248: ,Anfinger ist ein eigentiim-
lich- dynamischer Begriff“). Einige Psycho-
logisierungen bleiben arg hypothetisch
(z.B.113).

Aber-das Gesamthild tberzeugt. Schlits-
sel ‘zu den Exerzitien ist der ,, Trost“. Ge-
funden wird er ,vor allem beim Betrach-
ten seiner (Jesu) Person und der Mysterien
seines Lebens ... Dieser Trost ist der Ruf,
der von seinem Leben ausgeht ... Die Al-
ternative Wahl oder Einigung oder Dis-
position (oder Besinnung) ist falsch; die
Trias gehért zusammen.“ Subjektiv, von
innen her, erfahrungsgemif wird gewif,
was von aufien, von der Botschaft Jesu auf
den Menschen zukommt. Gnadentheologisch
ist es ein ,vollkommenes Sichdurchdringen
von eigenem Bemiihen und géottlicher Gna-

238
de“. Ironie der Geschichte, dafl gerade die

Jesuiten im Gnadenstreit diese Urintention
ins Gegenteil verkehrten!

Ausgangspunkt dieser Erfahrungstheo-
logie ist die Mystik des Ignatius. K. Rah-
ner wird korrigiert; er schrieb ,auf exege-
tisch krummen Zeilen theologisch gerade”.
»Nicht in der Feststellung der Abwesen-
heit einer vorausgehenden Ursache muf} das
tiefste Kriterium fir seine unerschiitter-
liche Sicherheit gelegen sein®, sondern ,in
dieser Gotteserfahrung® selbst. Eine er-
neute Untersuchung der hdresiegeschicht-
lichen Hintergriinde des ,sine causa® (,sine
medio®; vgl. 187) wiirde weiteres Licht auf
Ignatius werfen. Gerade in Paris (Marga-
rita Porete, Johannes von Ripa, Kanzler
Gerson gegen Ruushroec) war die Diskus-
sion um die direkte Gottesbegegnung leben-
dig. Aber grundlegend ist fiir Ignatius:
sein Trost ist durch und durch dialogisch.
.In der Bewegung (der Geisterfahrung)
selber oder besser im Bewegt-werden muf
Ignatius erfahren haben, wer ihn bewegte.*

Nun gibt es eine iberraschende Diskre-
panz: In den Exerzitien wird der Trost
snachdricklich -als Kriterium betont*, im
Leben des Ignatius hat er ,aber nur eine
relative Bedeutung®. Und auch im Entste-
hen der Exerzitien 1dfit sich eine immer
grofiere Rolle der ,menschlichen Mittel und
verstandesmifligen Uberlegungen® fest-
stellen. Ignatius erfuhr an sich und anderen,
wie briichig ein Gebdude ist, das nur auf
Trosterfahrung aufbaut. Hier - trennt’ sich
sein Weg von dem der Alumbrados. Seine
Grunderfahrung vom Cardoner gab ihm
die Sicherheit der Berufung nach Jerusa-
lem — aber gerade das erwies sich als Irr-
tum. Immer deutlicher wurde ihm, daf
zwischen dem eigentlichen Trost und des-
sen Rezeption in der Mentalitit des Ge-
trosteten zu unterscheiden sei; die Exerzi-
tien warnen vor dieser Nachzeit. ,Hat nicht
jedes Erlebnis, wie erhaben es auch sei,
auch eine kontingente, zeit- und ortsgebun-
dene Komponente? Miissen wir deshalb
nicht sagen, keine Entscheidung, auch nicht
jene, die in der ersten Zeit der Wah! ge-
fallt wird, sei absolut bis in alle Einzelhei-
ten?“ Ignatius entwickelt deshalb weitere
Entscheidungskriterien: Rationale Uber-
pritffung, Gespriach, Messen an der Tradi-
tion und besonders Konfrontation mit der
kirchlichen Autoritit. .



Budhbesprechungen

Grundgelegt ist diese Ausweitung der
mystischen Erfahrung zur menschlichen und
oft recht ,jesuitisch-klugen“ Kriterien-
Suche darin, dafl die Urerfahrung in
menschliche Vorgegebenheiten hineinge-
bunden ist. Begriindet aber wird sie durch
die Auflenorientierung dieser Grunderfah-
rung: ,Der auferstandene Herr ist fiir
Ignatius der, der trdstet“. Die eigene see-
lische Hochstimmung (T'rost) ist nur in dia-
logischer Offenheit zum Herrn giiltig. Es
war das Lebensproblem des Ignatius, diese
beiden Sicherheiten (Innenerfahrung und
von auflen kommende Offenbarung) auf
einen Nenner zu bringen. ,Es ist ja“,
schreibt er, ,der gleiche Geist, der die Kir-
che und den einzelnen lenkt und leitet.”

Die Inuenerfahrung iiberwiltigte Igna-
tius in Manresa; die zweite, dialogische
Sicherheit seiner Mystik (gibt és eine un-
dialogische christliche Mystik?) fihrt ihn
wie von selbst zur Kirche. ,Am Widerstreit
zwischen dem, was Ignatius in Manresa
meinte erfahren zu haben, und dem, was
der Befehl des Guardians und des Provin-
zials der Franziskaner in. Jerusalem' bei
ihm auslésten, kristallisierte sich das reflexe
Erfassen der Bedeutung der kirchlichen
Autoritit“, Hugo Rahner hat also gegen
Spédtere recht, wenn er dic Wurzel des
Kirchenbewufitseins in Manresa suchte. In
dem ,reinen Mystiker* war von Anfang an
der ,Mann der Kirche“, der ,Mann der
menschlichen Mittel® angelegt.

Ignatius ist die Theoretisierung seiner
Lebenserfahrung nicht restlos gelungen.
Kann sie Giberhaupt jemals restlos gliicken?
Seine Exerzitien aber sind eine Einweisung
in diese Erfahrung; gerade ihre ungelenke
Form weist den Exerzitanden zuriik auf
seine eigene persdnliche Konfrontation mit
dem Herrn, auf die ,Existentialisierung
die ,Dramatisierung der Mysteria“ Jesu
in seinem eigenen Leben (H. Rahner).

Noch ein letzter Hinweis: Die Subtilitat
der Untersuchungen kann den Blick zur
eigentlichen These des Buches versperren.
Deshalb sollte man mit dem letzten, syn-
thetischen Kapitel iiber den ,Geist* anfan-
gen. Mit ,Geist“ niamlich, in seiner viel-
schichtigen, dynamischen Bedeutung, meint
die HI. Schrift dasjenige, was Ignatius durch
seine ,geistlichen Ubungen® aktualisieren
mochte. J. Sudbrad S]

239

Schwager, Raymund: Das dramatische
Kirchenverstindnis bei Ignatius von
Loyola. Historisch-pastoraltheologische
Studie iiber die Stellung der Kirche in
den Exerzitien und im Leben des Igna-
tius, Ziirich-Einsiedein-Kéln, Benzi-
ger-Verlag 1970. 199 S., kart. 19,80
DM.

Die Fribourger These (Prof. A.Miiller)
fasziniert durch ihre Brillanz und durch
die ibersprudelnde Fille von Aspekten.
Wenn es stimmt, dafi dic Antwort wiegt,
die den Fragehorizont erweitert und nicht
einengt, dann hat Schwager cine gewichtige
Antwort auf die Frage nach den heutigen
Exerzitien gegeben.

Aber oft sucht man in dem ausgeschiitte-
ten Zettelkatalog mithsam den roten Fa-
den; Aggressionen regen sich im Leser. Be-
tont wird z.B., dafl ,der Text des Exer-
zitienbiichleins so gelesen (wird), wie er
heute von einem Exerzitanden ohne allzu
lange Erklirungen gelesen und verstanden
werden kann“ (12; 58!). Abgesehen davon,
daf} Ignatius den Text nicht fiir den Exer-
zitanden schrieb (Nr. 11), besteht die Stirke
der Arbeit Schwagers gerade darin, dafl er
die Exerzitien ,nicht unabhingig von gei-
stesgeschichtlichen und politischen Hinter-
griinden® beurteilt (147); der Text ist ,rei-
cher ... als der Budhstabe ... direkt aus-
drickt” (127); der ,Zusammenhang -der
Zeit* (176) mufB ,auf eine heutige Proble-
matik hin durchsichtig® gemacht werden
(13). J. Solano erhilt auch einen ausdriick-
lichen Verweis, dafl er das gemacht hat,
was Schwager als Programm aufstellt (7657).

Diese Unausgeglichenheit der Methode
zwingt den Autor gelegentlich zu einem
Parforce-Ritt. Man kann nicht Pfiirtners
Thomas-Deutung (Integration der Sinn-
lichkeit) gegen Ignatius (Uberschitzung des
Willens; Unterdriicken der Sinnlichkeit)
stellen (88), ohne den geschichtlichen Hin-
tergrund zu erforschen. Fiir ,Indifferenz”
und ,Agere eontra® sollte man H. Rahner
zu Rate ziehen. (indifferentia war {ibrigens
ein Terminus des Nominalismus, dessen
geistiger Einflufl auf Ignatius grofler war,
als Schwager vermutet; 32). Um dber das
Theorie-Praxis-Problem bei Ignatius zu
forschen, sollte man z. B, lesen, was
D. Mieth vor einigen Jahren an geschicht-
lichen Hintergriinden aufgedeckt hat. Das



Buchbesprechungen

Wort an Rejadella, daf ,Gott der Herr
unsere Scele bewegt und zwingt“, hat
nichts mit psychologischem Zwang zu tun
(158). Man miifite das mystische ,Gott-
Zwingen® studieren und dazu beachten,
was Weischedel in seinen Philosophischen
Grenzgingen schreibt: ,Dafl der Begriff
der Freiheit hichst verworren ist!“

Eine zweite Gruppe von (beliebig zu er-
weiternden) Marginalglossen dringt sich
beim groflherzigen Gebrauch der Sekundir-
literatur auf. Man darf L. Bakker nicht zi-
tieren, ohne sich mit seinen anders klingen-
den Grundthesen auseinanderzusetzen. Man
kann die interessante Bemerkung iiber
»Friihkapitalismus® bei Ignatius nicht mit
Tichle oder Durant untermauern; wenig-
stens A. M. Knoll wire zu erwéhnen. Boba-
dilla als den hellsichtigen Zeitgenossen
hinzustellen, der Ignatius als ,herrischen
Vater“ entlarvt (176; 187), ist Journalistik,
aber keine Geschichtsforschung. Wenn man
schon bei R. Barthes Anleihe macht fur
den Budhtitel (12217%; 1868), sollte man sei-
ne Grundthese beriicksichtigen, die er vor
zwei Jahren in Tel Quel verdffentlichte,
und die Schwager direkt widerspricht.

Nach dem franzgsischen Strukturalisten
Barthes bilden die Exerzitien das ,Modell
eines dramatisierten Diskurses®; nach
Schwager ist der Weg, ,auf dem die Exer-
zitien zum Ziel, zur Begegnung mit Gott
fithren wollen ..., selber kein dialogischer,
sondern ein Weg der Selbst-Reflexion®
(70). Aber man kann das Trosterlebnis nicht
einfachhin als ,Durchbruch zur eigenen
Tiefe* (160; 108) analysieren; es ist mehr.
Sogar die Beweise, die Schwager fiir die
undialogische Struktur der Exerzitien an-
flihrt (,reflectir®, 71, ist keine buddhisti-
sche Innenschaut), beweisen dieses ,Mehr*!
Gerade weil der Partner des ignatianischen
»Dialogs“ ein nur ,vorgestellter Christus*
sein kann (71; das ist nicht ignatianisch,
sondern christlich!), sucht Ignatius empiri-
sche Erweiterungen dieses, vielleicht nur
vorgestellten Dialogs mit Christus; er er-
weitert den ,dramatischen Diskurs® mit
Christus zum ,dramatischen Kirchenver-

240

stindnis“. L. Bakker hat dies zur Geniige
bewiesen,

So ist gerade der Neuansatz, der den
wertvollsten Teil der Arbeit Schwagers
ausmacht, kein Bruch (wie z.B. 116 ff.),
sondern eine ,Erneuerung innerhalb einer
lebenden Tradition“ (ebenfalls Schwager,
188). Weil man allzuleicht den wirklichen
Gott mit dem privaten Gotteshild verwech-
selt (158), weitet sich die Kriterienfrage in
der Gottesbegegnung bis zum Kriterium
wder grofieren Frucht“ (161). Ignatius er-
kennt immer mehr, dafl erst vom Ergeb-
nis her, von den Konsequenzen, vom Tun
des Christen (161), die Sicherheit der per-
sonlichen ,Wahl“ voll gewdhrleistet ist.
»Die ,grofiere Frudit' muf} in einer christ-
lichen Sicht wesentlich einen offenen und
unberechenbaren Charakter haben® (184).

.Groflere Frucht® aber heifit zugleich
Vorrang des Tuns! ,Der Vorrang des
menschlichen Tuns vor dem reflexen Erken-
nen ... ist nur deshalb moglich, weil der
Mensch wesentlich in einer Gemeinschaft
lebt und leben mufl* (185). Und er heiflt
Kirche: ,Der Vorrang der Kirche vor der
individuellen Erfahrung bedeutet aller-
dings zugleich, daf letztlich eine geheim-
nisvolle und unausschépfliche Wirklichkeit
diesen Vorrang hat* (186).

Schade, daf} all diese wertvollen Einsich-
ten nicht eingeordnet sind in die Fille des
dargebotenen Materials. Man hitte diesen
»roten Faden“ ohne iibergrofie Schwierig-
keiten von Anfang an sichtbar machen kon-
nen, in der irgendwie charakterologischen
Biographie (13-57), in der psychologischen
Untersuchung der Exerzitien (58-83. 84—
123) und in der ekklesiologischen Deutung
(127-191). Wer sich aber die Mithe macht,
das Budh durchzuarbeiten, und wer manche
schnelle Behauptung mehr dem Tempera-
ment als der Wissenschaftlichkeit des Vf.
zurechnet, der wird durch alle Kapitel den
Grundgedanken entdecken: Ignatius’ grofie
Leistung war es, seine eigene Innerlichkeit,
seine Mystik, zu 6ffnen zur gréferen Objek-
tivitait des Herrn, der Kirche und letztlich
zu Gott. J. Sudbrack S]





