
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Gnilka, Joachim: Jesus Christus nach 
frühen Zeugnissen des Glaubens (Bi- 
blische Handbibliothek Bd. 3). Mün- 
chen, Kösel-Verlag 1970. 180 S., Ln. 
24,50 DM. 

Diese ungewöhnlich gedankenreiche Studie 
zur neutestamentlichen Christologie reiht 
sich würdig in die schon bekannte Reihe der 
•Biblischen Handbibliothek" ein und wen- 
det sich an ein breiteres, theologisch und 
neutestamentlich interessiertes Publikum. 
Sie betrachtet die Christologie nicht als 
Lehre, •sondern als Lebens-, Glaubens- 
und Existenzvollzug", verfolgt also den 
Prozeß ihrer Entstehung und befaßt sich 
mit den verschiedenen Stadien und Per- 
spektiven ihrer alljährlichen Artikulation. 
•Es ist vielleicht das Anliegen besonders 
jener, denen die Einheit heute am Herzen 
liegt" (17), und das gerade, weil in den 
frühesten Zeiten der Kirche •Einheit und 
Spannung in einem beziehungsreichen 
Wechsel zueinander standen und sich ge- 
genseitig herausforderten" (22). 

Mit Genugtuung vermerkt der Rezensent, 
daß es bei dieser Rückfrage nicht darum 
gehen kann, •Ältestes von weniger Altem 
zu trennen, weil eine chronologische Be- 
stimmung in den meisten Fällen noch pro- 
blematischer ist als der Versuch der Zu- 
weisung in palästinisch-christliche oder hel- 
lenistisch-christliche Räume" (25). Der Vf. 
vermeidet es auch, die neutestamentliche 
Christologie allein mit Hilfe der bekannten 
Jesus-Prädikate zu entwickeln. Er konzen- 
triert sich vielmehr auf die beiden Titel 
•Christus" und •Kyrios" und fragt vor 
allem nach den ältesten Bekenntnissen und 
ihrem •Sitz im Leben", da ja das Spätere 
auf diesen frühen Traditionen aufruht. 

Die Untersuchung führt von so •schlich- 
ten" Formeln wie •Gott hat Jesus von den 
Toten auferweckt" über die Christusbilder 
der alten Passionsgeschichte und der 
Spruchquelle bis zur Markinischen Christo- 
logie. Besondere Beachtung verdienen die 
Überlegungen zur Interpretation des •drit- 

ten Tages", an dem nach den Schriften Je- 
sus auferstand. Nach Ansicht von G. war 
diese Angabe •eine theologische Chiffre, 
ähnlich den vierzig Tagen, die Lukas zwi- 
schen Auferstehung und Himmelfahrt ein- 
setzt" (55). Hervorragend ist ebenso die 
Darstellung der Schwierigkeiten sowohl der 
frühen Gemeinde als auch des heutigen 
Theologen, •das jüdische Messiasbekennt- 
nis zu absorbieren und auf eine christliche 
Ebene zu transformieren" (68). Das Be- 
kenntnis zu Jesus als dem Christus war 
zwar für älteste judenchristliche Gruppen 
das wichtigste, aber es war eigenständig 
und neu. 

Natürlich bleibt der Versuch einer Rück- 
frage zum historischen Jesus selber, wie es 
dem exegetischen Trend unserer Zeit ent- 
spricht, nicht ausgeklammert. G. gibt dem 
letzten Kapitel sogar die provozierende 
Überschrift: Die •Christologie" Jesu von 
Nazareth. Aber er läßt klar werden, daß 
es richtiger ist, •die Sache, um die es Je- 
sus ging und die an ihn gebunden ist, aus 
den Überlieferungen herauszuschälen, statt 
nach diristologischen Titulaturen und auf 
dem Weg über sie zurückzufragen" (170). 
So bleibt der allgemeine Eindruck einer 
sensiblen Einführung in die verschiedenen 
Weisen des neutestamentlichen Christus- 
glaubens bis zum guten Schluß erhalten. 

F. J. Steinmetz SJ 

Thüsing, Wilhelm: Die Johannesbriefe 
(Geistliche Schriftlesung, Band 22). 
Düsseldorf, Patmos-Verlag 1970. 223 
Seiten, Ln. DM 11,80. 

Unter dem Titel •Johannesbriefe" sind drei 
urchristliche Schriften zusammengefaßt, die 
aller Wahrscheinlichkeit nach von demsel- 
ben Verfasser stammen. Den ersten, länge- 
ren Brief darf man zu den theologischen 
und geistlichen Höhepunkten des Neuen 
Testamentes rechnen. Aber seine eigentüm- 
lich meditative, ja abstrakte Art bildete für 
viele ein großes Hindernis, tiefer in seine 
Gedanken  und   Strukturen   einzudringen. 



Buchbesprechungen 234 

Dem möchte vorliegende Auslegung abhel- 
fen. 

Sie verdankt zwar viele Anregungen 
dem Studium des bekannten Herderschen 
Kommentars von R. Schnackenburg, unter- 
scheidet sich aber in manchen Positionen 
von diesem und will ausdrücklich der geist- 
lichen Lesung und der Meditation dienen. 
Zunächst ist jedoch die außerordentlich 
sorgfältige Exegese des Vf., der durch eine 
umfangreiche Arbeit über das Johannes- 
evangelium (•Die Erhöhung und Verherrli- 
chung Jesu") auch für diesen Kommentar 
bestens vorbereitet war, und die umsichtige 
Gliederung des verschlungenen Textes her- 
vorzuheben. Die manchen Kommentaren 
vorzuwerfende Enttäuschung in schwierigen 
Detail-Fragen ist hier nicht zu befürchten 
(beispielhaft etwa die Ausführungen über 
das Kommen Christi •mittels Wasser und 
Blut" nach 1 Jo 5, 6). Selbst die extreme 
Ansicht von E. Käsemann, wonach der Vf. 
der Johannesbriefe ein von der kirchlichen 
Autorität •exkommunizierter Presbyter" 
wäre, wird von Th. hinreichend gewürdigt. 

Die Auslegung geht von der Überzeu- 
gung aus, •daß die Gedanken dieses Brie- 
fes für viele heutige Menschen wohl nur 
dann für die Meditation fruchtbar werden 
können, wenn sie die Gedankenfolge über- 
schauen" (15). Mehr als bei den anderen 
Bänden der Reihe wird der Leser an der 
Argumentation des Exegeten beteiligt. Das 
setzt natürlich den Wunsch voraus, wirk- 
lich tiefer in die Glaubenswelt des •Alten" 
einzudringen. Der Vf. bietet auch einige 
direkte Hinweise für die Meditation, zu- 
weilen sogar auf anregende profane Lite- 
ratur - was sonst in der Exegese leider zu 
wenig geschieht. Das wäre wohl die Me- 
thode, auf die man in einer modernen 
Auslegung der Bibel noch um einige Grade 
mehr voraufgreifen müßte, soll das nach- 
lassende Interesse an der Schrift nicht noch 
weiter schwinden. Das Zeitalter des Histo- 
rismus dürfte auch in der Bibelwissenschaft 
zu Ende gehen. F. J. Steinmetz SJ 

Die Zeit Jesu. Festschrift für Heinrich 
Schlier (Hrsg. G. Bornkamm - K. Rah- 
ner). Freiburg-Basel-Wien, Herder 
1970. 336 S., Ln. 52- DM. 
Eine stattliche Zahl von Monographien und 
Aufsätzen zur Geschichte der neutestament- 
lidien und altchristlichen Theologie (dar- 

unter etliche Arbeiten in dieser Zeitschrift), 
sowie Kommentare zum Galater- und Ephe- 
serbrief haben H. Schlier weit über die 
Grenzen Deutschlands hinaus bekannt ge- 
macht. Die vorliegende, zu seinem 70. Ge- 
burtstag erschienene Festschrift möchte als 
•Ausdruck eines gemeinsamen Dankes" be- 
kannter evangelischer und katholischer Exe- 
geten (als Schüler R. Bultmanns ist Schlier 
1953 zur katholischen Kirche konvertiert), 
Dogmatiker und Religionsphilosophen ver- 
standen werden. Ihr Titel •Die Zeit Jesu" 
ist offensichtlich auf seine bekannte, in drei 
Bänden vorliegende Auf satzsammlung •Die 
Zeit der Kirche" bezogen, will jedoch kei- 
neswegs besagen, daß sich die Beiträge nur 
auf die Probleme des •historischen" Jesus 
beschränken. Im Gegenteil: sie verstehen 
die •Zeit" Jesu als die Zukunft Gottes, die 
in Jesu Geschichte erschlossen wurde. Leider 
müssen wir uns hier mit einigen Kostproben 
begnügen. 

Mit •Bemerkungen zur Bedeutung der 
Geschichte Jesu für die Katholische Dogma- 
tik" stößt K. Rahner ins Zentrum der Pro- 
blematik vor. Er geht davon aus, daß die 
genauere Frage, •wie sich dogmatische 
Theologie und Fundamentaltheologie, 
Glaube und glaubensbegründende geschicht- 
liche Erfahrung genau zueinander verhal- 
ten", noch weitgehend offen sei und meint, 
man solle neu bedenken, •ob man die chri- 
stologischen Aussagen über Jesus selber 
allein aus dem fundamentaltheologisch be- 
gründeten Glauben an die Auferstehung" 
entwickeln könne. 

Der Freiburger Religionsphilosoph B. 
Weite reflektiert über die Unterschiede, die 
die Wahrheit des Glaubens von der Wahr- 
heit des Wissens absondern. Seine These 
lautet: Die Wahrheit des Glaubens hat den 
Charakter des Ereignisses, des Un-vergeß- 
lichen, und ist schließlich wirkende und den 
Menschen verändernde Wahrheit, wobei 
freilich die Frage nach der Wahrheit der 
Christenheit als Stachel des Gewissens zu- 
rückbleibt. 

Dementsprechend sucht J. Ratzinger •den 
bleibenden Maßstab der Pneumatologie für 
die Kirche aller Zeiten" zu charakterisieren 
und sieht ihn im Kreuz als dem eigent- 
lichen •Scheidezeichen zwischen Geist und 
Ungeist". Pneumatologie könne christlich 
nur als Christologie bestehen. •Das Krite- 



Buchbesprechungen 235 

rium des echten Charismas ist das Kreuz, 
das Sich-Zerreißenlassen zwischen dem Auf- 
trag und dem Ort seiner Erfüllung um des 
Auftrags willen." 

Audi der evangelische Exeget G. Born- 
kamm hebt in seiner Auslegung der Binde- 
und Lösegewalt in der Kirche des Matthäus 
die Fürsorge für den irrenden Bruder und 
die Vergebungsbereitschaft ohne Grenzen 
hervor. Dennoch weiß sich die in Mt 18 
artikulierende Gemeinde auf die durch Pe- 
trus verbürgte Lehre Jesu begründet und 
zur Disziplin bevollmächtigt und verpflich- 
tet. Der Sukzessionsgedanke bleibt ausge- 
klammert. 

Weniger hilfreich scheint mir die Analyse 
einer gnostischen Apologie des Auferste- 
hungsglaubens von H. G. Gaffron, da sie 
lediglich auf Brüche und Sprünge in der 
Argumentation des Autors aufmerksam 
macht, die äußerst diffizile Frage nach der 
Vieldeutigkeit der Sprache, über die Schlier 
Entscheidendes gesagt hat, nicht radikal ge- 

nug stellt. Demgegenüber dürfte die Kritik 
von K. Kubina (einer Tochter Schliers) am 
Katechismus von Isolotto überzeugender ge- 
lungen sein. Mit ihrem Beitrag greift übri- 
gens die Festschrift ganz konkret in den 
Alltag der Katechese von heute ein. 

Berücksichtigt man noch die übrigen (ins- 
gesamt 18) durchweg lesenswerten Beiträge 
des umfangreichen thematischen Spektrums, 
gewinnt man den Eindruck, daß die glück- 
liche Verbindung von philosophischem Den- 
ken und exegetischer Erudition, die bei 
Schlier fasziniert, ein gutes Echo gefunden 
hat. Zu bedauern bleibt (abgesehen von 
formalen Wünschen), daß ein Hinterfragen 
der Texte im Sinne heutiger Linguistik und 
Hermeneutik (etwa im Anschluß an Gütt- 
gemanns offene Fragen zur Formgeschichte) 
zu kurz kommt. Die geistreichen Anmer- 
kungen Gadamers zu einem Gedicht von P. 
Celan vermögen nicht darüber hinwegzu- 
trösten. 

F. ]. Steinmetz SJ 

Geistliches Leben 

Hayen, Andre SJ: L'obeissance dans 
l'Eglise, aujourd'hui (Coll. Museum 
Lessianum). Paris - Bruxelles, Desclee 
de Brouwer, 1969. 183. S. 

Wer mit den alten Vorstellungen von 
Autorität und Gehorsam in Kirche und Or- 
den groß geworden ist, muß sich heute im 
Zeitalter der Kontestation (auch in der 
Kirche) etwas ratlos vorkommen. Der Vf., 
ein Jesuit, bekannt als Philosoph und 
Theologe, der nach eigenem Bekenntnis 
selber lange Zeit die alte Gehorsamsauf- 
fassung des hl. Ignatius von Loyola (oder 
was man für diese hielt) geteilt hat, setzt 
sich hier, unsicher geworden, auf eine sehr 
persönliche Weise mit der heutigen Pro- 
blematik des Gehorsams in der Kirche 
theologisch auseinander. Ausdrücklich be- 
tont er, daß er nicht die Gehorsamstheo- 
logie der Kirche darstellen wolle, daß er 
überhaupt keine endgültigen Antworten 
geben wolle. Er möchte nichts anderes als 
fragen, Untersuchungen anstellen, ein 
Selbstgespräch oder auch einen (allerdings 

anspruchsvollen) Dialog über den theolo- 
gischen Sinn des Gehorsams in der Kirche 
heute halten. In seinen Gedankengängen 
ist er stark von Thomas von Aquin, Igna- 
tius von Loyola, Theresia von Lisieux und 
Maurice Blondel beeinflußt. 

Der erste Teil des Büchleins enthält 
theologische Untersuchungen über den Ge- 
horsam Jesu, der zweite Teil behandelt 
unseren Gehorsam gegenüber der Kirche, 
verstanden als Vollendung des Gehorsams 
Jesu. Der Vf. bietet tiefsinnige Analysen 
des Gesetzes und der Autorität. Die Priori- 
tät der Freiheit gegenüber dem Gehorsam 
wird herausgestellt. Gehorsam steht im 
Dienst der Gemeinschaft. Die bisherige 
Sicht des Obern als des Stellvertreters 
Gottes ist zu ergänzen durch die Funktion 
des Obern als eines Instrumentes und Ka- 
talysators der Gemeinschaft. Zum Bild der 
Pyramide (alles geht von oben aus) muß 
das Bild der Kugel hinzukommen (Gott ist 
allen gleich nahe). 

Das Büchlein ist sehr persönlich und enga- 
giert geschrieben. Es regt zum Nachdenken, 



Buchbesprechungen 236 

bisweilen auch zum Widerspruch an. Ob 
die Aufzählung der Akte des Obern (seg- 
nen, Erlaubnisse erteilen, strafen, tadeln, 
Vorhaltungen anhören) vollständig ist? 
Die klare Abgrenzung des Obern (als 
•prince") vom Pater spiritualis (Staretz) 
ließe wohl noch weitere Diskussion zu. 
Vielleicht wird mancher bedauern, daß 
dem hl. Thomas ein so großer, dem Zwei- 
ten Vatikanischen Konzil ein so kleiner 
Raum vorbehalten ist. Wer mit metaphy- 
sischen Gedankengängen vertraut ist, wird 
das Buch mit Gewinn lesen.     G. Switek SJ 

Zink, Jörg: Wie wir beten können. 
Stuttgart. Berlin, Kreuz-Verlag 1970. 
284 S.,Ln., DM 12,80. 
Ein Buch, das in kürzester Zeit eine un- 
wahrscheinlich hohe Auflage erlebt, muß 
zweifelsohne auf ein großes Interesse sto- 
ßen. Das ist um so bemerkenswerter, als es 
sich nicht um etwas Aufsehenerregendes, 
nicht einmal um etwas unbedingt Neues 
handelt, sondern sogar um etwas, das dem 
Zeittrend auf den ersten Blick gar nicht 
zu entsprechen scheint. Sind die gläubigen 
Christen doch nicht so selten, wie es nach 
allem, was man hört und liest, den An- 
schein haben könnte? Für eines jedenfalls 
legt dieses Buch Zeugnis ab, für das große 
Verlangen vieler Menschen nach einer Le- 
benshilfe aus dem Glauben, nach Nahrung 

und Licht in den Anforderungen und der 
Ratlosigkeit unserer Zeit. Hier scheint mir 
tatsächlich die Anziehungskraft und Stärke 
des Buches zu liegen. Es bietet keine hohe 
Theologie des Gebetes, erörtert nicht die 
moderne Problematik des Gebetes als 
eines Sprechens mit Gott, sondern führt in 
einer Weise in das praktische Beten, oder 
besser: in eine alles menschliche Geschehen 
umfassende Gebetshaltung und -Übung ein, 
daß man unwillkürlich und verlockend die 
erhellende und umwandelnde Macht des 
Gebetes verspürt. Schritt für Schritt geht 
der Vf. dabei voran: von den einfachen 
Akten des Schweigens, der Sammlung, der 
Wahrnehmung, des Hörens und Sehens 
über die Konfrontierung mit der bunten 
Vielfalt des menschlichen Alltags, seinen 
hellen und dunklen Stunden, bis zu jener 
vertrauensvollen Geborgenheit in Gott, die 
nur noch rühmen und danken kann. Auf 
diesem Weg wechseln Meditationen voll 
tiefer Lebensweisheit mit formulierten Ge- 
beten, in einer Sprache, die jeder unmit- 
telbar versteht und nachvollzieht. Das mei- 
ste stammt vom Vf. selbst; es kommen aber 
auch andere Autoren zu Wort, Christen 
der verschiedenen Bekenntnisse und Nicht- 
Christen. Ein ökumenisches Buch, das aus 
menschlicher und christlicher Erfahrung 
kommt und in das Leben hineinspricht, der 
Lebenserfüllung dienen will.      F. Wulf SJ 

Exerzitien 

S. Ignatius de Loyola: Exercitia Spiri- 
tualia. Textuum antiquissimorum nova 
editio. Lexicon textus hispani. Opus 
inchoavit Iosephus Calveras S. I., ab- 
solvit Candidus de Dalmases SJ (Mo- 
numenta Historica Societatis Iesu, vol. 
100). Romae, Institutum Historicum 
Societatis Iesu, 1969. XLVII, 801 S., 
brosch. Lit. 11.500. 
Vor genau fünfzig Jahren hat A. Codina 
die Exercitia Spiritualia saneti Ignatii de 
Loyola et eorum Directoria (Mon. Hist. S. 
I., vol 57) herausgegeben, ein Werk, das 
allen weiteren kritischen Untersuchungen 
über die Exerzitien als Fundament gedient 
hat. Aber die Forschung hat inzwischen auch 

auf diesem Gebiet beträchtliche Fortschritte 
gemacht. Neue Manuskripte sind aufgefun- 
den, historisch umstrittene Fragen sind ge- 
klärt worden. So erwies sich eine Neuauf- 
lage als notwendig. 

Diese gibt zunächst in einer Introductio 
generalis eine kurze Synthese der sicheren 
Forschungsergebnisse hinsichtlich der Ent- 
stehung und der Quellen des Exerzitien- 
buches. Bei den Texten unterscheidet der 
Herausgeber zwischen den sog. Textus 
areketypi, die das Exerzitienbuch vollstän- 
dig (nach dem jeweiligen Entwicklungs- 
stand), aber ohne Erweiterungen enthalten, 
und den sog. Textus aecommodati, bei de- 
nen es sich um Anpassungen an bestimmte 
Gruppen von Exerzitanden handelt, was 



Buchbesprechungen 237 

entweder Kürzungen im Text oder erwei- 
ternde Glossen zur Folge hat. Die erste 
Gruppe wird gebildet von vier Texten, die 
in vier Kolumnen jeweils nebeneinander 
abgedruckt sind. Da ist zunächst das Auto- 
graph, der spanische •Urtext", der 1544 
zwar nicht von Ignatius selber, sondern von 
B. Ferräo geschrieben ist, aber etliche Ver- 
besserungen von der Hand des Heiligen 
enthält. Da diese nicht alle aus derselben 
Zeit stammen, wird deutlich, wie Ignatius 
bis zur offiziellen Approbation der Exer- 
zitien ständig bemüht war, seinen Gedan- 
ken klarer zu formulieren. Durch den Ver- 
gleich mit mehreren inzwischen aufgefun- 
denen Manuskripten des Autographs ist nun 
ein kritischer Text hergestellt. Der zweite 
und dritte Text stellt die erste lateinische 
Obersetzung der Exerzitien, die Versio 
prima dar, deren erste Redaktion vermut- 
lich zum großen Teil von Ignatius selber 
stammt, 1541 von J. B. Viola niederge- 
schrieben und von A. Salmeron mit Korrek- 
turen versehen wurde. Dieser verbesserte 
Text bildete die Grundlage der zweiten 
Redaktion von 1547 und wurde des weite- 
ren von J. de Polanco korrigiert. Der vierte 
Text ist die Versio Vulgata, 1546-1547 von 
A. des Freux fertiggestellt, vermutlich nach 
dem Autograph oder einem ähnlichen Text, 
aber unter Berücksichtigung der Versio 
prima. Der Text der Vulgata erhielt 1548 
die kirchliche Approbation und wurde so 
zum offiziellen Text, an den auch Ignatius 
sich stets hielt. Die erste Auflage der Exer- 
citia hatte noch die Versio litteralis des 
J. Roothaan aus dem 19. Jahrhundert ent- 
halten, doch da dieser mehr praktische als 
kritische Bedeutung zukam, ist sie in der 
Neuauflage weggelassen worden. In diese 
Gruppe gehört schließlich noch eine italie- 
nische Übersetzung der Exerzitien nach der 
Vulgata, 1555 (also noch zu Lebzeiten des 
Ignatius) von J. B. Peruschi verfaßt, die im 
Anhang abgedruckt ist. 

Unter den •angepaßten Texten" ist der 
älteste der etwa 1535 von dem englischen 
Priester Helyar nach Exerzitien bei P. Fa- 
ber in Paris niedergeschriebene. Ebenfalls 
auf P. Faber geht der Textus Coloniensis 
zurück, der den Kartäusern von Köln über- 
lassen worden war, nachdem sie 1543 oder 
1544 bei P. Faber die Geistlichen Übungen 
gemacht hatten. Der Text selbst stammt 
aber vermutlich schon aus dem Jahr 1538. 

Eine Art Kommentar zu den Exerzitien 
stellen die Exercitia Magistri loannis dar, 
die zwischen 1539 und 1541 nicht von J. de 
Polanco, sondern von J. Codure verfaßt 
worden sind. Wiederum von P. Faber 
stammt der Textus Martinensis, der in das 
Jahr 1543 gehört und eine gewisse Ähnlich- 
keit mit der Versio Vulgata aufweist. Mit 
zwei weiteren Texten, einer in Valladolid 
aufgefundenen unvollständigen spanischen 
Abschrift der Exerzitien und einem Kom- 
mentar zur Electio, wahrscheinlich von 
Pedro und Francisco Ortiz aus den Jahren 
1541-1545, schließt diese Gruppe. 

Die Bedeutung dieser Neuauflage liegt 
einmal darin, daß nun ein verbesserter kri- 
tischer Text sowohl für das spanische Auto- 
graph wie für die beiden lateinischen Über- 
setzungen vorliegt. Vor allem aber sind nun 
alle bisher bekannten Zwischenstufen des 
werdenden Exerzitientextes veröffentlicht, 
wodurch sowohl die Textentwicklung wie 
der Textsinn klarer hervortreten. 

In der fortlaufenden Numerierung wurde 
leider die Nummer 365 vergessen. 

G. Switek S] 

Bakker, Leo: Freiheit und Erfahrung. 
Redaktionsgeschichtliche Untersuchun- 
gen über die Unterscheidung der Gei- 
ster bei Ignatius von Loyola (Studien 
zur Theologie des geistlichen Lebens. 
Bd. III). Würzburg, Echter Verlag 1970. 
397 S., Snolin. 38,- DM. 
An dem Buch - eine intensive Überarbei- 
tung einer römischen Doktor-These - über- 
rascht zuerst die flüssige Sprache, die sich 
trotz der übergroßen Akribie und der ver- 
schlungenen Gedankengänge bis zur dra- 
stisch-packenden Anschaulichkeit steigert. 
Konsequenter und sorgfältiger, als es A. de 
Vogüe für die Benediktusregel tat, werden 
die ignatianischen Exerzitien mit redak- 
tionsgeschichtlichen Methoden untersucht. 
Mit anderen Worten: Der Text wird den 
biographischen Daten des Ignatiuslebens 
konfrontiert und innerhalb dieser Grund- 
spannung geschehen unzählige andere Ver- 
gleiche: zwischen verschiedenen Redaktio- 
nen des Textes; mit anderen ignatianischen 
Äußerungen; mit zeitgenössischen Geistes- 
strömungen (die Inquisition ist z. B. eine 
Art •Anti-Quelle", gegen die sich Ignatius 
absichert); mit der Tradition. B. entdeckt 



Buchbesprechungen 238 

Einflüsse und macht sie für die Interpreta- 
tion fruchtbar: Bernhard v. Clairvaux, 
Thomas von Aquin, Dionysius Carthusia- 
nus. Er kann Überlappungen der verschie- 
denen Erfahrungen und Theologoumena ab- 
heben. Begriffsgeschichtliche Analysen ent- 
wirren die Textgeschichte: Causa, Anima, 
Geist. Die •Engel" sind z.B. nur zufälliger- 
weise in den Text hineingerutscht. 

Den roten Faden bildet das Ringen des 
Ignatius um die Ausdeutung seiner Urer- 
fahrung - dabei werden viele Entwick- 
lungslinien sichtbar: •Von Armut zu evan- 
gelischer Vollkommenheit... und von da 
zum Gehorsam"; bei der •Bestimmung des 
Wahlobjekts"; vom •Auserwähltwerden" 
zum Erwählen dessen, •wozu Gott uns er- 
wählt hat"; vom Aufzeichnen der Eigener- 
fahrung zum Leitfaden für Exerzitienleiter. 

Zum Wesen solcher Redaktionsgeschichte 
gehören Randunschärfen. Nicht alle Mo- 
saiksteinchen von Forscherfleiß, scharfer 
Beobachtung und intelligenter Kombination 
passen gleich gut. Man möchte die von 
Ignatius gerade zu Manresa eifrig gelesene 
Devotions- und Predigtliteratur noch ge- 
nauer kennen. Im Ps. Tauler-Traktat •Von 
geistlicher Armuth", der deutschen Bene- 
diktinerkreisen durch Bernhard Wagging 
bekannt war, finden sich überraschende Pa- 
rallelen zur •Geisterunterscheidung". Auch 
ignatianische Mystik ereignet sich in der 
zeitgenössischen Topik (vgl. Angela de Fo- 
ligno oder Bernardin von Siena). Manch- 
mal werden Subtilität und Formalismus 
der Analysen überzogen: z. B. das Hantie- 
ren mit den •drei Wegen" (161-167; aber 
dagegen 248: •Anfänger ist ein eigentüm- 
lich dynamischer Begriff"). Einige Psycho- 
logisierungen bleiben arg hypothetisch 
(z.B. 113). 

Aber das Gesamtbild überzeugt. Schlüs- 
sel zu den Exerzitien ist der •Trost". Ge- 
funden wird er •vor allem beim Betrach- 
ten seiner (Jesu) Person und der Mysterien 
seines Lebens ... Dieser Trost ist der Ruf, 
der von seinem Leben ausgeht ... Die Al- 
ternative Wahl oder Einigung oder Dis- 
position {oder Besinnung) ist falsch; die 
Trias gehört zusammen." Subjektiv, von 
innen her, erfahrungsgemäß wird gewiß, 
was von außen, von der Botschaft Jesu auf 
den Menschen zukommt. Gnadentheologisch 
ist es ein •vollkommenes Sichdurchdringen 
von eigenem Bemühen und göttlicher Gna- 

de". Ironie der Geschichte, daß gerade die 
Jesuiten im Gnadenstreit diese Urintention 
ins Gegenteil verkehrten! 

Ausgangspunkt dieser Erfahrungstheo- 
logie ist die Mystik des Ignatius. K. Rah- 
ner wird korrigiert; er schrieb •auf exege- 
tisch krummen Zeilen theologisch gerade". 
•Nicht in der Feststellung der Abwesen- 
heit einer vorausgehenden Ursache muß das 
tiefste Kriterium für seine unerschütter- 
liche Sicherheit gelegen sein", sondern •in 
dieser Gotteserfahrung" selbst. Eine er- 
neute Untersuchung der häresiegeschicht- 
lichen Hintergründe des •sine causa" (•sine 
medio"; vgl. 187) würde weiteres Licht auf 
Ignatius werfen. Gerade in Paris (Marga- 
rita Porete, Johannes von Ripa, Kanzler 
Gerson gegen Ruusbroec) war die Diskus- 
sion um die direkte Gottesbegegnung leben- 
dig. Aber grundlegend ist für Ignatius: 
sein Trost ist durch und durch dialogisch. 
•In der Bewegung (der Geisterfahrung) 
selber oder besser im Bewegt-werden muß 
Ignatius erfahren haben, wer ihn bewegte." 

Nun gibt es eine überraschende Diskre- 
panz: In den Exerzitien wird der Trost 
•nachdrücklich als Kriterium betont", im 
Leben des Ignatius hat er •aber nur eine 
relative Bedeutung". Und auch im Entste- 
hen der Exerzitien läßt sich eine immer 
größere Rolle der •menschlichen Mittel und 
verstandesmäßigen Überlegungen" fest- 
stellen. Ignatius erfuhr an sich und anderen, 
wie brüchig ein Gebäude ist, das nur auf 
Trosterfahrung aufbaut. Hier trennt sich 
sein Weg von dem der Alumbrados. Seine 
Grunderfahrung vom Cardoner gab ihm 
die Sicherheit der Berufung nach Jerusa- 
lem - aber gerade das erwies sich als Irr- 
tum. Immer deutlicher wurde ihm, daß 
zwischen dem eigentlichen Trost und des- 
sen Rezeption in der Mentalität des Ge- 
trösteten zu unterscheiden sei; die Exerzi- 
tien warnen vor dieser Nachzeit. •Hat nicht 
jedes Erlebnis, wie erhaben es auch sei, 
auch eine kontingente, zeit- und ortsgebun- 
dene Komponente? Müssen wir deshalb 
nicht sagen, keine Entscheidung, auch nicht 
jene, die in der ersten Zeit der Wahl ge- 
fällt wird, sei absolut bis in alle Einzelhei- 
ten?" Ignatius entwickelt deshalb weitere 
Entscheidungskriterien: Rationale Über- 
prüfung, Gespräch, Messen an der Tradi- 
tion und besonders Konfrontation mit der 
kirchlichen Autorität. 



Buchbesprechungen 239 

Grundgelegt ist diese Ausweitung der 
mystischen Erfahrung zur menschlichen und 
oft recht •jesuitisch-klugen" Kriterien- 
Suche darin, daß die Urerfahrung in 
menschliche Vorgegebenheiten hineinge- 
bunden ist. Begründet aber wird sie durch 
die Außenorientierung dieser Grunderfah- 
rung: •Der auferstandene Herr ist für 
Ignatius der, der tröstet". Die eigene see- 
lische Hochstimmung (Trost) ist nur in dia- 
logischer Offenheit zum Herrn gültig. Es 
war das Lebensproblem des Ignatius, diese 
beiden Sicherheiten (Innenerfahrung und 
von außen kommende Offenbarung) auf 
einen Nenner zu bringen. •Es ist ja", 
schreibt er, •der gleiche Geist, der die Kir- 
che und den einzelnen lenkt und leitet." 

Die Innenerfahrung überwältigte Igna- 
tius in Manresa; die zweite, dialogische 
Sicherheit seiner Mystik (gibt es eine un- 
dialogische christliche Mystik?) führt ihn 
wie von selbst zur Kirche. •Am Widerstreit 
zwischen dem, was Ignatius in Manresa 
meinte erfahren zu haben, und dem, was 
der Befehl des Guardians und des Provin- 
zials der Franziskaner in Jerusalem bei 
ihm auslösten, kristallisierte sich das reflexe 
Erfassen der Bedeutung der kirchlichen 
Autorität". Hugo Rahner hat also gegen 
Spätere recht, wenn er die Wurzel des 
Kirchenbewußtseins in Manresa suchte. In 
dem •reinen Mystiker" war von Anfang an 
der •Mann der Kirche", der •Mann der 
menschlichen Mittel" angelegt. 

Ignatius ist die Theoretisierung seiner 
Lebenserfahrung nicht restlos gelungen. 
Kann sie überhaupt jemals restlos glücken? 
Seine Exerzitien aber sind eine Einweisung 
in diese Erfahrung; gerade ihre ungelenke 
Form weist den Exerzitanden zurück auf 
seine eigene persönliche Konfrontation mit 
dem Herrn, auf die •Existentialisierung 
die •Dramatisierung der Mysteria" Jesu 
in seinem eigenen Leben (H. Rahner). 

Noch ein letzter Hinweis: Die Subtilität 
der Untersuchungen kann den Blick zur 
eigentlichen These des Buches versperren. 
Deshalb sollte man mit dem letzten, syn- 
thetischen Kapitel über den •Geist" anfan- 
gen. Mit •Geist" nämlich, in seiner viel- 
schichtigen, dynamischen Bedeutung, meint 
die Hl. Schrift dasjenige, was Ignatius durch 
seine •geistlichen Übungen" aktualisieren 
möchte. /. Sudbrack SJ 

Schwager, Raymund: Das dramatische 
Kirchenverständnis bei Ignatius von 
Loyola. Historisch-pastoraltheologische 
Studie über die Stellung der Kirche in 
den Exerzitien und im Leben des Igna- 
tius. Zürich-Einsiedeln-Köln, Benzi- 
ger-Verlag 1970. 199 S., kart. 19,80 
DM. 
Die Fribourger These (Prof. A. Müller) 
fasziniert durch ihre Brillanz und durch 
die übersprudelnde Fülle von Aspekten. 
Wenn es stimmt, daß die Antwort wiegt, 
die den Fragehorizont erweitert und nicht 
einengt, dann hat Schwager eine gewichtige 
Antwort auf die Frage nach den heutigen 
Exerzitien gegeben. 

Aber oft sucht man in dem ausgeschütte- 
ten Zettelkatalog mühsam den roten Fa- 
den; Aggressionen regen sich im Leser. Be- 
tont wird z. B., daß •der Text des Exer- 
zitienbüchleins so gelesen (wird), wie er 
heute von einem Exerzitanden ohne allzu 
lange Erklärungen gelesen und verstanden 
werden kann" (12; 581). Abgesehen davon, 
daß Ignatius den Text nicht für den Exer- 
zitanden schrieb (Nr. 11), besteht die Stärke 
der Arbeit Schwagers gerade darin, daß er 
die Exerzitien •nicht unabhängig von gei- 
stesgeschichtlichen und politischen Hinter- 
gründen" beurteilt (147); der Text ist •rei- 
cher ... als der Buchstabe ... direkt aus- 
drückt" (127); der •Zusammenhang der 
Zeit" (176) muß •auf eine heutige Proble- 
matik hin durchsichtig" gemacht werden 
(13). J. Solano erhält auch einen ausdrück- 
lichen Verweis, daß er das gemacht hat, 
was Schwager als Programm aufstellt (7687). 

Diese Unausgeglichenheit der Methode 
zwingt den Autor gelegentlich zu einem 
Parforce-Ritt. Man kann nicht Pfürtners 
Thomas-Deutung (Integration der Sinn- 
lichkeit) gegen Ignatius (Überschätzung des 
Willens; Unterdrücken der Sinnlichkeit) 
stellen (88), ohne den geschichtlichen Hin- 
tergrund zu erforschen. Für •Indifferenz" 
und •Agere contra" sollte man H. Rahner 
zu Rate ziehen, (indiff erentia war übrigens 
ein Terminus des Nominalismus, dessen 
geistiger Einfluß auf Ignatius größer war, 
als Schwager vermutet; 32). Um über das 
Theorie-Praxis-Problem bei Ignatius zu 
forschen, sollte man z. B. lesen, was 
D. Mieth vor einigen Jahren an geschicht- 
lichen Hintergründen aufgedeckt hat. Das 



Buchbesprechungen 240 

Wort an Rejadella, daß •Gott der Herr 
unsere Seele bewegt und zwingt", hat 
nichts mit psychologischem Zwang zu tun 
(158). Man müßte das mystische •Gott- 
Zwingen" studieren und dazu beachten, 
was Weischedel in seinen Philosophischen 
Grenzgängen schreibt: •Daß der Begriff 
der Freiheit höchst verworren ist!" 

Eine zweite Gruppe von (beliebig zu er- 
weiternden) Marginalglossen drängt sich 
beim großherzigen Gebrauch der Sekundär- 
literatur auf. Man darf L. Bakker nicht zi- 
tieren, ohne sich mit seinen anders klingen- 
den Grundthesen auseinanderzusetzen. Man 
kann die interessante Bemerkung über 
•Frühkapitalismus" bei Ignatius nicht mit 
Tüchle oder Durant untermauern; wenig- 
stens A. M. Knoll wäre zu erwähnen. Boba- 
dilla als den hellsichtigen Zeitgenossen 
hinzustellen, der Ignatius als •herrischen 
Vater" entlarvt (176; 187), ist Journalistik, 
aber keine Geschichtsforschung. Wenn man 
schon bei R. Barthes Anleihe macht für 
den Buchtitel (122"»; 18618), sollte man sei- 
ne Grundthese berücksichtigen, die er vor 
zwei Jahren in Tel Quel veröffentlichte, 
und die Schwager direkt widerspricht. 

Nach dem französischen Strukturalisten 
Barthes bilden die Exerzitien das •Modell 
eines dramatisierten Diskurses"; nach 
Schwager ist der Weg, •auf dem die Exer- 
zitien zum Ziel, zur Begegnung mit Gott 
führen wollen ..., selber kein dialogischer, 
sondern ein Weg der Selbst-Reflexion" 
(70). Aber man kann das Trosterlebnis nicht 
einfachhin als •Durchbruch zur eigenen 
Tiefe" (160; 108) analysieren; es ist mehr. 
Sogar die Beweise, die Schwager für die 
undialogische Struktur der Exerzitien an- 
führt (•reflectir", 71, ist keine buddhisti- 
sche Innenschau!), beweisen dieses •Mehr"! 
Gerade weil der Partner des ignatianischen 
•Dialogs" ein nur •vorgestellter Christus" 
sein kann (71; das ist nicht ignatianisdi, 
sondern christlich!), sucht Ignatius empiri- 
sche Erweiterungen dieses, vielleicht nur 
vorgestellten Dialogs mit Christus; er er- 
weitert den •dramatischen Diskurs" mit 
Christus   zum   •dramatischen  Kirchenver- 

ständnis". L. Bakker hat dies zur Genüge 
bewiesen. 

So ist gerade der Neuansatz, der den 
wertvollsten Teil der Arbeit Schwagers 
ausmacht, kein Bruch (wie z.B. 116 ff.), 
sondern eine •Erneuerung innerhalb einer 
lebenden Tradition" (ebenfalls Schwager, 
188). Weil man allzuleicht den wirklichen 
Gott mit dem privaten Gottesbild verwech- 
selt (158), weitet sich die Kriterienfrage in 
der Gottesbegegnung bis zum Kriterium 
•der größeren Frucht" (161). Ignatius er- 
kennt immer mehr, daß erst vom Ergeb- 
nis her, von den Konsequenzen, vom Tun 
des Christen (161), die Sicherheit der per- 
sönlichen •Wahl" voll gewährleistet ist. 
•Die ,größere Frucht' muß in einer christ- 
lichen Sicht wesentlich einen offenen und 
unberechenbaren Charakter haben"  (184). 

•Größere Frucht" aber heißt zugleich 
Vorrang des Tuns! •Der Vorrang des 
menschlichen Tuns vor dem reflexen Erken- 
nen ... ist nur deshalb möglich, weil der 
Mensch wesentlich in einer Gemeinschaft 
lebt und leben muß" (185). Und er heißt 
Kirche: •Der Vorrang der Kirche vor der 
individuellen Erfahrung bedeutet aller- 
dings zugleich, daß letztlich eine geheim- 
nisvolle und unausschöpfliche Wirklichkeit 
diesen Vorrang hat" (186). 

Schade, daß all diese wertvollen Einsich- 
ten nicht eingeordnet sind in die Fülle des 
dargebotenen Materials. Man hätte diesen 
•roten Faden" ohne übergroße Schwierig- 
keiten von Anfang an sichtbar machen kön- 
nen, in der irgendwie charakterologischen 
Biographie (13-57), in der psychologischen 
Untersuchung der Exerzitien (58-83. 84- 
123) und in der ekklesiologischen Deutung 
(127-191). Wer sich aber die Mühe macht, 
das Buch durchzuarbeiten, und wer manche 
schnelle Behauptung mehr dem Tempera- 
ment als der Wissenschaftlichkeit des Vf. 
zurechnet, der wird durch alle Kapitel den 
Grundgedanken entdecken: Ignatius' große 
Leistung war es, seine eigene Innerlichkeit, 
seine Mystik, zu öffnen zur größeren Objek- 
tivität des Herrn, der Kirche und letztlich 
zu Gott. /. Sudbrack SJ 




