
•Gott entfremdet, bist du selbst dir fremd" 
Bernhard von Clairvaux 

Josef Sudbrack SJ, München 

Nur ein Thema kennt Bernhard in seinen sechsundachtzig Homilien zum 
Hohenlied: Der Mensch begegnet Gott - Gott holt den Menschen heim aus 
seiner Schuld. Was anderes sollte auch jemanden kümmern, der wie er von 
Gott besessen war? Mißgünstig könnte man von Fanatismus sprechen - 
seine Kreuzzugspredigt, sein Kampf gegen Abälard und die neuaufkom- 
mende Wissenschaft (die dann doch in Thomas von Aquin siegte) geben 
diesem Vorwurf mehr als nur einen Schein von Recht! Verharmlosend 
könnte man ihn als den •honigfließenden" (mellifluus) Lehrer deklassieren 
- sogar Henri de Lubac spricht von der •plötzlichen Inflation an Süßig- 
keitsworten, die durch das meditierte Geheimnis (Gott und die Seele) noch 
süßer, noch innerlicher werden". 

Aber solche Urteile fallen vor Bernhards Gestalt ins Leere. Gewiß, er 
war auch fanatisch; er war auch ein Wortkünstler, der sich selbst durch die 
Eleganz seiner eigenen Rede bezaubern konnte. Aber er war mehr als das; 
er war ein großer Mensch und er war ein großer Christ. Alles andere, was 
man über ihn sagen will und muß, ordnet sich um diese Mitte. Von dieser 
Mitte her muß auch das Zitat aus der zweiundachtzigsten Homilie zum Ho- 
hen Lied verstanden werden, das von der Schuld, vom •Elend des Men- 
schen" handelt. 

•Das Elend des Christentums" 

Unter diesem Titel veröffentlichte 1968 ein ehemaliger Theologe, Joachim 
Kahl, ein Pamphlet gegen das Christentum. Der Inhalt interessiert wenig. 
Ähnliches haben Nichtchristen und Christen schon eleganter und auch rich- 
tiger am Christentum kritisiert - nicht zuletzt Bernhard von Clairvaux. 
Aber der Titel ist gut gewählt. Karl Marx hat 1847 •Das Elend der Philo- 
sophie" gebrandmarkt. Was er und wohl auch Joachim Kahl nicht wußten, 
ist der christliche Ursprung dieses Wortes vom Elend des Menschen, vom 
Elend der Welt und der menschlichen Gesellschaft. 

Für Heinrich Seuse und die Minnesänger, von denen Seuse in seiner My- 
stik viele Anregungen empfing (J. A. Bizet), ist das •eilende" die Verban- 
nung, die Fremde, die Heimatlosigkeit; hier lebt der Mensch, der sich von 
Gott getrennt hat. Martin Luther betet zweihundert Jahre später in seiner 



Josef Sudbratk 242 

kräftigen Sprache: •gott helfe uns allen gleicherweise aus diesem sundli- 
chen madensack zu fahren, als aus dem elend in unser recht heimat und 
Vaterland." Und hundert Jahre vor Seuse beschrieb Mechthild von Magde- 
burg in ihren bunten Bildern dieses •eilende", dieses Exil der menschlichen 
Verlorenheit. Vielleicht erinnert man sich noch an die Gebete und Lieder 
vom •irdischen Jammertal", in denen dieser Topos für die menschliche 
Schuldverlorenheit bis in unsere Zeit gelangt ist. 

In den letzten Jahren hat sich eine ganze gelehrte Literatur mit der Ge- 
schichte dieser Vorstellungen beschäftigt. Augustinus ist eine der wichtigen 
Relais-Stellen, wo Piaton und Bibel zusammengefaßt wurden: der Mensch 
ohne Gott, ohne Christus ist der Fremdling, der weitab von zu Hause, ir- 
gendwo in der Ferne, im •Gebiet der Unähnlichkeit" leben muß. Die Hei- 
lige Schrift lieferte viele Bilder dazu: die Vertreibung Adams und Evas 
aus dem Paradies in die Verbannung, ins •Elend"; Gottes Fluch über den 
Brudermörder Kain, der unstet und flüchtig im Elend der Sünde umher- 
irrt. Man las - in der Nachfolge des hellenistischen Juden Philon von 
Alexandrien - die Heimführung des Volkes Israel aus der ägyptischen Ver- 
bannung als Erlösung des Menschen aus seinem Elend (das althochdeutsche 
Wort ist mit dem lateinischen alius und dem griechischen allos wurzelver- 
wandt: anders, fremd). Im Neuen Testament regte besonders das Gleichnis 
vom verlorenen Sohn zu solchen Ausdeutungen an: in der Fremde, im 
Elend mit den Schweinen sein Leben fristen, das ist das Bild des Menschen, 
der sich von Gott, seinem Vater, abgewandt hat. Dann fand man in der 
Hl. Schrift das Wort selbst, fremd (alienus), entfremdet sein (alienatus 
esse; vgl. Ps 57, 4; Hes 14, 7), und knüpfte daran Betrachtungen über das 
•Elend des Menschen". 

Auch Bernhard lebt in dieser Welt des •geistlichen Sinnes" der Schrift. 
Kurz vor unserem Zitat kommentiert er das siebte Kapitel des Römerbrie- 
fes; dort beschreibt Paulus die Unfreiheit, die Selbstentfremdung des Sün- 
ders: •Wenn ich aber das tue, was ich nicht will, dann bin es nicht ich, der 
dies tut, sondern die Sünde, die in mir wohnt." Darum geht es, um den 
Menschen in der Sünde, in einer Sünde, die nicht nur aus diesem oder je- 
nem, aus einer furchtbaren Tat oder einem beiläufigen Versehen besteht, 
sondern die den Menschen so überwältigt hat, daß er unfrei, gebunden, 
Knecht im Sold der Sünde, daß er in der Fremde, weit weg von sich und 
von Gott lebt. 

•Je mehr wir uns zu eigen sind, desto weniger sind wir uns zu eigen" 

Dieser rätselhafte Satz Meister Eckharts aus den Reden der Unterscheidung 
macht den Philologen Schwierigkeiten. Aber der junge Dominikaner tut 
nichts, als das traditionelle Thema von der Entfremdung auf eine völlig 



Gott entfremdet, bist du selbst dir fremd 243 

innerliche Ebene übertragen: Wer sich selbst sucht, sein Ansehen und seinen 
Besitz, sein eigenes Ich, wer egoistisch ist, verliert sein Ich, vertreibt es und 
verbannt es aus der Heimat. Wir kennen das Herrenwort: •Wer sein Leben 
retten will, wird es verlieren" (GuL 40 [1967] 161-170). Meister Eckhart 
transponiert es in seine sprachliche Welt. 

Das Instrumentarium zum Verständnis des biblischen Wortes liefert 
ihm wie fast der ganzen christlichen Geistesgeschichte Piatons Lehre vom 
Menschen: Der Mensch ist nur ein Bild, nur ein Schatten der eigentlichen 
Wirklichkeit, der absoluten Idee. Je mehr also der Mensch auf seinem 
Eigenstand besteht, desto mehr verleugnet und verrät er sein eigenes We- 
sen, nämlich Bild und Hinweis zu sein; erst dann findet er sich wirklich, 
wenn er nicht auf sich selbst steht, sondern von sich weg lebt, ganz und 
gar bezogen auf Gott. Dort erst, nicht in sich, sondern außerhalb seiner, 
findet er die •Gleichheit der großen Ungleichheit" (Seuse), die Versöh- 
nung der Zerrissenheit, die Heimat, nach der er sich aus seinem Elend 
sehnt. 

Im Original ist auch das Bernhardwort in diesem Sprachspiel niederge- 
schrieben: •(Inde) anima dissimilis Deo, (inde) dissimilis est et sibi" - •Un- 
ähnlich Gott, ist die Seele sich selbst unähnlich". Mit •anima", •Seele" 
meint Bernhard kein Seinsprinzip, sondern einf achhin die personale Mitte 
des Menschen, die man nicht mehr objektivieren, sondern nur noch an- 
sprechen kann. Ähnlich wie Martin Buber das alttestamentliche JAHVE 
mit DU (großgeschrieben) übersetzt, sollte man in solchen Texten auch 
•Anima" mit einer personalen Anrede wiedergeben. Vielleicht wäre so- 
gar die erste Person, ich, noch geeigneter, die Intention der Hohelied-Ho- 
milien in die moderne Sprache zu übertragen: •Gott entfremdet, bin ich 
selbst mir fremd!" Schon Eckhart hat ja die erste Person, wir, gewählt. 

Aber auch die Vorstellung vom Menschen als •Bild Gottes", in die Bern- 
hard seine Gedanken kleidet, ist uns fremd geworden. In der Hl. Schrift 
wird sie - entgegen manchen Theologen, die auf der Gottebenbildlichkeit 
eine Anthropologie aufbauen wollen - nur am Rande berührt und über- 
dies in einer Bedeutung, die kaum dem entspricht (O. Loretz), was wir heute 
spontan darunter verstehen möchten. Man sollte die ideologische Gefahr 
der Konzeption vom Menschen als Bild nicht zu gering einschätzen. Allzu 
schnell werden Mensch und Welt und die Anliegen dieser Zeit zur Halb- 
oder Viertelwirklichkeit, zum Bild und zum Schatten der eigentlichen 
Wirklichkeit, die im Jenseits liegt. Manche Entwertung der Schöpfung 
stammt aus diesem, nicht durchschauten Sprachspiel der Bildhaftigkeit. Das 
durchaus biblische Wort von der •Entfremdung" gibt genauer - und ich 
glaube sowohl für uns heute verständlicher, wie auch der Tradition ent- 
sprechender - dasjenige wieder, was Bernhard mit •dissimilis", •unähn- 



Josef Sudbrack 244 

lieh" sagen wollte. In seiner Konzentration auf das Personale - du selbst, 
anima - hat er doch die Ideologiegefahr des platonischen Denkens über- 
wunden. 

•Durch die Entfremdung seines Geistes wird der Mensch zum Satan" 

Bei Alain von Lille, der ungefähr gleichzeitig mit Bernhard lebte, ist •Ent- 
fremdung" die wörtliche Übertragung von •alienatio". Auch bei Piaton 
findet sich das Wort •alloiotes", allerdings in einem griechischen, recht un- 
geschichtlichen Sinn. Man könnte beliebig viele Zeugnisse durch die christ- 
liche Geistesgeschichte hindurch sammeln. Bernhard selbst verbindet grie- 
chische Abstraktion und biblische Geschichtlichkeit, wenn er von der •aliena 
anima", dem •entfremdeten Ich" spricht, das •in regione dissimilitudinis", 
im •Raum der Unähnlichkeit" wohnt. 

Die modernisierende Übersetzung in unserer Überschrift ist berechtigt. 
Durch den jungen Karl Marx (der auch mit diesem Wort Hegel auf den 
Kopf stellte; im •Kapital" scheint er es nicht mehr zu gebrauchen) ist näm- 
lich •Entfremdung" zu einem politischen Schlagwort geworden; heute deu- 
tet man mittels dieser Terminologie das soziale und psychologische Verfah- 
rensein der gegenwärtigen Welt und Gesellschaft. 

Entfremdet heißt hier, daß der Mensch die Einheit mit der Natur ver- 
loren hat; zwischen Feldfrucht und zubereiteter Speise ist ein ganzer Appa- 
rat von Verkauf, Verarbeitung usw. dazwischengeschaltet. Entfremdet 
heißt, daß die menschliche Arbeit zur sinnlosen Beschäftigung geworden ist; 
wer da am Fließband steht, weiß gar nicht, wohin sein Werkstück läuft, 
weiß gar nicht, was es an Wirkung hervorbringt, erfährt nichts von den 
Ergebnissen (Verdienst, Reichtum, Produktionssteigerung, usw.), er ist 
dem, was er herstellt und damit seiner schöpferischen Selbstverwirklichung 
entfremdet. Entfremdet heißt, daß zwischen Mensch und Mensch sich eine 
Bürokratie von Konvention, von Egoismus und Vorbehalt, von toten Reak- 
tionsmustern aufbaut, so daß man eigentlich nur noch Puppen, Masken, 
•Rollen" begegnet, aber nicht mehr gegenüberstehenden Menschen. Ent- 
fremdet heißt zutiefst aber, daß der Mensch in sich selbst zerrissen ist (divi- 
sus in se heißt der traditionelle geistliche Terminus, der dieser psychologi- 
schen Erkenntnis entspricht), daß er nicht mehr weiß, wohin er gehört, daß 
er seine •Identität" verloren hat: •von sich entfremdet, in sich zerrissen, 
im Innern zerfetzt, nach außen zerstreut, unterhalb seiner selbst verwor- 
fen ...", schreibt der Schotte Adam, ein Zeitgenosse Bernhards, und erin- 
nert damit wiederum an den letzten Grund dieser Entfremdung, an die 
Entfremdung von Gott. 



Gott entfremdet, bist du selbst dir fremd 245 

•Du bist dir selbst so fremd ..." 

Die Phänomene haben sich kaum gewandelt - wenn überhaupt, dann zum 
Schlechteren. Karl Marx oder Herbert Marcuse oder Erich Fromm (der die 
Entfremdung von der Psychologie aus bedenkt) würden dem eben zitierten 
Ausruf des Johannes von Sterngassen (zur Zeit Meister Eckharts) zustim- 
men. Als Karl Marx schrieb •Die Religion ist der Seufzer der bedrängten 
Kreatur, das Gemüt einer herzlosen Welt..., wie sie der Geist geistloser 
Zustände ist...", hatte er wohl vergessen, daß schon Paulus vom •Seufzen 
der Kreatur" sprach und dabei auf die •Erstlingsgabe des Geistes" hin- 
wies, •in dem auch wir in uns selbst seufzen.. .".Paulus führt seine Analyse 
weiter bis zum Bekenntnis zu •Jesus Christus, der gestorben, noch mehr, der 
auf erweckt worden ist, der zur Rechten Gottes steht und für uns eintritt". 
Karl Marx allerdings schließt aus diesem Seufzen, daß die Religion •das 
Opium des Volkes" sei, also eine Utopie, ein Wunschtraum, in dem das 
Volk noch einen Zipfel von dem Glück ergreift, um das es vom Leben (von 
der Gesellschaft) betrogen wird. 

Die weiteren Zusammenhänge sind aktuell wie eh und je: Karl Marx 
verspricht sich die Heimholung aus der Entfremdung von der Revolution; 
das Christentum weiß, daß das rundum geglückte irdische Paradies eine 
Utopie bleibt und verweist dafür auf Gott, •die absolute Utopie" (K. Rah- 
ner). Es ist aber keineswegs belanglos zu sehen, daß unsere Kombination 
von Marxistisch und Christlich keine geistreiche Spekulation um eine Vo- 
kabel ist, sondern einen geisteswissenschaftlichen, philologisch nachweis- 
baren Zusammenhang aufdeckt. E. Bizer meint mit J. Moltmann, daß die 
•Entfremdung" von Schelling aus der Gnosis übernommen und durch He- 
gel an Karl Marx weitergegeben wurde. D. Solle beruft sich mit mehr Recht 
auf die mystische Tradition im Protestantismus. G. Tersteegen spricht z. B. 
von einer •Fremdigkeit", die das Leben begleitet. Audi Novalis hat schon 
ein Jahrhundert vor Bertolt Brecht dessen Verfremdungslehre vorweg- 
genommen, als er von der •Kunst..., einen Gegenstand fremd zu machen" 
schrieb. Die Quellen zur Auffassung der Entfremdung fließen reicher, als 
das eine oder andere Zeugnis beweist. Man muß sich nur in die biblisch- 
allegorische Tradition hinein vertiefen, um zu verstehen, wie selbstver- 
ständlich die Verlorenheit des Menschen durch das Bild, das Sprachspiel 
der Fremde, der Heimatlosigkeit, verständlich gemacht wurde. 

Man versucht heute, die christliche Anthropologie von solchen Vorstel- 
lungen her neu zu durchdenken. Hebblethwaite schrieb vor einigen Jahren 
von der •neuen katholischen Linken" in England, die •Entfremdung als 
Übersetzung von Erbsünde in einen weltlichen Bereich" verstehen will. Be- 
sonders W.-D. Marsch geht diesen Ideen nach. H. Marcuse denke in seinem 



Josef Sudbrack 246 

Eindimensionalen Menschen •über das nach, was die alte, vielfach mißver- 
standene und diskreditierte Lehre von der Erbsünde besagt: daß die Men- 
schen sich in ihrem sozialen Zusammenhalt und mit ihren technischen Mög- 
lichkeiten nicht den Himmel, sondern die Hölle auf Erden bereiten - und 
dies nicht aus subjektiver Schwäche, Dummheit oder Bosheit, auch nicht we- 
gen eines naturbedingten Mangels, sondern in einer objektiven und ge- 
schichtlichen Verflechtung ihres Geschicks, die als Schuld reflektiert wird". 
Es wäre wahrhaftig an der Zeit, die schwachbrüstige Diskussion um Erb- 
sünde und die schulmeisterliche Korrektur an vergangenen Lehrmeinungen 
abzubrechen; was •Erbsünde" (H. U. v. Balthasar spricht von •Vorweg- 
sünde") eigentlich besagt, springt heute so in die Augen, daß man schon auf 
einen Professorenkatheder flüchten muß, um es nicht zu erkennen. Max 
Horkheimer, den Joachim Kahl gerade gegen das Sündenbewußtsein des 
Christentums beschwören möchte, erklärte: •Die großartigste Lehre in bei- 
den Religionen, der jüdischen wie der christlichen, ist - ich berufe mich hier 
auf ein Wort Schopenhauers - die Lehre von der Erbsünde." 

Die wachsende Solidarisierung der Menschen und das wachsende Schuld- 
bewußtsein am Mißlingen dieser Solidarisierung sind doch ein recht ge- 
nauer Kommentar zur paulinischen Lehre vom •Gesetz": •Ich finde also 
für mich, der ich das Gute (die Solidarisierung) will, das Gesetz gültig, daß 
das Böse (das Mißlingen) bei mir vorhanden ist". Als die revolutionieren- 
den Pariser Studenten 1968 an die Mauern schrieben •Le mort est neces- 
sairement une contre-revolution!", bestätigten sie instinktiv auch die andere 
paulinische Lehre vom Zusammenhang zwischen Schuld und Tod, zwi- 
schen Sünde und dem •Elend des Menschen". Irgendwas ist nicht in Ord- 
nung mit dieser Welt; hinter Gesellschaft und Staat war dieses •irgend 
etwas" ihr eigentlicher Feind; gegen ihn revoltierten sie. Am unerbittlich- 
sten und nur in ohnmächtiger Wut zu verwünschen, aber nie zu besiegen, 
zeigt sich dieses •irgend etwas" im Tod. •Die Entfremdung zwischen dem 
Menschen und der Welt erreicht ihren Höhepunkt im Tod des Menschen", 
schreibt W. Kasper. Es ist doch naiv, die paulinische Lehre von Sünde, Tod 
und Gesetz - •Der Stachel des Todes aber ist die Sünde, die Kraft der Sünde 
aber ist das Gesetz" auf die Tatsünden der einzelnen Menschen reduzieren 
zu wollen, um nun nach Überwindung der •Erbsünde" endlich das goldene 
Zeitalter des repressionslosen Christentums zu erreichen! 

•Das Mögliche ist nur erreichbar durch Erstreben des Unmöglichen" 

An der dunklen Oberfläche ist recht wenig Unterschied zwischen der 
marxistischen Entfremdung und der rechtverstandenen christlichen Erb- 
sünde. Der Kommunist Karl Liebknecht gibt zur Befreiung aus dieser Ent- 
fremdung die gerade zitierte, im Grunde pessimistische Maximei •Die 



Gott entfremdet, bist du selbst dir fremd 247 

realisierte Möglichkeit ist die Diagonale der Unmöglichkeiten." Der bür- 
gerliche Soziologe Max Weber schreibt fast wörtlich dasselbe: •... daß 
man das Mögliche nicht erreicht, wenn nicht immer wieder in der Welt nach 
dem Unmöglichen gegriffen worden wäre". L. Kolakowski, einer der 
Marxisten, die wegen ihres Humanismus aus der kommunistischen Heimat 
emigrieren (•entfremden"!) mußten, greift dies auf: •Die Utopie ist die 
Voraussetzung für soziale Umwälzungen, irreale Bestrebungen sind die 
notwendigen Voraussetzungen für reale." 

Wie nahe steht das der Predigt Bernhards: Der Mensch lebt im •Tal der 
Tränen", im •Jammertal", im •Land der Unähnlichkeit", in der •Ent- 
fremdung". Dieser Zustand hat etwas mit menschlichem Versagen zu tun 
(hier war die alte Erbsündenlehre zu neugierig, wollte es zu genau wissen), 
und deshalb ist dem Menschen die Aufgabe gestellt, ihn zu beseitigen. Am 
drückendsten aber wird die Unheilssituation in der totalen Entfremdung, 
im Tod. Er ist der Erbfeind, der Konterrevolutionär, gegen den aller Pro- 
test und jeder Aufruhr sich letztlich richtet. 

Aber genau hier geht die marxistische Theorie nicht auf; die Besiegung 
dieses Erbfeindes ist und bleibt unmöglich; es bleiben nur die winzigen tat- 
sächlichen Verbesserungsmöglichkeiten. Sind es Verbesserungen? oder 
nicht eher Luftschläge? Ist das Ende aller Versuche, den Menschen heim- 
zuführen aus der Entfremdung, nicht noch schlimmer als der Anfangszu- 
stand? Hatte Adorno nicht recht, als er schrieb: •Der Mensch ist die Ideo- 
logie der Entmenschlichung"? H. Gollwitzer findet bei einem anderen 
Marxisten, bei E. Bloch, pessimistisch •die Andeutung einer Tiefe der Ent- 
fremdung, die keine Änderung der Verhältnisse überwinden kann". 

•Da unsere Liebe zu Gott nach Unermeßlichem und Unendlichem strebt, 
welches Maß, welche Grenze kann sie überhaupt haben?" 

Ist dies nicht alles eine •Andeutung" auf denjenigen, der nach Paulus auch 
die tiefste Entfremdung, den •Tod als letzten zunichte macht"? Könnte 
man nicht die christliche Botschaft von Gott, der unsere sündhafte Verfrem- 
dung überwindet, geradezu definieren als •Die Wirklichkeit des Unmög- 
lichen"? Was wir erstreben müssen, um nach Liebknecht, Weber, Kola- 
kowski überhaupt etwas zu erreichen, ist uns zwar unmöglich, aber es ist 
wirklich in Gott und aus der Hand Gottes. Das Unterpfand dazu heißt Je- 
sus Christus. Gott ist die Real-Utopie aller menschlichen Sehnsucht. Diesen 
Gott sprach Bernhard an, als er im Traktat über die Gottesliebe sein Wort 
vom Maß der Gottesliebe, das nur maßlos sein kann, kommentierte. Da 
Gott unermeßlich ist, muß unsere Liebe zu ihm grenzenlos sein. 

Wir erkennen heute nur zu gut die Gefahren einer solchen Theologie; 
allzu leicht wird über der Grenzenlosigkeit Gottes die begrenzte irdische 



Josef Sudbrack 248 

Aufgabe vergessen. Aber wir sollten auch die Chance dieser Aussage sehen: 
aus der Grenzenlosigkeit Gottes nämlich die Kraft zu schöpfen, niemals zu 
ermüden in der Sorge für den Menschen; die begrenzten Möglichkeiten un- 
seres Einsatzes restlos ausnutzen auf den Blankoscheck von Gottes unbe- 

grenzter Möglichkeit hin. 
Bei Bernhard finden wir Gefahr und Chance zugleich. In seinen Schrif- 

ten scheint er oftmals über Gott die Welt zu vergessen. Sein Leben aber, 
das er selbst als eine •Chimäre" des Jahrhunderts charakterisierte, als ein 
Oberallhin-Gerufen-Werden und Überall-Sich-Einsetzen, zeigt, wie er 
gerade aus der Grenzenlosigkeit Gottes die Kraft zu diesem übermensch- 
lichen Einsatz erhalten hat. Seine Zeit wurde von späteren Historikern als 
•Jahrhundert des hl. Bernhard" getauft. 

Ein solches Leben könnte uns zeigen, was es heute heißen müßte, •Gott 
entfremdet, bist du selbst dir fremd". Es meint die Sehnsucht des Menschen 
nach einer besseren Welt; nach einem besseren Ich, nach einer besseren 
menschlichen Gesellschaft; und darin verborgen die Sehnsucht nach dem 
Sieg über den letzten Konterrevolutionär, den Tod. In dieser Richtung 
nämlich liegt die Heimat, die Identität, zu der Wissenschaft und Fortschritt 
im großen, Arbeit und Mühen im kleinen unterwegs sind, und wovon sie 
wissen, daß sie doch nicht ankommen. Dieses Geflecht von Vergeblichkeit 
und Schuld, von Sehnsucht und Versagen ist die Entfremdung; wir können 
es nicht entflechten. 

Der Christ aber weiß mehr; er kennt den Sieger, der dieses Geflecht zer- 
schlagen hat: Gott in Jesus Christus! Er weiß von der Wirklichkeit, in der 
die großen und kleinen Unmöglichkeiten seiner Hoffnung dennoch erfüllt 
werden. Diese •Hoffnung wider Hoffnung" gibt ihm die Kraft, zu leben 
und sich einzusetzen. 

Aber der Blick sollte noch einmal zum Bernhardwort zurückkehren. Als 
er seine Homilien niederschrieb, dachte der Abt von Clairvaux sicher nicht 
an die hier skizzierten großen Zusammenhänge; er schrieb für die •Seele", 
für •dich" und •mich". Wir sind die Adressaten seines Wortes von der Gott- 
entfremdung, die Selbstentfremdung ist. Zu leicht vergißt man, daß hier 
der Kern des Christentums liegt; hier, wo sich ein Mensch auf sich selbst 
besinnt; wo das bernhardische Thema aufklingt: der Mensch begegnet 
Gott. Die großen Ausblicke, denen wir auf dem Weg über Marx bis heute 
begegneten, sind nicht zweitrangig. Aber sie werden nur dort ungetrübt 
gesehen, und ihre Anliegen werden nur dort in christlicher Wahrhaftigkeit 
übernommen, wo der Mensch weiß: •Gott entfremdet, bist du selbst dir 
fremd" und wo er sich •aufmacht und zum Vater geht und - mit dem verlo- 
renen Sohn - ihm sagt: ,Vater, ich habe gesündigt gegen den Himmel und 
vor dir...'" 




