Die Unfihigkeit und das Bediirfnis zu glauben

Versuch einer Diagnose unserer Zeit

Hans Waldenfels SJ, Wittlaer

»Unfahigkeit zu glauben“ erinnert an den Titel des bekannten Buches von
A. Mitscherlich, in dem dieser dem Westdeutschland der Nachkriegszeit die
Diagnose der ,Unféhigkeit zu trauern“ gestellt hat!. Die um sich greifende
Glaubensnot 1488t die Frage zu, ob nicht eine sozialpsychologische Analyse
des westlichen Menschen eine aufkommende Unfihigkeit zu glauben er-
kennen lafit. Tatsichlich scheint in breiten Kreisen die Fahigkeit zu glauben
abzusterben und eine stumpfe Desinteressiertheit an den ,letzten Fragen
des Lebens“ zu wachsen. Unfihigkeit zu glauben wiirde aber besagen, daf§
nicht mangelnder guter Wille und Bosheit den eigentlichen Grund der
Glaubensnot bilden. Sie konnte sehr wohl mit dem Bediirfnis und Verlan-
gen zu glauben zusammenpassen. Sollte aber der Mensch der Fahigkeit zu
so grundlegenden Vollziigen wie Glaube und Hoffnung, Liebe und Hin-
gabe, Reue und Trauer verlustig gehen, so droht das Humanum selbst in
Gefahr zu geraten. Ob es heute schon soweit ist, wire zu priifen. Jedenfalls
kann erst die Diagnose der Krankheit auch den Ruf nach einer etwaigen
Therapie provozieren.

I. Auf dem Wege zu einer neuen Sintflut?

Tatsdchlich scheint die Menschheit auf eine neue Sintflut zuzugehen, der ge-
genitber der Mensch ohnmichtig ist. Je mehr die Freiheit des Menschen als
hohes Gut beschworen wird, um so deutlicher zeigt sich zugleich die Angst
vor der Stunde ihres Untergangs.

1. Die Allgegenwart des Technischen

Hatte der Mensch seit Beginn der Neuzeit sich kindlich gefreut iiber die
entdeckte Freiheit, seine Autonomie und Miindigkeit und hatte er a la
Comte die Neuzeit als die hochste Stufe einer Miindigkeitsentwicklung der
Menschheit betrachtet, so sieht er sich am Ende des zweiten Jahrtausends
in die Rolle des Goetheschen Zauberlehrlings versetzt: ,Die ich rief, die
Geister, werd’ ich nun nicht los.*

1 Vgl. A. und M. Mitscherlich, Die Unfihigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Ver-
haltens. Miinchen 1967,



Hans Waldenfels 250

Der Mensch hat sich die Erde weithin untertan gemacht. Er steht auf dem
Sprung ins Weltall und ist zugleich dabei, die Tiefen seines eigenen lchs zu
entblittern. Die Welt der Natur wird zusehends zu einer ,hominisierten®,
vom Menschen nach seinen Gesetzen umgestalteten, neugestalteten Welt,
die automatisch funktioniert. Das Wort ,automatisch” aber ist verraterisch.
Denn das griechische Ursprungswort ,,autématos“ bedeutet soviel wie ,sich
selbst aus eigenem Antrieb bewegend®. Damit wird die technisch gesteuerte
Automatik gleichsam zu einer Natur zweiter Ordnung. Denn das ,Aus-
sich-selbst-sein“ war im klassischen griechischen Verstandnis die Definition
der Natur®. Diese ,Natur zweiter Ordnung” steht heute im Begriff, die
Herrschaft iiber den Menschen selbst anzutreten. War die Welt weithin zum
Experimentierfeld menschlicher Traume geworden, so drohen diese inzwi-
schen zu Alptraumen zu werden®. Die Verselbstindigung der Automatik
hat begonnen. Viele Denkoperationen kénnen Maschinen iiberlassen wer-
den. Computer planen, programmieren, perfektionieren sich selbst, bringen
den Erfinder in Zugzwang, bedrohen seine Freiheit.

Nicht ohne Grund spricht der Mensch von Freizeitgestaltung und be-
kennt damit, dafl er sich fur die freie Gestaltung seines Lebens eine eigene
Zeit aussparen mufl. Doch wie frei ist er wirklich? Die ,Freizeit“ nimmt zu,
die Arbeitszeit dank der technischen Fortschritte ab. Wie hereinbrechende
Wasserwogen aber stiirzen dem Menschen die Forderungen der eigenen
Werke entgegen: Er muff kaufen und konsumieren, weil die Maschinen
produzieren, und die Produktion darf nicht stillstehen, weil andere Men-
schen von ihr leben. Wo der Konsumbedarf nicht gespiirt wird, hilft die
Werbung nach, lockt den Kaufer herbei, suggeriert ihm Modernitit oder
dngstigt 1thn, ohne daf} er es bemerkt. Die Weckung des Konsumbedarfs
spart keine weiflen Flecken auf der Landkarte des eigenen Lebens aus,
dringt in die Privatsphire ein, stobert selbst die ,Frei“-Zeit auf, die in-
zwischen zur Karikatur ihrer selbst zu werden droht. Denn Freizeit wird
allm&hlich zu einem leeren Wort, da der Mensch selbst trotz verkiirzter
Arbeits- und vermehrter Urlaubszeit das Gefiihl gewinnt, immer weniger
Zeit zu haben, und auch die Freiheit verlorengeht. Die Freizeitangebote
uiberstiirzen sich. Information, Bildung und Vergniigen konkurrieren mit-
einander. Die Abwehrreaktionen gegen das massive Angebot aber kénnen
fiir den Menschen gefahrlich werden. Man kann z. B. das Fernsehgerit am
Abend abstellen, u. U. ganz auf es verzichten. Doch ohne Radio, zumindest

2 Vgl. dazu H. Miihlen, Die abendlindische Seinsfrage als der Tod Gottes und der Auf-
gang einer neuen Gotteserfahrung, Paderborn 1968, 33-37; auch H. Waldenfels, Glauben
kat Zukunfl. Orientierungspunkte. Freiburg 1970, 50 ff.

3 Eine recht eindringliche Situationsanalyse bietet u.a. A. Toffler, Der Zukunflsschock.
Bern-Miinchen—-Wien 1970.



Die Unfihigkeit und das Bediirfnis zu glauben 251

jedoch ohne Zeitung leben kann der moderne Mensch nicht. Er mochte ja
mitreden konnen. Der uninformierte, urteilslose Mensch widerspricht der
selbstgewidhlten Haltung des miindigen und aufgeklarten Menschen; dem
steht nicht die Tatsache entgegen, dafl die eigene Meinung sich dem Diktat
und der Sprachregelung der anonymen Meinungsmacher fiigt. Denn auch
Meinungen und Bildungsideale unterliegen inzwischen zunehmender Ma-
nipulation.

2. Die Funktion des Menschen im technischen Getriebe

Fragt man nach der Funktion des Menschen in diesem technischen Getriebe,
so stellt man fest, dafl der Mensch inzwischen in der Gefahr steht, eher zu
einer Funktion des Getriebes zu werden als eine Funktion zu haben. Er, der
zu Beginn der Neuzeit stolz darauf war, sich seines Verstandes zu bedienen
und folglich sich und die Welt in ihrem Gang selbst bestimmen zu konnen,
ist dabei, das Wesen zu werden, das als Radchen im Getriebe wirkt, mani-
puliert und gelenkt wird und das nur noch frei bleiben kann, wo es sich der
Entwicklung entgegenstemmt, sich wehrt und gegen den von ihm selbst
initiierten Prozefl Widerstand leistet.

Nun scheint die Moglichkeit, Widerstand zu leisten, auf den ersten Blick
cher geringfiigig gegeniiber den Fahigkeiten, die sich in der Schaffung der
Technik gezeigt haben. Offenbart sich aber nicht gerade darin das wahre
Menschsein, daf einer sich selbst immer neu in Frage zu stellen versteht und
iiber den jeweils erreichten Stand seiner Schépfung nicht nur quantitativ,
sondern auch qualitativ hinausstrebt? Und liegt die Verwirklichung des Hu-
manum nicht gerade in der Erkenntnis, dafl es sich niemals total verwirk-
lichen 1aft? Besteht sie nicht gerade in dem Rest, der bleibt und iiber den
Tod hinweg unabgegolten in eine unbeschreibbare Zukunft hineingehalten
wird?

Lafit man sich nicht auf diese grundsatzliche Option — aus ihr erwichst die
Fahigkeit zu glauben - ein, dann bleibt nur das negative Bild einer Mensch-
heitszukunft, in der der Mensch der Tétung Gottes die Totung des Men-
schen und des Menschlichen folgen 1idfit. Alles, was den Menschen immer
neu iiber seine jeweilige Entwicklungsphase hinauszudriangen, weiterzu-
locken sucht: Hoffnung und Sehnsucht, Liebe und Hingabe, Mufle und
schopferisches, zweckfreies Tun, Kunst und Phantasie, stirbt dann ab, selbst
wenn der Mensch als Funktion im automatischen Ablauf der Welt weiter-
existiert.

Hoffnung und Sehnsucht wandeln sich zur Erwartung des Eintretens er-
rechneter Ablaufe und Ziele. An die Stelle von Liebe und Hingabe tritt
die Wohltatigkeit, ,Caritas“ als Beruhigung noch nicht v6llig stumpfer Ge-
wissen; sodann die Sexualitdt, gepaart oft mit Brutalitit und Raffinesse.



Hans Waldenfels 252

Liebe als Selbstlosigkeit und Dienst wird verlacht; die schweigende Hilfe
diakonischer Krifte stirbt aus. Die geplante Vorsorge bietet sich als Ersatz
an; die Versicherungen aller Art florieren. Im tibrigen lebe die Haifischge-
sellschaft: , Wenn die Haifische Menschen wiren®, fragte Herrn K. die klei-
ne Tochter seiner Wirtin, , wiren sie dann netter zu den kleinen Fischen?“4
Der Raum des schopferischen Miteinanders, der absichtslosen und gerade
darum kreativen Pause und Stille geht verloren. Wo frither das Zeitlose
und damit das die Zeit auf Ewigkeit hin Offnende entstand, wichst dann
der Verlust der Zeit. Die Vergangenheit wird weder zur Lehre noch zum
Erbe. Die Zukunft bedeutet entsprechend keine Chance mehr, sondern
schrankt angesichts der automatisch aufbrechenden technischen Moglich-
keiten den menschlichen Freiheitsraum immer mehr ein. In ihm erlebt sich
der Mensch zusehends als Hemmschuh einer je grofieren Prazision, Per-
fektion und Funktionsfahigkeit der Maschinen. Wo der Mensch zum ,Er-
satz* fiir die Automatik wird, entsteht die Gefahr der Ungliicksfille, ge-
schieht das Unberechenbare, tritt ,menschliches Versagen“ auf den Plan.
Die Frage des lebensuntiichtigen Lebens kommt auf. Wer wire aber bei
einer solchen wachsenden Funktionslosigkeit des Menschen dann am Ende
noch lebenstiichtig?

Das Miteinander von Menschen und Volkern wird schliefilich zur Bela-
stung. Friede ist kein Hoffnungswort mehr, weckt keine Sehnsiichte. Den
Frieden ersetzt der Nicht-Krieg, die harmonisierte Koexistenz sich gegen-
seitig im Machtspiel blockierender Méchte, das Spiel von Bremse und Gas-
pedal — der Wagen steht; doch die Fahrt kann jederzeit beginnen. Die Auf-
stinde und Revolutionen, Biirgerkriege und nachbarschaftlichen Auseinan-
dersetzungen bezeugen die Krisensituation.

Selbst ein so unverarbeiteter ,Rest® wie der Tod verliert dann seine
Angste. Denn wo es keine Sehnsucht mehr gibt und der alte Mensch nur
noch geduldet, aber in innerer Einsamkeit auf ein unabwendbares Ende zu
mitgeschleppt wird, wird der Tod fiir den Sterbenden zum Ende einer sinn-
losen Wartezeit, firr die Mitmenschen zur Befreiung von einer zermiirben-
den Last. Vielleicht ist die Vision zu dister. Doch sind nicht Anzeichen da-
fir da, dafl Erleichterung und Aufatmen an die Stelle der Trauer treten
und die Angst vor der Sinnentleertheit grofler wird als die Angst vor dem
Tode?

Nicht ohne Grund beginnen Philosophen und Theologen, die Moglich-
keit eines Endes der Menschheit erneut zu bedenken®. Sollte der Mensch

4 B. Brecht, Geschichten vom Herrn Keuner, in: Gesammelte Werke 12. Werkausgabe
Edition Suhrkamp. Frankfurt 1967, 394.

5 Vgl. K. Rahner, Gnade als Freiheit, Herder-Biicherei 322, 14 f: ... Das Wort Gott soll
verschwunden sein, spurlos und ohne Rest, ochne dafl noch eine iibriggelassene Liicke sicht-



Die Unfihigkeit und das Bediirfnis zu glauben 253

unter sein eigenes Niveau zuriickfallen und das Untermenschliche Herr
iiber ihn werden, dann wire es um ihn geschehen. Gerade dagegen muf sich
der Mensch zur Wehr setzen. Er muf} hellhorig werden, wenn man ithm die
Verantwortung abnehmen mochte. Er darf es sich nicht gefallen lassen, dafl
alles erklart und folglich auch alles ent-schuldigt wird. Das genau ware der
Tod jeglicher Verantwortung. Menschsein ist aber mehr als das Produkt
von Milieu, Umwelt und Erziehung. Wo die eigenen Werke des Menschen
die Herrschaft iiber ihren Schopfer antreten, erhebt die totgesagte Schlange
des Paradieses wieder ihren Kopf: Sie ist dann — mit dem Evagestus — schul-
dig, nicht der Mensch. Kann aber der Mensch bereuen, wo er unschuldig
ist und kein Vorsatz ihm weiterhilft? Kann er noch glauben und hoffen, wo
auch der andere nur meine Gefangenschaft und Unfreiheit teilt und kein
Ausweg in Sicht ist?

I1. Versuche des Ausbruchs

Wer im Gefédngnis sitzt und frei sein will, mufl den Ausbruch wagen. Noch
ist der Mensch nicht so verzweifelt, seine Resignation noch nicht so stark,
dafl er ihn nicht auf verschiedenen Wegen versuchte.

Man muf dabei zunachst nicht einmal bei den religiosen Angeboten an-
setzen. Die Religionen haben in der Gegenwartsgesellschaft ein deutliches
Nachlassen ihres Einflusses zu beklagen. Wir haben daher allen Grund zu

bar ist, ochne daf es durch ein anderes Wort, das uns in derselben Weise anruft, ersetzt
wird, ohne dafl durch dieses Wort auch nur wenigstens eine, die Frage schlechthin gestellt
wiirde, wenn man schon nicht dieses Wort als Antwort geben oder héren will. Was ist
dann, wenn man diese Zukunftshypothese ernst nimmt? Dann ist der Mensch nicht mehr
vor das eine Ganze der Wirklichkeit als solcher und nicht mehr vor das eine Ganze seines
Daseins als solchem gebracht... Es wiirde aufhéren, ein Mensch zu sein. Er hitte sich
zuriikgekreuzt zum findigen Tier... So wire es ja vielleicht — wer vermag es genau zu
wissen — auch denkbar, dafl die Menschheit in einem kollektiven Tod bei biologischem und
technisch-rationalem Fortbestand stirbt und sich zuriickverwandelt in einen Termitenstaat
unerhért findiger Tiere.“ Und in einem SPIEGEL-Interview (vgl. 5.1.1970, S. 84) mit
M. Horkheimer heifit es: ,SPIEGEL: Warum soll die Zukunft langweilig sein? - H.:
Man wird das Theologische abschaffen. Damit verschwindet das, was wir ,Sinn‘ nennen,
aus der Welt. Zwar wird Geschiftigkeit herrschen, aber eigentlich sinnlose. Eines Tages
wird man auch Philosophie als eine Kinderangelegenheit der Menschheit betrachten. Man
wird mit dem Positivismus sagen, es sei lappisch, liber die Beziehungen von Relativem und
Transzendentem zu spekulieren. — SPIEGEL: Es kénnte doch aber auch sein, daf} sich die
Menschen — wenn ihre materiellen Bediirfnisse einschlieflich der sexuellen véllig befrie-
digt sind, den Spielen zuwenden. — H.: Die haben ja auch die Tiere. Ich kann mir gut
vorstellen, dafl sich das bei den Menschen fortsetzt.“ Diese Stelle ist iibrigens im Nach-
druck wesentlich gedndert bzw. verkiirzt worden; vgl. M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach
dem ganz Anderen. Ein Interview mit Kommentar von H. Gumnior. Stundenbiicher
Bd. 97, 88f.



Hans Waldenfels 254

fragen, wie sich Menschen auch ohne bewufite Hinkehr zu den Religionen
in ihrem Menschsein retten. Dafl es auch dabei stets um den Glauben geht,
wird all denen deutlich, die wissen, dafl Glauben es mit einem festen
Standpunkt zu tun hat, mit Hoffnung und Vertrauen, mit dem Ausbruch
aus der Ichverkrampfung und Einsamkeit, mit Hingabe und Liebe und ge-
schenkter Gnade.

1. Riickzug: Die heile Welt und die private Wiiste

Ein Weg ist der Riickzug in das private Leben, das traute Heim, die Fa-
milie. Die heile Welt zu Hause bleibt auch heute ein Wunsch, wenn schon
die ,Welt drauflen“ von Unheil zeugt. Heintje und Peter Alexander ver-
kiinden nicht nur das Evangelium der Grofimiitter®. Die Erinnerung an die
schonen alten Zeiten, das ,Es war einmal“ und ,Weifit du noch, als
wir . . .?“ bleibt allzumal. Erinnerungsfotos kénnen Abende fiillen. Nur:
Lost diese Art von Erinnerung, von Lebensgestaltung ohne Nachdenken
etwas? Ist sie nicht vielfach eine Flucht vor einer Zukunft, die — Gott Dank!
—noch in weiter Ferne zu liegen scheint, die man nicht kennt und lieber auch
nicht kennen will?

An dieser Stelle steht auch der Wunsch vieler Christen an die Kirchen
und ihre Prediger, die zu leichthin einfach als ,konservativ® abgestempelt
werden. Tatsdchlich méchten sie die Kirchen — ob bewuf}t, sei dahingestellt
— einspannen in die Bestitigung ihrer heilen Welt. Sie sehen in ihnen Orte
der Besinnung und Ruhe und wiinschen, dafl dies so bleibt. Entsprechend
finden sie es drgerlich, daf ,Unruhe“ in die Kirchen eingezogen ist und dafl
man oft genug im Gottesdienst nicht mehr das alltigliche Leben ,abschal-
ten“ kann. Die permanente Anpassung an Tageswiinsche und -fragen ist
ihnen ein Greuel. Die zunehmend spiirbaren restaurativen Bestrebungen
in den Kirchen miifiten von hier aus psychologisch iiberpriift werden; sie
sind keinesfalls ohne weiteres nur als reiner Ausdruck der Sorge um die
Orthodoxie zu werten.

Eine gewisse Bestitigung erfdhrt diese Beobachtung durch die Antwor-
ten auf die Fragen 4 bis 6 der ,Umfrage unter allen Katholiken®, die zur
Vorbereitung der deutschen Synode vorgenommen wurde. Die Frage 4
fragte nach dem, was dem personlichen Glauben und Leben als Christ hilft.
An der Spitze der Antworten lag der Gottesdienst, gefolgt vom personli-
chen Gebet, dem Familienleben und dann der Predigt’. In der Frage 5 ging
es um die Erwartungen an die Predigt. In der Reihenfolge der Antworten
lag die Auslegung des Wortes Gottes vorn; es folgten die Darstellung des

¢ Vgl. das SPIEGEL-Interview mit P. Alexander vom 15. 8. 1971, 192-195,
7 Vgl. Synode 1/1971, 12-15, auch Herderkorrespondenz 25 (1971), 47.



Die Unfihigkeit und das Bediirfnis zu glauben 255

Glaubens und die Behandlung moralischer und sittlicher Fragen. Auf die
Frage 6: ,Was ist fiir Sie an der heiligen Messe besonders wichtig?* deutete
sich eine recht dhnliche Tendenz an. Die stiirkste Betonung fand die Begeg-
nung mit Gott, gefolgt von den Stichworten ,seelische Kraft*, ,stilles Ge-
bet“, ,Gemeinschaft mit Christus“. Damit zeigt sich — entgegen manchen
Erwartungen - eine deutliche Priferenz fir den Innenraum zu Ungunsten
der gesellschaftskritischen Bestrebungen, von denen auch in den Kirchen
heute so viel die Rede ist. Vielen Menschen von heute ist die ,heile Welt*
lieber, fiir die sie sich gerne in den Raum ihrer privaten Wiiste zuriick-
ziehen. Sind nicht die Drogen auch ein solcher Riickzug zur heilen, ,psyche-
delischen Welt oder gehdren sie eher zum Auszug aus der Welt?

2. Auszug: Die gesellschaftlichen Formen eines permanenten Exodus

Allerdings darf der Riickzug in die eigene Wiiste und Stille nicht {iberbe-
tont werden. Der Marxsche Aufruf: ,Proletarier aller Linder, vereinigt
euch!“ bekommt heute einen neuen Klang. Nicht ohne Grund tritt in aller
Welt an die Stelle der Arbeiterklasse die Jugend und die Studentenschaft,
die den Aufstand iibt, demonstriert und protestiert. Die Skala der Aktionen
ist breit, vom Einsatz fiir den Nulltarif der Verkehrsmittel bis zum Pro-
testmarsch zugunsten rassisch, politisch und religiés Unterdriickter und zur
Mobilisierung der 6ffentlichen Meinung zugunsten der Dritten Welt, des
Kampfes gegen Hunger, Bildungsriickstand und soziale Ungerechtigkeit.
Neben die lauten Aktionen der Strafle tritt der leise Protest: das Anwach-
sen der Kriegsdienstverweigerung, die Lernmiidigkeit, die Verkehrung
gewohnter Formen in ihr Gegenteil unter gleichzeitiger Auflésung biirger-
licher Erwartungen, die Ehe vor der Ehe, das Verlangen nach Hasch und
Drogen. Der lange geiibte aktive Einsatz wird von passivem Widerstand
abgelost.

Wo die Kriegswilligkeit aussetzt, erweist sich auf die Dauer die Harmo-
nisierung der Kréfte durch Wettriisten oder Abriistungsgespriche als unbe-
gehbarer Weg zum Frieden. Wo der Beruf den Menschen nicht mehr als
Menschen auszufiillen und zu erfiillen vermag, erweisen sich die Bildungs-
angebote und Lernprozesse der Leistungsgesellschaft als sinnlos. An die
Stelle des Zukunftsinteresses tritt dann der Wille zu leben — hier und heute
und gut. In mancher Hinsicht wird der Verweis auf die Natur zu Hilfe
genommen: ,Schaut die Vigel des Himmels: sie sden nicht, sie ernten nicht,
sie sammeln nicht in Scheunen - und euer himmlischer Vater erniihrt sie . . .
Und was seid ihr besorgt um die Kleidung? Betrachtet die Lilien des Fel-
des, wie sie wachsen: sie mithen sich nicht ab und spinnen nicht, aber ich
sage euch, nicht einmal Salomon in all seiner Pracht war gekleidet wie eine
von ihnen“ (Mt 6, 26-29). Das aber sind Worte Jesu, dessen Gestalt nach



Hans Waldenfels 256

Mao inzwischen wieder interessant zu werden scheint. War nicht Jesus ein
Hippie reinsten Wassers, dieser ,Superstar®®?

Das bunte Panorama der gesellschaftlichen Bewegungen hat zwar einen
deutlich antitechnischen Zug, gebiert aber zugleich eine neue Moral des
,tantum-quantum®; denn der Verzicht auf die Technik ist nicht mehr még-
lich. Vielmehr finden die technischen Mittel durchaus ihre Verwendung im
Mafe ihrer Brauchbarkeit fiir das jeweils aktuell gesetzte Ziel.

Man sucht nach neuen Formen von Solidaritit und Einsatz fiir die ande-
ren. Skepsis bricht iberall dort auf, wo neue Autorititen entstehen und die
Briiderlichkeit bedrohen. Je nachdem kommt es entsprechend zu politischem
Engagement oder zu unpolitischem Disengagement.

In diesem Zusammenhang ist auch die Identifizierung mit dem Erbe des
Marxismus verstindlich. Denn — wie Eberhard Stammler es jingst in einer
bedenkenswerten Analyse der Haschwelle als Krisensymptom darlegte® —
,gerade dort ist ja der Affront der Selbstentfremdung des Menschen histo-
risch thematisiert, und zugleich offeriert jene Ideologie visionire Utopien,
die weithin mit den aktuellen Zukunftserwartungen korrespondieren. Die
neue Gesellschaft' und der ,neue Mensch’ enthalten so wesentliche Ele-
mente der Hoffnung, dafl in ihnen die revolutiondre Antwort auf das zer-
fallende System der ,Ausbeutung‘ und auch die korrumpierenden Zwénge
der technischen Zivilisation gesucht wird.*

Der Ruf nach einem permanenten Exodus macht auch vor den Kirchen
nicht Halt. Das ist um so verstindlicher, als ja der Exodusgedanke ohnehin
im jiidisch-christlichen Raum urspriinglich beheimatet ist. Die radikalen
Formen fithren aber im Gegensatz etwa zu Nordamerika zumindest in un-
seren Breiten noch ein eher kryptogames Dasein. Spontangemeinschaften,
die sich zum Gesprich zusammenfinden und zu gemeinsamer Aktion und
die sich dann nicht scheuen, ihr Beieinandersein mit den Abendmahlswor-
ten zu beschlieBen, die irgendwer aus dem Kreis iiber den gemeinsamen
Tisch spricht, bleiben weithin im Verborgenen und vermeiden damit, so-
wohl beurteilt zu werden wie auch selbst kritisch zu beurteilen. Sind die
Versuche neuzeitlicher Gottesdienstgestaltungen wie Beatmessen, politische
Nachtgebete, das Leben der Amsterdamer Studentengemeinde, interkon-
fessionelle Agapefeiern, pfingstlerisch-ekstatische Jugendgottesdienste und
vieles mehr nur Formen einer neuen Romantik? Oder sind sie auf die Dauer
doch schopferisch? Lassen sich von ihnen her Briicken schlagen zu einer

8 Zur jiingst auch auf dem deutschen Plattenmarkt erschienenen ,Rod:-Oper” , Jesus
Christ — Superstar® vgl. Evangelische Kommentare 4 (1971), 226-228. Vgl. auch Time
v. 21. 6. 1971: The Jesus-revolution, iibers. in Publik v. 25. 6. u. 2. 7. 1971

9 E. Stammler, Reise ins Abseits, Haschwelle als Krisensymptom, in: Evangelische Kom-
mentare 4 (1971), 184-188, Zitat: 187.



Die Unféihigkeit und das Bediirfris zu glauben 257

alten Tradition, oder ist am Ende doch der Bruch mit der Tradition das
Entscheidende?

3. Einzug: Die Sehnsucht nach dem integrierten Selbst und die
unterschwellige Asienfreundlichkeit

Eine eigentiimliche Form des Exodus ist die Hinkehr zu den Schitzen
Asiens. Zwar kehrte A. Koestler vor Jahren voller Stolz auf sein altes
Europa und voller Despektierlichkeit fiir die Schitze Indiens und des Fer-
nen Ostens von seiner Asienwallfahrt heim!. Doch 1if}t sich eine unter-
schwellige Hoffnung auf heilende Krifte, die in jenen schweigsamen, fiir
uns schweigsamen Welten vielleicht doch verborgen schlummern, deren
Sprache und Art wir — noch — nicht verstehen, nicht iibersehen. Die viel-
faltigen Ubungen des Zen, des Yoga, der Meditation zeugen von der Sehn-
sucht nach Riickkehr zum wahren Selbst. Daf es hierbei nicht um das Tun
der Massen geht, versteht sich von selbst. Noch nie hat — das weifl der west-
liche Mensch recht gut — die grofie Masse die Welt bewegt.

Zweierlei scheint der Osten anbieten zu kénnen: eine unsagbar grofle
Kraft des Widerstandes, die in scheinbarem Unterliegen siegt, und die Me-
thoden, das ganzheitliche Begreifen wiedergewinnen zu konnen, wo der
rationalistisch-analysierende Verstand scheitert. Nicht ohne Grund ist die
hier angesprochene Asienfreundlichkeit zunichst tberwiegend unter In-
tellektuellen verbreitet. Zu priifen wére aber auch die zunehmende Kriegs-
dienstverweigerung auf ihre asiatischen Wurzeln hin. Die Wege der
Selbstfindung werden nicht zuletzt wegen ihrer Vieldimensionalitit beach-
tet, bieten sie sich doch religiés, psychologisch wie auch medizinisch-thera-
peutisch als Hilfen an. Sie versuchen den Menschen jener lebendigen Mitte
innewerden zu lassen, von der aus Weltzugehérigkeit und Gesellschafts-
bezogenheit ohne Aufgabe eines entsprechenden Selbstverhiltnisses mog-
lich bleibt. Wie sehr gewisse asiatische Grundtendenzen abendlindischen
Aporien zu entsprechen scheinen, vermogen so einsichtsvolle Aufrisse wie
— um nur zwei deutschsprachige Blicher etwas willkiirlich zu erwihnen -
Lily Abeggs ,Ostasien denkt anders“ oder Karlfried Graf Dirckheims
»Hara. Die Erdmitte des Menschen“!* hinreichend zu veranschaulichen.

Die Frage bleibt, ob nicht die Hinwendung zu Asien und die Sehnsucht,
die verlorene Ganzheit dort wiederzufinden, eine Flucht darstellt. Noch
sind die Antworten Asiens nicht durch das Priifbad der Technik hindurch-
gegangen. China und Japan miissen ebenso wie Indien den Erweis der Be-

10 Vgl. A. Koestler, Von Heiligen und Automaten. Bern-Stuttgart 1971.

1 L. Abegg, Ostasien denkt anders. Eine Analyse des west-6stlichen Gegensatzes. Miin-
chen-Wien-Basel Neuausgabe 1970; K. Graf Diirckheim, Hara, Die Erdmitte des Men-
schen. Weilheim 3. Aufl. 1967.



Hans Waldenfels 258

wahrung ihrer Integritit noch erbringen, wenngleich vieles dafiir spricht,
daf er gelingen diirfte. Das aber wiirde dann erst recht die Frage erlau-
ben, ob unsere Krankheit sich nicht auf den westlichen Menschen beschrankt.
Hat die 6stliche Weisheit in dieser Lage therapeutischen Wert? Nun schei-
nen sich ostliche Meditation und westliches Glauben wie feindliche Briider
gegeniiberzustehen. Die Meditation schmeichelt gar dem modernen westli-
chen Menschen, da sie ihm seine Autonomie zu belassen scheint und nicht
wie die Glaubenshaltung heteronome Bindung verlangt. Die Auseinander-
setzung mit Asien steht uns auf jeden Fall noch bevor.

4. Die Chance der Religionen

Mit letzterem ,Einzug und der Asienfreundlichkeit stehen wir schon im
Bereich der Religionen. Je nach Einschitzung wird in ihnen deutlicher der
Aufruf zum Riikzug, zum Auszug oder zum Einzug vernommen. Gegen
eine Religion des faulen Trostes, der zum Beruhigungsmittel fiir Dumme
und Schwache wird — ,Opium des Volkes“ (K. Marx) —, der Ablenkung und
der Projektion menschlicher Wiinsche und Sehnsiichte (L. Feuerbach, S.
Freud) wird seit langem Kritik laut. Der Versuch christlicher Theologen
nach K. Barth, das Christentum vor dieser Kritik dadurch zu schiitzen, dafl
man es aus dem Verband der Religionen herauslost, darf als gescheitert
gelten'®. Bedenkenswert ist hingegen der etwa von E. Bloch so stark be-
tonte Gedanke des Exodus'®, zumal wenn dieser in seiner doppelten Kom-
ponente gesehen wird: Auszug aus der Gefangenschaft Agyptens und Ein-
zug in das gelobte Land der Verheifflung. Nur in der Doppelheit von Aus-
zug und Einzug liegt eine Chance fiir die Religionen. Auszug allein fithrt
am Ende zum Riickzug, wenn vielleicht auch in gesellschaftlicher Form. Die
Predigt des Einzugs aber verhallt ungehort, wo die Notwendigkeit des Aus-
zugs Ubersehen wird.

Das Zweite Vatikanische Konzil sagt in seiner Erklarung ,Nostra
Aetate“, nr. 1: ,Die Menschen erwarten von den verschiedenen Religionen
Antwort auf die ungelosten Rétsel des menschlichen Daseins, die heute wie
von je die Herzen der Menschen im tiefsten bewegen.“ Sie sollen somit ver-
suchte Antworten auf die Lebensfragen des Menschen sein. Dennoch wir-
ken diese Antworten heute weithin langweilig. Liegt das an den Antwor-
ten? Es konnte ja auch an der Formulierung der Fragen liegen. So fallt z. B.
auf, dafl die in der genannten Erklirung aufgereihten Fragen sich gleich-
sam zeitlos um den Menschen, und zwar den Einzelmenschen aller Zeiten

12 Vgl. G. Thils, Christentum ohne Religion? Salzburg 1969.

13 Vgl. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt 1959; ders., Atheismus im Christentum.
Zur Religion des Exodus und des Reichs. Frankfurt 1968; dazu C. H. Ratschow, Atheismus
im Christentum? Eine Auseinandersetzung mit E. Bloch. Gitersloh 1970.



Die Unfihigkeit und das Bediirfnis zu glauben 259

drehen: ,Was ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel unseres Lebens? Was
ist das Gute, was die Siinde? Woher kommt das Leid, und welchen Sinn
hat es? Was ist der Weg zum wahren Gliick? Was ist der Tod, das Ge-
richt und die Vergeltung nach dem Tode?“ Und schlielich: , Was ist jenes
letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen
und wohin wir gehen?“ Wirken nicht diese Fragen — trotz ihrer grundsitz-
lichen Richtigkeit — blafl angesichts der konkreten Wirklichkeiten unserer
heutigen Zeit? Unscharfe Fragen erzeugen auch unscharfe Antworten.
Weltferne, weltfremde Antworten hinwiederum machen auch die Reli-
gionen weltfern und weltfremd. :

Ein Vergleich unterstreicht das Gemeinte. In der Pastoralkonstitution
»Gaudium et spes®, nr. 10, sind dieselben Fragen nuancierter noch einmal
gestellt: ,Dennoch wichst angesichts der heutigen Weltentwicklung die
Zah] derer, die die Grundfragen stellen oder mit neuer Schirfe spiren:
Was ist der Mensch? Was ist der Sinn des Schmerzes, des Bésen, des To-
des — alles Dinge, die trotz solchen Fortschritts noch immer weiterbestehen?
Wozu diese Siege, wenn sie so teuer erkauft werden mufiten? Was kann
der Mensch der Gesellschaft geben, was von ihr erwarten? Was kommt nach
diesem irdischen Leben?“

In seiner , Theologie der Frage“ berichtet Hans-Dieter Bastian von einer
irritierenden Erfahrung, die E. Schweizer als Gastprofessor in Tokio in
einem Seminar fiir japanische Fachkollegen machte. Er stellte Fragen und
erhielt keine Antworten. Erst spéter klirte ihn ein japanischer Theologe
auf. ,In Japan, so erklirte er, wird der Frage eines Professors solche Be-
deutung beigemessen, dafl man sie als Meditationsthema aufnimmt und
grindlich bedenkt. Wiirde und kénnte man sofort antworten, wire damit
ihre mangelhafte Qualitit, dariiber hinaus auch die des Fragestellers erwie-
sen“!4,

Solange der Mensch sich als fragendes Wesen gibt, sind Antworten gut;
nur miissen diese den Fragen entsprechen. Es kommt aber dann auch auf
die richtigen Fragen an. Wir leben inzwischen in einer derartig antwortrei-
chen Zeit, dafl die nichsten Fragen bereits wieder vorprogrammiert wer-
den und der Mensch in der Gefahr steht, selbst die Freiheit des F ragens zu
verlieren. Der Mensch braucht deshalb heute auch vor allen Antworten die
Fragen, die ihn aus dem Zwang des Frage-Antwort-Spiels der Wissen-
schaften befreien und auf jene Ebene zuriickfithren, wo er Mensch sein
kann.

Zwei Beobachtungen bestitigen die Uberlegung. Wo immer ein echter
Prophet auftritt, wird er verfolgt, weil er zunachst einmal in F rage stellt,

14 H.D. Bastian, Theologie der Frage. Ideen zur Grundlegung einer theologischen Didak-
tik und zur Kommunikation der Kirche in der Gegenwart, Miinchen 1969, 90.



Hans Waldenfels 260

Umdenken und Konversion fordert. Damit aber weckt er die Krifte des
Widerstandes bei seinen Zuhérern: Sie werden aggressiv. Wo eine Reli-
gion nicht mehr verfolgt wird, wo sie — im Gegenteil — totgeschwiegen wird
und die Menschen sich von ihr abwenden, ist es an der Zeit, sich des eigenen
Auftrags zu erinnern. Die qualvolle Frage des Propheten: ,Liegt es an mir,
wenn die Reizschwelle nicht mehr iberschritten wird, oder an der Fahig-
keit und Bereitschaft der Horer oder doch derer, die héren konnten?* geht
zuerst an ihn selbst. Auf jeden Fall kommt es auf die herausfordernden
Fragen an.

Auf der anderen Seite diirfte die stille Mission der indisch-ferndstlichen
Religiositit ihre Begriindung gerade im Ruf nach der Frage und der Er-
kenntnis der Fragwiirdigkeit auch des heutigen Lebens finden. Die asiati-
schen Ubungen der Sammlung suchen ja den Menschen von der Hektik der
Gedanken zum Denken hin zu befreien, von der Vielzahl der Worte fort
zu dem einen wortlosen Wort hin zu sammeln. Dabei bedeutet die religiose
Institution nichts, die Ubung alles.

Die Chancen der Religionen liegen heute stirker in der Solidaritit mit
dem Leiden als in der Verkiindigung losgeldster Antwortsprinzipien, mehr
in der Aufforderung zur schweigenden Praxis als in spekulativen Erorte-
rungen, in einem glaubwiirdigen Lebenszeugnis der Jiinger als in vielen
Glaubensaussagen. Heute bedeutet die Abkehr von den Religionen nicht
unbedingt den Verlust der Religion. Religionskritik als Kritik an den in-
stitutionalisierten Religionen mifite scharfer unterschieden werden von der
Religionskritik als Kritik an Religion iiberhaupt.

II1. Und der christliche Glaube?

In vielfiltig verdeckter Form brechen die Grundanliegen der Menschen
wieder neu auf: die Sehnsucht nach einer heilen Welt — das Wissen um die
Notwendigkeit des permanenten Exodus aus dem Status quo, der nicht auf
Fortschritt, sondern auf Metanoia hinzielt — die Suche nach der verlorenen
Ganzheit, dem verlorenen Selbst: ,Man ist ja nicht mehr man selbst!“ - die
Frage nach dem Schliissel zum verlorenen Paradies der Sinngebung oder
nach einem tragfihigen Fundament fir ein Leben, das im Tode endet und
keine Hoffnung und keine Zukunft zu haben scheint.

Hat das Christentum in dieser Stunde kultur- und religionssoziologisch
gesehen eine Chance? Bedenkt man, dafl fiir den durchschnittlichen west-
lichen Menschen Glaube nach wie vor zunachst die Grundhaltung des Chri-
sten ist, so lautet die Frage genauer: Hat das Christentum die Chance, das
Bediirfnis nach Glauben zu wecken und zu stillen?



Die Unfihigkeit und das Bediirfnis zu glauben 261

Im Blick auf das Glaubensverstindnis des Christentums kann uns drei-
erlei deutlich werden: 1. Das genuin christliche Glaubensverstindnis ist
lingst dabei, sich als Grundhaltung ins Allgemein-Menschliche hineinzu-
integrieren: Glaube ist iiberall dort am Werk, wo der Mensch auf vielfil-
tige Weise und mannigfachen Wegen nach einem festen Grund sucht.
2. Dagegen erfordert das inhaltliche Angebot des Christentums eine Ent-
scheidung: Ausbruch, Hinkehr, Sprung - ,auf dein Wort hin“ (Lk 5, 5). Im
Aufruf zum Sprung — ,gelegen oder ungelegen® (2 Tim 4, 2) - aber liegt 3.
— auch gegeniiber allen anderen Versuchen des Ausbruchs, die zuvor be-
sprochen wurden, — die uneinholbare Chance des Christentums, weil ihm
die Verheiflung gegeben ist, nicht fehlzugehen.

1. Die Lehre von einem Standpunkt: ,Bauen auf den Felsen®

Das christliche Glaubensverstindnis ruht auf der grundlegenden Lehre
vom Standpunkt. Dabei mufl Glaube von seinem alttestamentlich-jiidischen
Ursprung her verstanden werden'®. Zwei Gesichtspunkte gehdren dort zu-
sammen: Das Bauen-auf, Setzen-auf, Vertrauen und Glauben im Anschlufl
an das hebréische ,aman“ (vgl. ,Amen“ =, Ja, so ist es, so soll es sein!*) so-
wie der ,Fels“, auf den wir bauen, setzen, vertrauen, an den wir uns hal-
ten.

Glauben in diesem Sinne bedeutet nicht Herauslésung, sondern Veran-
kerung des Lebens. Es geht nicht primir um das Fiirwahrhalten von Satz-
wahrheiten, die den Bereich des Wissens erweitern, sondern um den gan-
zen Menschen. Die Hinfithrung zum Glauben besteht denn auch nicht zu-
néchst in einer Ubung des Denkens, sondern in einer grundlegenden Neu-
einstellung des Menschen auf die ganze Wirklichkeit. Der christliche
Glaube aber stellt sofort dort eine Herausforderung dar, wo er dem Men-
schen zu verstehen gibt, dafl er nicht auf sich selbst bauen kann, sondern auf
einen anderen setzen muf. Bei der grofien Not der Einsamkeit und Verein-
samung, unter der Menschen leiden, sollte man meinen, eine solche Heraus-
forderung stelle in sich bereits eine wirkliche Hilfe dar. Dennoch gibt es
nicht wenige Menschen, die lieber aus der Not eine Tugend machen und
heroisch ihr Alleinsein als die héchste Verwirklichung menschlichen Da-
seins betrachten. Sie fiirchten die Abhéngigkeit. Vielfach haben Enttiu-
schungen sie mifitrauisch gemacht und ihnen den Mut geraubt, es noch ein-
mal mit dem anderen zu versuchen. Diese Enttiduschungen richten sich oft
auch auf die Kirche, genauer: die Menschen, die die Kirche bilden, Kirchen-
fithrer ebenso gut wie einfache Glaubige. Die Diskrepanz von Glaubens-
verkiindigung und Glaubensleben, Theorie und Praxis, Freiheitsideal und

18 Vgl. zum Folgenden ausfihrlicher H. Waldenfels, a. a. 0., 26-85. 55-64. 81130,



Hans Waldenfels 262

erzwungener Uniformierung, Preisung des Dienstes und autoritirer Fiih-
rung, bedroht nach vielen die Glaubwiirdigkeit der Kirche und wirft fiir sie
die Frage auf, ob die Kirche in ihrer gegenwirtigen Gestalt eine wirkliche
Glaubenshilfe oder eher ein Glaubenshindernis darstellt'®.

Bei all dem bleibt es bei der grundlegenden Feststellung, dafl der Mensch,
will er Mensch sein, nicht auf sich selbst bauen kann. Auf wen aber soll der
Mensch bauen? Es fillt auf, dafl die Antwort der Heiligen Schrift, die das
Christentum vorzubringen hat, nicht von Institutionen spricht, sondern von
Menschen, die ihrerseits in Gott verankert sind, schlieflich von Gott selbst.
So heifit es beim Psalmisten: ,DerHerr ist mein Fels, meine Burg und mein
Erretter, mein Gott ist mein Hort, bei dem ich Zuflucht suche® (Ps 18, 3; vgl.
Pss19,15;28,1;31,31.;62; 71, 3; 78, 35; 89, 27; 94, 22 u. 6., auch die klas-
sische Lutheriibersetzung: ,Ein’ feste Burg ist unser Gott“ [Ps 46]). Gott
wiederum hat uns nach Paulus auf Christus fest gegriindet: ,So viele Ver-
heiflungen Gottes es auch gibt, in ihm ist das Ja. Deshalb erklingt auch
durch ihn das Amen zur Verherrlichung Gottes durch ihn“ (2 Kor 1, 20f.).
Er war schon der ,Fels®, der die Israeliten in der Wiiste begleitete (vgl.
1 Kor 10, 4). Mit Christus als Eckstein sind wir schliefllich aufgebaut auf
der Grundmauer der Apostel und Propheten (vgl. Eph 2, 22, auch Jes 28,
16; 1 Pt 2, 6). Schon im Alten Bund heif}t es von Jeremias, dafl Gott ihn
»2u einer festen Burg, zu einer eisernen Sdule und zu einer ehernen Mauer
gegen das ganze Land“ macht: , Wenn sie auch gegen dich anstiirmen, sol-
len sie dich doch nicht bezwingen: denn ich bin mit dir, um dich zu behiiten*
(Jer 1, 181.). Im Neuen Bund nennt Christus einen seiner Apostel mit
neuem Namen: Petrus, ,auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen, und
die Pforten der Hélle werden sie nicht iiberwiltigen® (Mt 16, 18)'7.

Standpunktsuche und -findung ereignen sich stets in der konkreten Welt-
situation. Christlich gehort dazu der Ausbruch aus sich selbst und die Hin-
kehr zum anderen. Die ,anderen® sind vordergriindig Menschen, , Apostel
und Propheten®, Jesus Christus; der ,andere® ist hintergriindig Gott. Gott
ist jedoch unmittelbar nur im Entzug, hirter formuliert: in der Abwesen-
heit, in seinem , Tod“ greifbar, in seiner Anwesenheit, in seinem ,Leben®
héchstens mittelbar in solchen Menschen, die an ihn glauben. Es kann daher
auch von Gott nur die Rede sein, wo vom Menschen die Rede ist. Jesus
selbst hat dazu den Weg gewiesen, als er die Frage nach seinem Vater mit

18 Vgl. die entsprechende Frage des Augsburger Ukumenischen Pfingsttreffens im Arbeits-
papier der Arbeitsgruppe 1. Glaubensnot und Kirchen; im offiziellen Heft: Arbeitspapiere.
Okumenisches Pfingsttreffen Augsburg 1971, 11.

17 Die Prioritit des Auferstehungsglaubens des Petrus sucht W. Marxsen zu begriinden;
vgl. sein Buch: Die Auferstehung Jesu von Nazareth. Gutersloh 1968, 53-56. 61 f. 85-87.
90-100 u. 6.



Die Unfihigkeit und das Bediirfnis zu glauben 263

dem Hinweis beantwortete: , Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen®
(Jo 14, 9). Der Gott der Christen tragt immerzu ein Menschenantlitz.

2. Die Aufforderung zur Ekstase

Bauen-auf-andere besagt zugleich Mut zur ,Ekstase“, Bereitschaft, sich aus
dem eigenen Gefdngnis befreien zu lassen, sich von dem anderen ergreifen
zu lassen. Nun ist das Stichwort ,Ekstase” im Raum des offiziellen Chri-
stentums bis auf den heutigen Tag einigermaflen suspekt. Die Negativ-
geschichte des Ekstatischen wartet noch immer auf ihren Historiker. Sie
miifite beginnen mit dem Mifltrauen gegen das Zungenreden und das unge-
bindigte Geistwirken in der Urkirche; das Wort des Paulus hatte seine
Wirkung: ,In der Gemeinde will ich lieber fiinf Worte mit meinem Ver-
standnis reden, um auch andern etwas zu bieten, als zahllose Worte in ent-
riickter Sprache“ (1 Kor 14, 19). Sie miifite weiter die Domestizierung des
Prophetischen beschreiben. Gar mancher unbequeme Prophet ist nach sei-
nem Tode heiliggesprochen worden. Es miifite die Frage geklart werden,
woher es kommt, dafl Mystiker in der Kirche sehr oft mit Verdichtigungen
rechnen muften: nicht nur Meister Eckhart, auch Johannes vom Kreuz und
Ignatius von Loyola. Die merkwiirdige Einschdtzung der Frauen wiirde
deutlich; sie hatten zu schweigen in der Kirche trotz Hildegard von Bingen,
Katharina von Siena und Teresa von Avila. Die Rolle der Ordensstifter
ware unter dieser Riicksicht fast genauso von Interesse wie die vieler Hire-
tiker. Fur die Gegenwart aber miifite der Abbau des kirchlichen Feierns
und die Intellektualisierung des Glaubenslebens besprochen werden. Zur
Abrundung dieses Bildes gehorte dann noch die Geschichte des christlichen
Gehorsams?®.

Mut zur Ekstase besagt Mut, der Phantasie Raum zu geben, um so fiir
Uberraschungen offen zu bleiben. Unsere Zeit glaubt nicht an Wunder,
liebt die Ordnung. Die Chance der Kirche liegt dementsprechend auch nicht
in der Betonung des Ordnungsgedankens, des Hierarchisch-Institutionel-
len, des Systematischen in Dogma und Moral, so wenig sie entbehrt werden
konnen, sondern in der Beachtung, Unterstitzung und Férderung der
charismatischen Aufbriiche. Die Bereiche sind in den zuvor skizzierten
Punkten der Negativgeschichte des Ekstatischen angedeutet. Die Gottes-
dienst-,,Ordnung® muf sich 6ffnen fiir das Experiment, fiir Versuche neuer
Formen, muf} auf jeden Fall den Abfall in die Einseitigkeit und Armut
reiner Worthaftigkeit (, Wortgottesdienste“!) gerade aus dem Reichtum
des Katholischen heraus abwehren. Auch die Meditation ist ein Angebot
des Christlichen, das aber entschiedener auf seinen ganzheitlichen, d. h. den

18 Vgl. H. Waldenfels, a. a. 0., 111-115.



Hans Waldenfels 264

Menschen in seiner Leib-Geistigkeit beachtenden Charakter und damit in
seinen Moglichkeiten der Einiibung des Menschlichen geschen werden
miifite. Dabei wire der Sinndeutung J. Sudbracks zuzustimmen, der die
christliche Meditation eine ,begreifende Ekstase® nennt und so die asiati-
sche Meditation zumindest in ihrem theoretischen Selbstverstindnis korri-
giert™. Die Stirke des Christentums liegt schlieflich in der stindig neuen
Konkretisierung des Gebotes der Liebe, des Ausstiegs aus dem Bau eigenen
Weltbegreifens und Weltgestalten-wollens, in der Kraft der Solidarisie-
rung mit allen Menschen, des Héren-kénnens und des helfenden Zu-
packens, in ihrer immer neuen Entwicklung von Briidergemeinschaften. Die
Aufforderung, neue gemeinschaftliche Lebensformen zu versuchen, ergeht
dabei einerseits an die kldsterlichen Gemeinschaften der Kirche, anderseits
aber auch an die Laien in der Vielfalt der Lebensgemeinschaften. Der Aus-
fall des Beitrags der Christen wird heute in vieler Hinsicht bedauert. Die
neue Gestalt des Verhiltnisses von Briiderlichkeit und Autoritits- bzw.
Hierarchiestrukturen steht noch aus. Die neue Formulierung des Bufiaktes
der Mefifeier: ,Ich bekenne, . . . daf} ich Gutes unterlassen und Bdses getan
habe .. .“ wird die Kirche auf sich selbst beziehen miissen: Versagen zeigt
sich in unserer Zeit nicht primar dort, wo ,,Gebote* (,Ordnungen®) iiber-
treten werden, sondern wo der Ruf zum standigen Ubersteigen seiner selbst
ungehort verhallt und somit auch die Formen des Prophetischen sterben.

Der Ekstatiker ist ja zugleich der Prophet, jener nimlich, der in der Zeit
lebt, sie durch- und mitleidet, aber gerade darin die Hinkehr zum anderen
vollzieht und so - vielleicht trotz vieler Enttduschungen - die Hoffnung auf
Erfiillung wachhilt. Die laute Kunde von dieser Hoffnung macht das
Wesen des Propheten aus. Der Christ findet sie zunichst im Blick auf die
Gestalt dessen, den das Volk selbst einen Propheten nannte: Jesus von
Nazaret. Sein Leben stand im Zeichen der Dialektik von Tod und Leben.
Sein Zerbrechen am Kreuz setzte den Mafistab: Maflosigkeit und Un-
ermeBlichkeit durchkreuzt alle Berechnung. Alle technischen Auskiinfte
erscheinen hier als fragwiirdige Antworten in ihrer Vorliufigkeit; denn
unberechenbare und unberechnete Liebe wirkt gesellschaftspolitisch be-
unruhigend und revolutionir, gerade weil sie keine Sicherheit mehr gibt,
— es sei denn, der Absturz in die Unermeflichkeit von Liebe bis in den Tod
findet seinen Grund; dann wiére der Glaube am Ziel. Tatsichlich sprechen
tote Propheten selbst in ihrem Tode weiter. Nicht ohne Grund vermeidet es
unsere Zeit, Martyrer zu machen!

1® Vgl. J. Sudbrack, Christliche Meditation, Versenkung oder begreifende Ekstase?, in:
GulL 48 (1970), 437-454,



Die Unfihigkeit und das Bediirfnis zu glauben 265

8. Die Chance der Verheiflungsworte

Die Voraussetzung des Ekstatischen ist die Bereitschaft, sich etwas sagen
und sich beschenken zu lassen. Wo immer aber Menschen diese Bereitschaft
sich bewahren oder neu erwerben, verkérpern sie — selbst unbewufit — den
Glauben an Verheiflungen. In solchen Verheiflungen aber iiberlebt die
Vergangenheit, ragt sie in die Gegenwart hinein, findet sie ihre Zukunft.

Nun sorgt sich der heutige Mensch um nichts mehr als um seine und der
Menschheit Zukunft. Zukunftsworte, die zugleich Verheiflungsworte sind,
haben daher die grofle Chance, gehért zu werden. Man kénnte daher gar
den bekannten Kantischen Wahlspruch der Aufklirung umformen und
dem Menschen, zumal dem Christen zurufen: ,Habe Mut, dich in der
Gegenwart der Erinnerung an deine Verheifiungen zu bedienen!“ Dabei
geht es dann um , jene gefihrliche Erinnerung®, die H. Marcuse gesehen
und J. B. Metz aufgegriffen hat, ,die unsere Gegenwart bedringt und in
Frage stellt, weil wir uns in ihr an unausgestandene Zukunft erinnern“,
Die etablierte Gesellschaft scheint die subversiven Inhalte des Gedichtnis-
ses zu fiirchten, weil es vergangene Schrecken und Hoffnungen in die Er-
innerung ruft®. Wo aber Verheiflungen auf diese Weise wirksam werden,
wird die jeweilige Gegenwart das Vorliufige, Unabgeschlossene, Nicht-
Endgiiltige. Hat frither oft die Vergangenheit als Mafistab des Lebens ge-
golten, so mufl heute darauf geachtet werden, dafl nicht die Gegenwart zum
absoluten Mafistab gestempelt wird. Das aber geschieht nur dort, wo
Erinnerung an die Vergangenheit, Gegenwartserfahrung und Verheiflung
der Zukunft einander stindig herausfordern.

Das hat entsprechend zur Folge, dafl es nicht die Aufgabe der christlichen
Glaubensverkiindigung sein kann, sich primir um das Aggiornamento zu
bemiihen und vergangene Aussagen mit dem jeweiligen Stand der wissen-
schaftlichen Forschung zu verséhnen; vielmehr mufl sie diesen selbst wieder
sprengen. In diesem Sinne formuliert J. Moltmann zu Recht: ,Fiir den
Theologen geht es nicht darum, die Welt, die Geschichte und das Mensch-
sein nur anders zu interpretieren, sondern sie in der Erwartung gottlicher
Verheiflung zu verindern“2.

Die Stichworte christlicher Verheiflung heifien in ihrer Ursprungsgestalt
newiges Leben® (Jo 8, 15. 36; 5, 24; 6, 27. 40. 47; 10, 28 u. 5.), ,neue Schép-
fung” (2 Kor 5, 17; Gal 6, 15), ,neuer Himmel und neue Erde* (2Pt3,18;
2 J. B. Metz, Reform und Gegenreformation heute. Zwei Thesen zur Shumenischen
Situation der Kirchen. Mainz 1969, 40 f., dort auch das Zitat,
2t Vgl. H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortgeschrit-
tenen Industriegesellschafl. Neuwied 1967, 117.

*2 ]J. Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begriindung und zu den
Konsequenzen einer diristlichen Eschatologie. Miinchen 5. Aufl. 1966, 74.



Hans Waldenfels 266

Apk 21, 1), ,heilige Stadt“ (Apk 21 £.), ,neuer Mensch® (Eph 2, 15; 4, 24),
Auferweckung, Heil. Sie klingen den Skeptikern heute wie je utopisch
genug. Wir Christen haben jedoch keinen Anlaf, sie noch unglaubwiirdiger
zu machen, als sie ohnehin sind, indem wir ihre immanente Sprengkraft
unsererseits beeintriachtigen. Das kann auf dreierlei Weise geschehen®:

a) Die Erfiillung der Verheiflung kann in eine Epoche verlegt werden,
die jenseits von Zeit und Geschichte liegt. Die Geduld des Wartens in
reiner Passivitit wire dann die herausragende Tugend. Ein Heil reiner
Jenseitigkeit aber muf} als Opiat in dieser Welt wirken; denn Weltabge-
wandtheit in unserer konkreten Welt wird zur Welt- und Menschenver-
achtung. Die Kunde von der Menschenfreundlichkeit Gottes (Tit 3, 4) ware
damit entleert.

b) Die Erfiillung der Verheiflung kann in der Erreichung praktikabler
und von seiten des Menschen realisierbarer Ziele gesehen und damit die
Zugkraft der Verheiflung gehemmt werden. Die Beschrankung der Erfiil-
lung auf den Bereich reiner Diesseitigkeit, die Utopie eines vom Menschen
selbst zu schaffenden Paradieses fiihrt aber am Ende zu einer Welt der
»geschlossenen Tiiren in einer selbstgeschaffenen Hélle?*; denn der Mensch
drangt nach den offenen Tiiren. Ubrigens wird auch die Kirche heute un-
glaubwiirdig, wo sie von sich aus meint, Tiren schliefen zu miissen, wo sie
das Reich Gottes mit der kirchlichen Institution identifiziert und den Geist
in den Buchstaben bannt. Macht und Eigenmaichtigkeit bleiben die grofie
Versuchung jeder Institution.

c) Die Verheiflung wird schliefilich nichtssagend und gesellschaftlich
unfruchtbar, wenn die radikale Hoffnung radikal spiritualisiert und indi-
vidualisiert wird. Wo sie nimlich nur noch den Einzelnen und seine ,,Seele®
meint, tritt an die Stelle des Neuen Himmels und der Neuen Erde die Un-
sterblichkeit der Seele und wird der Weg zu ihr zur reinen , Seelsorge®;
der Mensch in seiner Totalitit, in seiner Leiblichkeit und damit in seiner
Gesellschaftlichkeit und Weltlichkeit wird nicht mehr gesehen.

Ein letztes aber darf nicht iibersehen werden: Die Verheiflung hat nur
dann eine Chance, wenn sie zugleich entgrenzt und einweist: ,Ich bestelle
dich .. ., auszurotten und niederzureiflen und zu verderben und zu zer-
storen, aufzubauen und zu pflanzen® (Jer 1, 10). Uberall, wo Grenzen fal-
len, ist das Ergebnis Freiheit. Doch wird der Mensch nur gliicklich, wenn
diese Freiheit nicht nur ,Befreiung-von*, sondern zugleich ,Befreiung-zu“
besagt. Die Destruktion der Kritik mufl begleitet sein vom Morgenrot eines

28 Vgl. H. Cox, Das Fest der Narren. Das Geldchter ist der Hoffnung letzte Waffe. Stutt-
gart 2. Aufl. 1970, 117.

24 Vgl, J. P. Sartre, Bei geschlossenen Tiiren (huis Clos), in: Gesammelte Dramen. Ham-
burg 1969, 67-98.



Mensch werden auf der Sudhe nach Gott 267

neuen Tages, — so wie der Auszug aus Agypten seine Sinnhaftigkeit erst aus
der Ansage eines gelobten Landes zog. Je radikaler aber die Hoffnung, um
so radikaler trifft auch die Kritik. Wo Leben verheifien wird, geht es nicht
ohne Tod ab. Wer Sicherheit finden will, muff Unsicherheit wagen, — so wie
am Ende des Johannesevangeliums Petrus springen muf}, um dem Herrn
zu begegnen (vgl. Jo 21, 8, auch Mt 14, 29 ff.).

Fiir einen Menschen, der zwischen Unfzhigkeit und Bediirfnis zu glauben
schwankt, bleibt nur der grundlegende Rat zum Sprung — entlang an Stich-
worten wie ,hoffend gegen alle Hoffnung“ (Rm 4, 18), Torheit der Pre-
digt des Kreuzes, ja Gottes selbst (vgl. 1 Kor 1, 17-27). Der Sprung in die
Unsicherheit ist Sache der Narren. Jesus selbst wird im Narrenkleid zu
Herodes gefiihrt (vgl. Lk 23, 11). G. Rouault hat Jesus als Narren dar-
gestellt. Vielleicht liegt darin ein Hinweis fiir uns heute. Ob auch die Kirche
ihre Hofnarren zu dulden bereit ist, steht auf einem anderen Blatt. Ihre
Zukunft wird es jedoch ohnehin zeigen.

Mensch werden auf der Suche nach Gott

Geht das auch unser heutiges Monchtum an?*

Corona Bamberg OSB, Herstelle

Der Zen-Meister trifft in dem beriithmten Bogenschiitzengleichnis ins
Schwarze, weil er nicht ins Schwarze zielt. Das kénnte etwas zu sagen haben
fiir unser Thema mit seinen beiden entscheidenden Zielpunkten: Mensch-
Werdung und Gott-Suche. Es konnte sich ergeben, dafl der am chesten ins
Schwarze des Menschwerdens trifft, der die Pfeilspitze dariiber hinaus rich-
tet; wie jener Gott am nichsten kommen mag, der ihn nicht ausschlieflich,
sondern einschlieflich all dessen anzielt, was Menschsein und Menschwer-
den soll in jeder geschichtlichen Epoche.

* Der Artikel fiihrt das Anliegen eines Buches der Verf. weiter, das im Herbst dieses Jah-
res unter dem Titel ,Was Menschsein kostet in der Verlagsgemeinschaft Katholisches
Bibelwerk-Echter herauskommen wird.





