
Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 

Versuch einer Diagnose unserer Zeit 

Hans Waldenfels SJ, Wittlaer 

•Unfähigkeit zu glauben" erinnert an den Titel des bekannten Buches von 
A. Mitscherlich, in dem dieser dem Westdeutschland der Nachkriegszeit die 
Diagnose der •Unfähigkeit zu trauern" gestellt hat1. Die um sich greifende 
Glaubensnot läßt die Frage zu, ob nicht eine sozialpsychologische Analyse 
des westlichen Menschen eine aufkommende Unfähigkeit zu glauben er- 
kennen läßt. Tatsächlich scheint in breiten Kreisen die Fähigkeit zu glauben 
abzusterben und eine stumpfe Desinteressiertheit an den •letzten Fragen 
des Lebens" zu wachsen. Unfähigkeit zu glauben würde aber besagen, daß 
nicht mangelnder guter Wille und Bosheit den eigentlichen Grund der 
Glaubensnot bilden. Sie könnte sehr wohl mit dem Bedürfnis und Verlan- 
gen zu glauben zusammenpassen. Sollte aber der Mensch der Fähigkeit zu 
so grundlegenden Vollzügen wie Glaube und Hoffnung, Liebe und Hin- 
gabe, Reue und Trauer verlustig gehen, so droht das Humanum selbst in 
Gefahr zu geraten. Ob es heute schon soweit ist, wäre zu prüfen. Jedenfalls 
kann erst die Diagnose der Krankheit auch den Ruf nach einer etwaigen 
Therapie provozieren. 

I. Auf dem Wege zu einer neuen Sintflut? 

Tatsächlich scheint die Menschheit auf eine neue Sintflut zuzugehen, der ge- 
genüber der Mensch ohnmächtig ist. Je mehr die Freiheit des Menschen als 
hohes Gut beschworen wird, um so deutlicher zeigt sich zugleich die Angst 
vor der Stunde ihres Untergangs. 

1. Die Allgegenwart des Technischen 

Hatte der Mensch seit Beginn der Neuzeit sich kindlich gefreut über die 
entdeckte Freiheit, seine Autonomie und Mündigkeit und hatte er ä la 
Comte die Neuzeit als die höchste Stufe einer Mündigkeitsentwicklung der 
Menschheit betrachtet, so sieht er sich am Ende des zweiten Jahrtausends 
in die Rolle des Goetheschen Zauberlehrlings versetzt: •Die ich rief, die 
Geister, werd' ich nun nicht los." 

1 Vgl. A. und M. Mitscherlich, Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Ver- 
haltens. München 1967. 



Hans Waidenfels 250 

Der Mensch hat sich die Erde weithin Untertan gemacht. Er steht auf dem 
Sprung ins Weltall und ist zugleich dabei, die Tiefen seines eigenen Ichs zu 
entblättern. Die Welt der Natur wird zusehends zu einer •hominisierten", 
vom Menschen nach seinen Gesetzen umgestalteten, neugestalteten Welt, 
die automatisch funktioniert. Das Wort •automatisch" aber ist verräterisch. 
Denn das griechische Ursprungswort •automatos" bedeutet soviel wie •sich 
selbst aus eigenem Antrieb bewegend". Damit wird die technisch gesteuerte 
Automatik gleichsam zu einer Natur zweiter Ordnung. Denn das •Aus- 
sich-selbst-sein" war im klassischen griechischen Verständnis die Definition 
der Natur2. Diese •Natur zweiter Ordnung" steht heute im Begriff, die 
Herrschaft über den Menschen selbst anzutreten. War die Welt weithin zum 
Experimentierfeld menschlicher Träume geworden, so drohen diese inzwi- 
schen zu Alpträumen zu werden3. Die Verselbständigung der Automatik 
hat begonnen. Viele Denkoperationen können Maschinen überlassen wer- 
den. Computer planen, programmieren, perfektionieren sich selbst, bringen 
den Erfinder in Zugzwang, bedrohen seine Freiheit. 

Nicht ohne Grund spricht der Mensch von Freizeitgestaltung und be- 
kennt damit, daß er sich für die freie Gestaltung seines Lebens eine eigene 
Zeit aussparen muß. Doch wie frei ist er wirklich? Die •Freizeit" nimmt zu, 
die Arbeitszeit dank der technischen Fortschritte ab. Wie hereinbrechende 
Wasserwogen aber stürzen dem Menschen die Forderungen der eigenen 
Werke entgegen: Er muß kaufen und konsumieren, weil die Maschinen 
produzieren, und die Produktion darf nicht stillstehen, weil andere Men- 
schen von ihr leben. Wo der Konsumbedarf nicht gespürt wird, hilft die 
Werbung nach, lockt den Käufer herbei, suggeriert ihm Modernität oder 
ängstigt ihn, ohne daß er es bemerkt. Die Weckung des Konsumbedarfs 
spart keine weißen Flecken auf der Landkarte des eigenen Lebens aus, 
dringt in die Privatsphäre ein, stöbert selbst die •Frei"-Zeit auf, die in- 
zwischen zur Karikatur ihrer selbst zu werden droht. Denn Freizeit wird 
allmählich zu einem leeren Wort, da der Mensch selbst trotz verkürzter 
Arbeits- und vermehrter Urlaubszeit das Gefühl gewinnt, immer weniger 
Zeit zu haben, und auch die Freiheit verlorengeht. Die Freizeitangebote 
überstürzen sich. Information, Bildung und Vergnügen konkurrieren mit- 
einander. Die Abwehrreaktionen gegen das massive Angebot aber können 
für den Menschen gefährlich werden. Man kann z. B. das Fernsehgerät am 
Abend abstellen, u. U. ganz auf es verzichten. Doch ohne Radio, zumindest 

2 Vgl. dazu H. Mühlen, Die abendländische Seinsfrage ah der Tod Gottes und der Auf- 
gang einer neuen Gotteserfahrung, Paderborn 1968, 33-37; auch H. Waldenfels, Glauben 
hat Zukunft. Orientierungspunkte. Freiburg 1970, 50 ff. 
3 Eine recht eindringliche Situationsanalyse bietet u. a. A. Toffler, Der Zukunftsschock. 
Bern-München-Wien 1970. 



Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 251 

jedoch ohne Zeitung leben kann der moderne Mensch nicht. Er möchte ja 
mitreden können. Der uninformierte, urteilslose Mensch widerspricht der 
selbstgewählten Haltung des mündigen und aufgeklärten Menschen; dem 
steht nicht die Tatsache entgegen, daß die eigene Meinung sich dem Diktat 
und der Sprachregelung der anonymen Meinungsmacher fügt. Denn auch 
Meinungen und Bildungsideale unterliegen inzwischen zunehmender Ma- 
nipulation. 

2. Die Funktion des Menschen im technischen Getriebe 

Fragt man nach der Funktion des Menschen in diesem technischen Getriebe, 
so stellt man fest, daß der Mensch inzwischen in der Gefahr steht, eher zu 
einer Funktion des Getriebes zu werden als eine Funktion zu haben. Er, der 
zu Beginn der Neuzeit stolz darauf war, sich seines Verstandes zu bedienen 
und folglich sich und die Welt in ihrem Gang selbst bestimmen zu können, 
ist dabei, das Wesen zu werden, das als Rädchen im Getriebe wirkt, mani- 
puliert und gelenkt wird und das nur noch frei bleiben kann, wo es sich der 
Entwicklung entgegenstemmt, sich wehrt und gegen den von ihm selbst 
initiierten Prozeß Widerstand leistet. 

Nun scheint die Möglichkeit, Widerstand zu leisten, auf den ersten Blick 
eher geringfügig gegenüber den Fähigkeiten, die sich in der Schaffung der 
Technik gezeigt haben. Offenbart sich aber nicht gerade darin das wahre 
Menschsein, daß einer sich selbst immer neu in Frage zu stellen versteht und 
über den jeweils erreichten Stand seiner Schöpfung nicht nur quantitativ, 
sondern auch qualitativ hinausstrebt? Und liegt die Verwirklichung des Hu- 
manum nicht gerade in der Erkenntnis, daß es sich niemals total verwirk- 
lichen läßt? Besteht sie nicht gerade in dem Rest, der bleibt und über den 
Tod hinweg unabgegolten in eine unbeschreibbare Zukunft hineingehalten 
wird? 

Läßt man sich nicht auf diese grundsätzliche Option - aus ihr erwächst die 
Fähigkeit zu glauben - ein, dann bleibt nur das negative Bild einer Mensch- 
heitszukunft, in der der Mensch der Tötung Gottes die Tötung des Men- 
schen und des Menschlichen folgen läßt. Alles, was den Menschen immer 
neu über seine jeweilige Entwicklungsphase hinauszudrängen, weiterzu- 
locken sucht: Hoffnung und Sehnsucht, Liebe und Hingabe, Muße und 
schöpferisches, zweckfreies Tun, Kunst und Phantasie, stirbt dann ab, selbst 
wenn der Mensch als Funktion im automatischen Ablauf der Welt weiter- 
existiert. 

Hoffnung und Sehnsucht wandeln sich zur Erwartung des Eintretens er- 
rechneter Abläufe und Ziele. An die Stelle von Liebe und Hingabe tritt 
die Wohltätigkeit, •Caritas" als Beruhigung noch nicht völlig stumpfer Ge- 
wissen; sodann die Sexualität, gepaart oft mit Brutalität und Raffinesse. 



Hans Waldenfels 252 

Liebe als Selbstlosigkeit ^und Dienst wird verlacht; die schweigende Hilfe 
diakonischer Kräfte stirbt aus. Die geplante Vorsorge bietet sich als Ersatz 
an; die Versicherungen aller Art florieren. Im übrigen lebe die Haifischge- 
sellschaft: •Wenn die Haifische Menschen wären", fragte Herrn K. die klei- 
ne Tochter seiner Wirtin, •wären sie dann netter zu den kleinen Fischen?"4 

Der Raum des schöpferischen Miteinanders, der absichtslosen und gerade 
darum kreativen Pause und Stille geht verloren. Wo früher das Zeitlose 
und damit das die Zeit auf Ewigkeit hin öffnende entstand, wächst dann 
der Verlust der Zeit. Die Vergangenheit wird weder zur Lehre noch zum 
Erbe. Die Zukunft bedeutet entsprechend keine Chance mehr, sondern 
schränkt angesichts der automatisch aufbrechenden technischen Möglich- 
keiten den menschlichen Freiheitsraum immer mehr ein. In ihm erlebt sich 
der Mensch zusehends als Hemmschuh einer je größeren Präzision, Per- 
fektion und Funktionsfähigkeit der Maschinen. Wo der Mensch zum •Er- 
satz" für die Automatik wird, entsteht die Gefahr der Unglücksfälle, ge- 
schieht das Unberechenbare, tritt •menschliches Versagen" auf den Plan. 
Die Frage des lebensuntüchtigen Lebens kommt auf. Wer wäre aber bei 
einer solchen wachsenden Funktionslosigkeit des Menschen dann am Ende 
noch lebenstüchtig? 

Das Miteinander von Menschen und Völkern wird schließlich zur Bela- 
stung. Friede ist kein Hoffnungswort mehr, weckt keine Sehnsüchte. Den 
Frieden ersetzt der Nicht-Krieg, die harmonisierte Koexistenz sich gegen- 
seitig im Machtspiel blockierender Mächte, das Spiel von Bremse und Gas- 
pedal - der Wagen steht; doch die Fahrt kann jederzeit beginnen. Die Auf- 
stände und Revolutionen, Bürgerkriege und nachbarschaftlichen Auseinan- 
dersetzungen bezeugen die Krisensituation. 

Selbst ein so unverarbeiteter •Rest" wie der Tod verliert dann seine 
Ängste. Denn wo es keine Sehnsucht mehr gibt und der alte Mensch nur 
noch geduldet, aber in innerer Einsamkeit auf ein unabwendbares Ende zu 
mitgeschleppt wird, wird der Tod für den Sterbenden zum Ende einer sinn- 
losen Wartezeit, für die Mitmenschen zur Befreiung von einer zermürben- 
den Last. Vielleicht ist die Vision zu düster. Doch sind nicht Anzeichen da- 
für da, daß Erleichterung und Aufatmen an die Stelle der Trauer treten 
und die Angst vor der Sinnentleertheit größer wird als die Angst vor dem 
Tode? 

Nicht ohne Grund beginnen Philosophen und Theologen, die Möglich- 
keit eines Endes der Menschheit erneut zu bedenken5. Sollte der Mensch 

4 B. Bredit, Geschichten vom Herrn Keuner, in: Gesammelte Werke 12. Werkausgabe 
Edition Suhrkamp. Frankfurt 1967, 394. 
5 Vgl. K. Rahner, Gnade als Freiheit. Herder-Bücherei 322, 14 f: •... Das Wort Gott soll 
verschwunden sein, spurlos und ohne Rest, ohne daß noch eine übriggelassene Lücke sieht- 



Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 253 

unter sein eigenes Niveau zurückfallen und das Untermenschliche Herr 
über ihn werden, dann wäre es um ihn geschehen. Gerade dagegen muß sich 
der Mensch zur Wehr setzen. Er muß hellhörig werden, wenn man ihm die 
Verantwortung abnehmen möchte. Er darf es sich nicht gefallen lassen, daß 
alles erklärt und folglich auch alles ent-schuldigt wird. Das genau wäre der 
Tod jeglicher Verantwortung. Menschsein ist aber mehr als das Produkt 
von Milieu, Umwelt und Erziehung. Wo die eigenen Werke des Menschen 
die Herrschaft über ihren Schöpfer antreten, erhebt die totgesagte Schlange 
des Paradieses wieder ihren Kopf: Sie ist dann - mit dem Evagestus - schul- 
dig, nicht der Mensch. Kann aber der Mensch bereuen, wo er unschuldig 
ist und kein Vorsatz ihm weiterhilft? Kann er noch glauben und hoffen, wo 
auch der andere nur meine Gefangenschaft und Unfreiheit teilt und kein 
Ausweg in Sicht ist? 

II. Versuche des Ausbruchs 

Wer im Gefängnis sitzt und frei sein will, muß den Ausbruch wagen. Noch 
ist der Mensch nicht so verzweifelt, seine Resignation noch nicht so stark, 
daß er ihn nicht auf verschiedenen Wegen versuchte. 

Man muß dabei zunächst nicht einmal bei den religiösen Angeboten an- 
setzen. Die Religionen haben in der Gegenwartsgesellschaft ein deutliches 
Nachlassen ihres Einflusses zu beklagen. Wir haben daher allen Grund zu 

bar ist, ohne daß es durch ein anderes Wort, das uns in derselben Weise anruft, ersetzt 
wird, ohne daß durch dieses Wort auch nur wenigstens eine, die Frage schlechthin gestellt 
würde, wenn man schon nicht dieses Wort als Antwort geben oder hören will. Was ist 
dann, wenn man diese Zukunftshypothese ernst nimmt? Dann ist der Mensch nicht mehr 
vor das eine Ganze der Wirklichkeit als solcher und nicht mehr vor das eine Ganze seines 
Daseins als solchem gebracht... Es würde aufhören, ein Mensch zu sein. Er hätte sich 
zurückgekreuzt zum findigen Tier... So wäre es ja vielleicht - wer vermag es genau zu 
wissen - auch denkbar, daß die Menschheit in einem kollektiven Tod bei biologischem und 
technisch-rationalem Fortbestand stirbt und sich zurückverwandelt in einen Termitenstaat 
unerhört findiger Tiere." Und in einem SPIEGEL-Interview (vgl. 5. 1. 1970, S. 84) mit 
M. Horkheimer heißt es: •SPIEGEL: Warum soll die Zukunft langweilig sein? - H.: 
Man wird das Theologische abschaffen. Damit verschwindet das, was wir ,Sinn' nennen, 
aus der Welt. Zwar wird Geschäftigkeit herrschen, aber eigentlich sinnlose. Eines Tages 
wird man auch Philosophie als eine Kinderangelegenheit der Menschheit betrachten. Man 
wird mit dem Positivismus sagen, es sei läppisch, über die Beziehungen von Relativem und 
Transzendentem zu spekulieren. - SPIEGEL: Es könnte doch aber auch sein, daß sich die 
Menschen - wenn ihre materiellen Bedürfnisse einschließlich der sexuellen völlig befrie- 
digt sind, den Spielen zuwenden. - H.: Die haben ja auch die Tiere. Ich kann mir gut 
vorstellen, daß sich das bei den Menschen fortsetzt." Diese Stelle ist übrigens im Nach- 
druck wesentlich geändert bzw. verkürzt worden; vgl. M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach, 
dem ganz Anderen. Ein Interview mit Kommentar von H. Gumnior. Stundenbücher 
Bd. 97, 88 f. 



Hans Waldenfels 254 

fragen, wie sich Menschen auch ohne bewußte Hinkehr zu den Religionen 
in ihrem Menschsein retten. Daß es auch dabei stets urn den Glauben geht, 
wird all denen deutlich, die wissen, daß Glauben es mit einem festen 
Standpunkt zu tun hat, mit Hoffnung und Vertrauen, mit dem Ausbruch 
aus der Ichverkrampfung und Einsamkeit, mit Hingabe und Liebe und ge- 
schenkter Gnade. 

1. Rückzug: Die heile Welt und die private Wüste 

Ein Weg ist der Rückzug in das private Leben, das traute Heim, die Fa- 
milie. Die heile Welt zu Hause bleibt auch heute ein Wunsch, wenn schon 
die •Welt draußen" von Unheil zeugt. Heintje und Peter Alexander ver- 
künden nicht nur das Evangelium der Großmütter6. Die Erinnerung an die 
schönen alten Zeiten, das •Es war einmal" und •Weißt du noch, als 
wir. ..?" bleibt allzumal. Erinnerungsfotos können Abende füllen. Nur: 
Löst diese Art von Erinnerung, von Lebensgestaltung ohne Nachdenken 
etwas? Ist sie nicht vielfach eine Flucht vor einer Zukunft, die - Gott Dank! 
- noch in weiter Ferne zu liegen scheint, die man nicht kennt und lieber auch 
nicht kennen will? 

An dieser Stelle steht auch der Wunsch vieler Christen an die Kirchen 
und ihre Prediger, die zu leichthin einfach als •konservativ" abgestempelt 
werden. Tatsächlich möchten sie die Kirchen - ob bewußt, sei dahingestellt 
- einspannen in die Bestätigung ihrer heilen Welt. Sie sehen in ihnen Orte 
der Besinnung und Ruhe und wünschen, daß dies so bleibt. Entsprechend 
finden sie es ärgerlich, daß •Unruhe" in die Kirchen eingezogen ist und daß 
man oft genug im Gottesdienst nicht mehr das alltägliche Leben •abschal- 
ten" kann. Die permanente Anpassung an Tageswünsche und -fragen ist 
ihnen ein Greuel. Die zunehmend spürbaren restaurativen Bestrebungen 
in den Kirchen müßten von hier aus psychologisch überprüft werden; sie 
sind keinesfalls ohne weiteres nur als reiner Ausdruck der Sorge um die 
Orthodoxie zu werten. 

Eine gewisse Bestätigung erfährt diese Beobachtung durch die Antwor- 
ten auf die Fragen 4 bis 6 der •Umfrage unter allen Katholiken", die zur 
Vorbereitung der deutschen Synode vorgenommen wurde. Die Frage 4 
fragte nach dem, was dem persönlichen Glauben und Leben als Christ hilft. 
An der Spitze der Antworten lag der Gottesdienst, gefolgt vom persönli- 
chen Gebet, dem Familienleben und dann der Predigt7. In der Frage 5 ging 
es um die Erwartungen an die Predigt. In der Reihenfolge der Antworten 
lag die Auslegung des Wortes Gottes vorn; es folgten die Darstellung des 

6 Vgl. das SPIEGEL-Interview mit P. Alexander vom 15. 3. 1971, 192-195. 
7 Vgl. Synode 1/1971,12-15, auch Herderkorrespondenz 25 (1971), 47. 



Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 255 

Glaubens und die Behandlung moralischer und sittlicher Fragen. Auf die 
Frage 6: •Was ist für Sie an der heiligen Messe besonders wichtig?" deutete 
sich eine recht ähnliche Tendenz an. Die stärkste Betonung fand die Begeg- 
nung mit Gott, gefolgt von den Stichworten •seelische Kraft", •stilles Ge- 
bet", •Gemeinschaft mit Christus". Damit zeigt sich - entgegen manchen 
Erwartungen - eine deutliche Präferenz für den Innenraum zu Ungunsten 
der gesellschaftskritischen Bestrebungen, von denen auch in den Kirchen 
heute so viel die Rede ist. Vielen Menschen von heute ist die •heile Welt" 
lieber, für die sie sich gerne in den Raum ihrer privaten Wüste zurück- 
ziehen. Sind nicht die Drogen auch ein solcher Rückzug zur heilen, •psyche- 
delischen" Welt oder gehören sie eher zum Auszug aus der Welt? 

2. Auszug: Die gesellschaftlichen Formen eines permanenten Exodus 

Allerdings darf der Rückzug in die eigene Wüste und Stille nicht überbe- 
tont werden. Der Marxsche Aufruf: •Proletarier aller Länder, vereinigt 
euch!" bekommt heute einen neuen Klang. Nicht ohne Grund tritt in aller 
Welt an die Stelle der Arbeiterklasse die Jugend und die Studentenschaft, 
die den Aufstand übt, demonstriert und protestiert. Die Skala der Aktionen 
ist breit, vom Einsatz für den Nulltarif der Verkehrsmittel bis zum Pro- 
testmarsch zugunsten rassisch, politisch und religiös Unterdrückter und zur 
Mobilisierung der öffentlichen Meinung zugunsten der Dritten Welt, des 
Kampfes gegen Hunger, Bildungsrückstand und soziale Ungerechtigkeit. 
Neben die lauten Aktionen der Straße tritt der leise Protest: das Anwach- 
sen der Kriegsdienstverweigerung, die Lernmüdigkeit, die Verkehrung 
gewohnter Formen in ihr Gegenteil unter gleichzeitiger Auflösung bürger- 
licher Erwartungen, die Ehe vor der Ehe, das Verlangen nach Hasch und 
Drogen. Der lange geübte aktive Einsatz wird von passivem Widerstand 
abgelöst. 

Wo die Kriegswilligkeit aussetzt, erweist sich auf die Dauer die Harmo- 
nisierung der Kräfte durch Wettrüsten oder Abrüstungsgespräche als unbe- 
gehbarer Weg zum Frieden. Wo der Beruf den Menschen nicht mehr als 
Menschen auszufüllen und zu erfüllen vermag, erweisen sich die Bildungs- 
angebote und Lernprozesse der Leistungsgesellschaft als sinnlos. An die 
Stelle des Zukunftsinteresses tritt dann der Wille zu leben - hier und heute 
und gut. In mancher Hinsicht wird der Verweis auf die Natur zu Hilfe 
genommen: •Schaut die Vögel des Himmels: sie säen nicht, sie ernten nicht, 
sie sammeln nicht in Scheunen - und euer himmlischer Vater ernährt sie .. 
Und was seid ihr besorgt um die Kleidung? Betrachtet die Lilien des Fel- 
des, wie sie wachsen: sie mühen sich nicht ab und spinnen nicht, aber ich 
sage euch, nicht einmal Salomon in all seiner Pracht war gekleidet wie eine 
von ihnen" (Mt 6, 26-29). Das aber sind Worte Jesu, dessen Gestalt nach 



Hans Waidenfels 256 

Mao inzwischen wieder interessant zu werden scheint. War nicht Jesus ein 
Hippie reinsten Wassers, dieser •Superstar"8? 

Das bunte Panorama der gesellschaftlichen Bewegungen hat zwar einen 
deutlich antitechnischen Zug, gebiert aber zugleich eine neue Moral des 
•tantum-quantum"; denn der Verzicht auf die Technik ist nicht mehr mög- 
lich. Vielmehr finden die technischen Mittel durchaus ihre Verwendung im 
Maße ihrer Brauchbarkeit für das jeweils aktuell gesetzte Ziel. 

Man sucht nach neuen Formen von Solidarität und Einsatz für die ande- 
ren. Skepsis bricht überall dort auf, wo neue Autoritäten entstehen und die 
Brüderlichkeit bedrohen. Je nachdem kommt es entsprechend zu politischem 
Engagement oder zu unpolitischem Disengagement. 

In diesem Zusammenhang ist auch die Identifizierung mit dem Erbe des 
Marxismus verständlich. Denn - wie Eberhard Stammler es jüngst in einer 
bedenkenswerten Analyse der Haschwelle als Krisensymptom darlegte» - 
•gerade dort ist ja der Affront der Selbstentfremdung des Menschen histo- 
risch thematisiert, und zugleich offeriert jene Ideologie visionäre Utopien, 
die weithin mit den aktuellen Zukunftserwartungen korrespondieren. Die 
,neue Gesellschaft' und der ,neue Mensch' enthalten so wesentliche Ele- 
mente der Hoffnung, daß in ihnen die revolutionäre Antwort auf das zer- 
fallende System der ,Ausbeutung' und auch die korrumpierenden Zwänge 
der technischen Zivilisation gesucht wird." 

Der Ruf nach einem permanenten Exodus macht auch vor den Kirchen 
nicht Halt. Das ist um so verständlicher, als ja der Exodusgedanke ohnehin 
im jüdisch-christlichen Raum ursprünglich beheimatet ist. Die radikalen 
Formen führen aber im Gegensatz etwa zu Nordamerika zumindest in un- 
seren Breiten noch ein eher kryptogames Dasein. Spontangemeinschaften, 
die sich zum Gespräch zusammenfinden und zu gemeinsamer Aktion und 
die sich dann nicht scheuen, ihr Beieinandersein mit den Abendmahlswor- 
ten zu beschließen, die irgendwer aus dem Kreis über den gemeinsamen 
Tisch spricht, bleiben weithin im Verborgenen und vermeiden damit, so- 
wohl beurteilt zu werden wie auch selbst kritisch zu beurteilen. Sind die 
Versuche neuzeitlicher Gottesdienstgestaltungen wie Beatmessen, politische 
Nachtgebete, das Leben der Amsterdamer Studentengemeinde, interkon- 
fessionelle Agapefeiern, pfingstlerisch-ekstatische Jugendgottesdienste und 
vieles mehr nur Formen einer neuen Romantik? Oder sind sie auf die Dauer 
doch schöpferisch? Lassen sich von ihnen her Brücken schlagen zu einer 

8 Zur jüngst auch auf dem deutschen Plattenmarkt erschienenen •Rock-Oper" •Jesus 
Christ - Superstar" vgl. Evangelische Kommentare 4 (1971), 226-228. Vgl. auch Time 
v. 21. 6.1971: The Jesus-revolution, übers, in Publik v. 25. 6. u. 2. 7.1971. 
• E. Stammler, Reise ins Abseits. Haschwelle als Krisensymptom, in: Evangelische Kom- 
mentare 4 (1971), 184-188, Zitat: 187. 



Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 257 

alten Tradition, oder ist am Ende doch der Bruch mit der Tradition das 
Entscheidende? 

3. Einzug: Die Sehnsucht nach dem integrierten Selbst und die 
unterschwellige Asienfreundlichkeit 

Eine eigentümliche Form des Exodus ist die Hinkehr zu den Schätzen 
Asiens. Zwar kehrte A. Koestler vor Jahren voller Stolz auf sein altes 
Europa und voller Despektierlichkeit für die Schätze Indiens und des Fer- 
nen Ostens von seiner Asienwallfahrt heim10. Doch läßt sich eine unter- 
schwellige Hoffnung auf heilende Kräfte, die in jenen schweigsamen, für 
uns schweigsamen Welten vielleicht doch verborgen schlummern, deren 
Sprache und Art wir - noch - nicht verstehen, nicht übersehen. Die viel- 
fältigen Übungen des Zen, des Yoga, der Meditation zeugen von der Sehn- 
sucht nach Rückkehr zum wahren Selbst. Daß es hierbei nicht um das Tun 
der Massen geht, versteht sich von selbst. Noch nie hat - das weiß der west- 
liche Mensch recht gut - die große Masse die Welt bewegt. 

Zweierlei scheint der Osten anbieten zu können: eine unsagbar große 
Kraft des Widerstandes, die in scheinbarem Unterliegen siegt, und die Me- 
thoden, das ganzheitliche Begreifen wiedergewinnen zu können, wo der 
rationalistisch-analysierende Verstand scheitert. Nicht ohne Grund ist die 
hier angesprochene Asienfreundlichkeit zunächst überwiegend unter In- 
tellektuellen verbreitet. Zu prüfen wäre aber auch die zunehmende Kriegs- 
dienstverweigerung auf ihre asiatischen Wurzeln hin. Die Wege der 
Selbstfindung werden nicht zuletzt wegen ihrer Vieldimensionalität beach- 
tet, bieten sie sich doch religiös, psychologisch wie auch medizinisch-thera- 
peutisch als Hilfen an. Sie versuchen den Menschen jener lebendigen Mitte 
innewerden zu lassen, von der aus Weltzugehörigkeit und Gesellschafts- 
bezogenheit ohne Aufgabe eines entsprechenden Selbstverhältnisses mög- 
lich bleibt. Wie sehr gewisse asiatische Grundtendenzen abendländischen 
Aporien zu entsprechen scheinen, vermögen so einsichtsvolle Aufrisse wie 
- um nur zwei deutschsprachige Bücher etwas willkürlich zu erwähnen - 
Lily Abeggs •Ostasien denkt anders" oder Karlfried Graf Dürckheims 
•Hara. Die Erdmitte des Menschen"11 hinreichend zu veranschaulichen. 

Die Frage bleibt, ob nicht die Hinwendung zu Asien und die Sehnsucht, 
die verlorene Ganzheit dort wiederzufinden, eine Flucht darstellt. Noch 
sind die Antworten Asiens nicht durch das Prüfbad der Technik hindurch- 
gegangen. China und Japan müssen ebenso wie Indien den Erweis der Be- 

10 Vgl. A. Koestler, Von Heiligen und Automaten. Bern-Stuttgart 1971. 
11 L. Abegg, Ostasien denkt anders. Eine Analyse des west-östlidien Gegensatzes Mün- 
chen-Wien-Basel Neuausgabe 1970; K. Graf Dürckheim, Hara. Die Erdmitte des Men- 
schen. Weilheim 3. Aufl. 1967. 



Hans Waldenfels 258 

Währung ihrer Integrität noch erbringen, wenngleich vieles dafür spricht, 
daß er gelingen dürfte. Das aber würde dann erst recht die Frage erlau- 
ben, ob unsere Krankheit sich nicht auf den westlichen Menschen beschränkt. 
Hat die östliche Weisheit in dieser Lage therapeutischen Wert? Nun schei- 
nen sich östliche Meditation und westliches Glauben wie feindliche Brüder 
gegenüberzustehen. Die Meditation schmeichelt gar dem modernen westli- 
chen Menschen, da sie ihm seine Autonomie zu belassen scheint und nicht 
wie die Glaubenshaltung heteronome Bindung verlangt. Die Auseinander- 
setzung mit Asien steht uns auf jeden Fall noch bevor. 

4. Die Chance der Religionen 

Mit letzterem •Einzug" und der Asienfreundlichkeit stehen wir schon im 
Bereich der Religionen. Je nach Einschätzung wird in ihnen deutlicher der 
Aufruf zum Rückzug, zum Auszug oder zum Einzug vernommen. Gegen 
eine Religion des faulen Trostes, der zum Beruhigungsmittel für Dumme 
und Schwache wird - •Opium des Volkes" (K. Marx) -, der Ablenkung und 
der Projektion menschlicher Wünsche und Sehnsüchte (L. Feuerbach, S. 
Freud) wird seit langem Kritik laut. Der Versuch christlicher Theologen 
nach K. Barth, das Christentum vor dieser Kritik dadurch zu schützen, daß 
man es aus dem Verband der Religionen herauslöst, darf als gescheitert 
gelten12. Bedenkenswert ist hingegen der etwa von E. Bloch so stark be- 
tonte Gedanke des Exodus13, zumal wenn dieser in seiner doppelten Kom- 
ponente gesehen wird: Auszug aus der Gefangenschaft Ägyptens und Ein- 
zug in das gelobte Land der Verheißung. Nur in der Doppelheit von Aus- 
zug und Einzug liegt eine Chance für die Religionen. Auszug allein führt 
am Ende zum Rückzug, wenn vielleicht auch in gesellschaftlicher Form. Die 
Predigt des Einzugs aber verhallt ungehört, wo die Notwendigkeit des Aus- 
zugs übersehen wird. 

Das Zweite Vatikanische Konzil sagt in seiner Erklärung •Nostra 
Aetate", nr. 1: •Die Menschen erwarten von den verschiedenen Religionen 
Antwort auf die ungelösten Rätsel des menschlichen Daseins, die heute wie 
von je die Herzen der Menschen im tiefsten bewegen." Sie sollen somit ver- 
suchte Antworten auf die Lebensfragen des Menschen sein. Dennoch wir- 
ken diese Antworten heute weithin langweilig. Liegt das an den Antwor- 
ten? Es könnte ja auch an der Formulierung der Fragen liegen. So fällt z. B. 
auf, daß die in der genannten Erklärung aufgereihten Fragen sich gleich- 
sam zeitlos um den Menschen, und zwar den Einzelmenschen aller Zeiten 

12 Vgl. G. Thils, Christentum ohne Religion? Salzburg 1969. 
13 Vgl. E. Blodi, Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt 1959; ders., Atheismus im Christentum. 
Zur Religion des Exodus und des Reichs. Frankfurt 1968; dazu C. H. Ratschow. Atheismus 
im Christentum? Eine Auseinandersetzung mit E. Bloch. Gütersloh 1970. 



Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 259 

drehen: •Was ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel unseres Lebens? Was 
ist das Gute, was die Sünde? Woher kommt das Leid, und welchen Sinn 
hat es? Was ist der Weg zum wahren Glück? Was ist der Tod, das Ge- 
richt und die Vergeltung nach dem Tode?" Und schließlich: •Was ist jenes 
letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen 
und wohin wir gehen?" Wirken nicht diese Fragen - trotz ihrer grundsätz- 
lichen Richtigkeit - blaß angesichts der konkreten Wirklichkeiten unserer 
heutigen Zeit? Unscharfe Fragen erzeugen auch unscharfe Antworten. 
Weltferne, weltfremde Antworten hinwiederum machen auch die Reli- 
gionen weltfern und weltfremd. 

Ein Vergleich unterstreicht das Gemeinte. In der Pastoralkonstitution 
•Gaudium et spes", nr. 10, sind dieselben Fragen nuancierter noch einmal 
gestellt: •Dennoch wächst angesichts der heutigen Weltentwicklung die 
Zahl derer, die die Grundfragen stellen oder mit neuer Schärfe spüren: 
Was ist der Mensch? Was ist der Sinn des Schmerzes, des Bösen, des To- 
des - alles Dinge, die trotz solchen Fortschritts noch immer weiterbestehen? 
Wozu diese Siege, wenn sie so teuer erkauft werden mußten? Was kann 
der Mensch der Gesellschaft geben, was von ihr erwarten? Was kommt nach 
diesem irdischen Leben?" 

In seiner •Theologie der Frage" berichtet Hans-Dieter Bastian von einer 
irritierenden Erfahrung, die E. Schweizer als Gastprofessor in Tokio in 
einem Seminar für japanische Fachkollegen machte. Er stellte Fragen und 
erhielt keine Antworten. Erst später klärte ihn ein japanischer Theologe 
auf. •In Japan, so erklärte er, wird der Frage eines Professors solche Be- 
deutung beigemessen, daß man sie als Meditationsthema aufnimmt und 
gründlich bedenkt. Würde und könnte man sofort antworten, wäre damit 
ihre mangelhafte Qualität, darüber hinaus auch die des Fragestellers erwie- 
sen"". 

Solange der Mensch sich als fragendes Wesen gibt, sind Antworten gut; 
nur müssen diese den Fragen entsprechen. Es kommt aber dann auch auf 
die richtigen Fragen an. Wir leben inzwischen in einer derartig antwortrei- 
chen Zeit, daß die nächsten Fragen bereits wieder vorprogrammiert wer- 
den und der Mensch in der Gefahr steht, selbst die Freiheit des Fragens zu 
verlieren. Der Mensch braucht deshalb heute auch vor allen Antworten die 
Fragen, die ihn aus dem Zwang des Frage-Antwort-Spiels der Wissen- 
schaften befreien und auf jene Ebene zurückführen, wo er Mensch sein 
kann. 

Zwei Beobachtungen bestätigen die Überlegung. Wo immer ein echter 
Prophet auftritt, wird er verfolgt, weil er zunächst einmal in Frage stellt, 

" H. D. Bastian, Theologie der Frage. Ideen zur Grundlegung einer theologischen Didak- 
tik und zur Kommunikation der Kirche in der Gegenwart. München 1969 90. 



Hans Waldenfels 260 

Umdenken und Konversion fordert. Damit aber weckt er die Kräfte des 
Widerstandes bei seinen Zuhörern: Sie werden aggressiv. Wo eine Reli- 
gion nicht mehr verfolgt wird, wo sie - im Gegenteil - totgeschwiegen wird 
und die Menschen sich von ihr abwenden, ist es an der Zeit, sich des eigenen 
Auftrags zu erinnern. Die qualvolle Frage des Propheten: •Liegt es an mir, 
wenn die Reizschwelle nicht mehr überschritten wird, oder an der Fähig- 
keit und Bereitschaft der Hörer oder doch derer, die hören könnten?" geht 
zuerst an ihn selbst. Auf jeden Fall kommt es auf die herausfordernden 
Fragen an. 

Auf der anderen Seite dürfte die stille Mission der indisch-fernöstlichen 
Religiosität ihre Begründung gerade im Ruf nach der Frage und der Er- 
kenntnis der Fragwürdigkeit auch des heutigen Lebens finden. Die asiati- 
schen Übungen der Sammlung suchen ja den Menschen von der Hektik der 
Gedanken zum Denken hin zu befreien, von der Vielzahl der Worte fort 
zu dem einen wortlosen Wort hin zu sammeln. Dabei bedeutet die religiöse 
Institution nichts, die Übung alles. 

Die Chancen der Religionen liegen heute stärker in der Solidarität mit 
dem Leiden als in der Verkündigung losgelöster Antwortsprinzipien, mehr 
in der Aufforderung zur schweigenden Praxis als in spekulativen Erörte- 
rungen, in einem glaubwürdigen Lebenszeugnis der Jünger als in vielen 
Glaubensaussagen. Heute bedeutet die Abkehr von den Religionen nicht 
unbedingt den Verlust der Religion. Religionskritik als Kritik an den in- 
stitutionalisierten Religionen müßte schärfer unterschieden werden von der 
Religionskritik als Kritik an Religion überhaupt. 

III. Und der christliche Glaube? 

In vielfältig verdeckter Form brechen die Grundanliegen der Menschen 
wieder neu auf: die Sehnsucht nach einer heilen Welt - das Wissen um die 
Notwendigkeit des permanenten Exodus aus dem Status quo, der nicht auf 
Fortschritt, sondern auf Metanoia hinzielt - die Suche nach der verlorenen 
Ganzheit, dem verlorenen Selbst: •Man ist ja nicht mehr man selbst!" - die 
Frage nach dem Schlüssel zum verlorenen Paradies der Sinngebung oder 
nach einem tragfähigen Fundament für ein Leben, das im Tode endet und 
keine Hoffnung und keine Zukunft zu haben scheint. 

Hat das Christentum in dieser Stunde kultur- und religionssoziologisch 
gesehen eine Chance? Bedenkt man, daß für den durchschnittlichen west- 
lichen Menschen Glaube nach wie vor zunächst die Grundhaltung des Chri- 
sten ist, so lautet die Frage genauer: Hat das Christentum die Chance, das 
Bedürfnis nach Glauben zu wecken und zu stillen? 



Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 261 

Im Blick auf das Glaubensverständnis des Christentums kann uns drei- 
erlei deutlich werden: 1. Das genuin christliche Glaubensverständnis ist 
längst dabei, sich als Grundhaltung ins Allgemein-Menschliche hineinzu- 
integrieren: Glaube ist überall dort am Werk, wo der Mensch auf vielfäl- 
tige Weise und mannigfachen Wegen nach einem festen Grund sucht. 
2. Dagegen erfordert das inhaltliche Angebot des Christentums eine Ent- 
scheidung: Ausbruch, Hinkehr, Sprung - •auf dein Wort hin" (Lk 5, 5). Im 
Aufruf zum Sprung - •gelegen oder ungelegen" (2 Tim 4, 2) - aber liegt 3. 
- auch gegenüber allen anderen Versuchen des Ausbruchs, die zuvor be- 
sprochen wurden, - die uneinholbare Chance des Christentums, weil ihm 
die Verheißung gegeben ist, nicht fehlzugehen. 

1. Die Lehre von einem Standpunkt: •Bauen auf den Felsen" 

Das christliche Glaubensverständnis ruht auf der grundlegenden Lehre 
vom Standpunkt. Dabei muß Glaube von seinem alttestamentlich-jüdischen 
Ursprung her verstanden werden15. Zwei Gesichtspunkte gehören dort zu- 
sammen: Das Bauen-auf, Setzen-auf, Vertrauen und Glauben im Anschluß 
an das hebräische •aman" (vgl. •Amen" = •Ja, so ist es, so soll es sein!") so- 
wie der •Fels", auf den wir bauen, setzen, vertrauen, an den wir uns hal- 
ten. 

Glauben in diesem Sinne bedeutet nicht Herauslösung, sondern Veran- 
kerung des Lebens. Es geht nicht primär um das Fürwahrhalten von Satz- 
wahrheiten, die den Bereich des Wissens erweitern, sondern um den gan- 
zen Menschen. Die Hinführung zum Glauben besteht denn auch nicht zu- 
nächst in einer Übung des Denkens, sondern in einer grundlegenden Neu- 
einstellung des Menschen auf die ganze Wirklichkeit. Der christliche 
Glaube aber stellt sofort dort eine Herausforderung dar, wo er dem Men- 
schen zu verstehen gibt, daß er nicht auf sich selbst bauen kann, sondern auf 
einen anderen setzen muß. Bei der großen Not der Einsamkeit und Verein- 
samung, unter der Menschen leiden, sollte man meinen, eine solche Heraus- 
forderung stelle in sich bereits eine wirkliche Hilfe dar. Dennoch gibt es 
nicht wenige Menschen, die lieber aus der Not eine Tugend machen und 
heroisch ihr Alleinsein als die höchste Verwirklichung menschlichen Da- 
seins betrachten. Sie fürchten die Abhängigkeit. Vielfach haben Enttäu- 
schungen sie mißtrauisch gemacht und ihnen den Mut geraubt, es noch ein- 
mal mit dem anderen zu versuchen. Diese Enttäuschungen richten sich oft 
auch auf die Kirche, genauer: die Menschen, die die Kirche bilden, Kirchen- 
führer ebenso gut wie einfache Gläubige. Die Diskrepanz von Glaubens- 
verkündigung und Glaubensleben, Theorie und Praxis, Freiheitsideal und 

15 Vgl. zum Folgenden ausführlidier H. Waldenfels, a. a. 0., 26-35. 55-64. 81-130. 



Hans Wäldenfels 262 

erzwungener Uniformierung, Preisung des Dienstes und autoritärer Füh- 
rung, bedroht nach vielen die Glaubwürdigkeit der Kirche und wirft für sie 
die Frage auf, ob die Kirche in ihrer gegenwärtigen Gestalt eine wirkliche 
Glaubenshilfe oder eher ein Glaubenshindernis darstellt16. 

Bei all dem bleibt es bei der grundlegenden Feststellung, daß der Mensch, 
will er Mensch sein, nicht auf sich selbst bauen kann. Auf wen aber soll der 
Mensch bauen? Es fällt auf, daß die Antwort der Heiligen Schrift, die das 
Christentum vorzubringen hat, nicht von Institutionen spricht, sondern von 
Menschen, die ihrerseits in Gott verankert sind, schließlich von Gott selbst. 
So heißt es beim Psalmisten: •DerHerr ist mein Fels, meine Burg und mein 
Erretter, mein Gott ist mein Hort, bei dem ich Zuflucht suche" (Ps 18, 3; vgl. 
Pss 19, 15; 28, 1; 31, 3f.; 62; 71, 3; 78, 35; 89,27; 94, 22 u. ö., auch die klas- 
sische Lutherübersetzung: •Ein' feste Burg ist unser Gott" [Ps 46]). Gott 
wiederum hat uns nach Paulus auf Christus fest gegründet: •So viele Ver- 
heißungen Gottes es auch gibt, in ihm ist das Ja. Deshalb erklingt auch 
durch ihn das Amen zur Verherrlichung Gottes durch ihn" (2 Kor 1, 20 f.). 
Er war schon der •Fels", der die Israeliten in der Wüste begleitete (vgl. 
1 Kor 10, 4). Mit Christus als Eckstein sind wir schließlich aufgebaut auf 
der Grundmauer der Apostel und Propheten (vgl. Eph 2, 22, auch Jes 28, 
16; 1 Pt 2, 6). Schon im Alten Bund heißt es von Jeremias, daß Gott ihn 
•zu einer festen Burg, zu einer eisernen Säule und zu einer ehernen Mauer 
gegen das ganze Land" macht: •Wenn sie auch gegen dich anstürmen, sol- 
len sie dich doch nicht bezwingen: denn ich bin mit dir, um dich zu behüten" 
(Jer 1, 18 f.). Im Neuen Bund nennt Christus einen seiner Apostel mit 
neuem Namen: Petrus, •auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen, und 
die Pforten der Hölle werden sie nicht überwältigen" (Mt 16, 18)17. 

Standpunktsuche und -findung ereignen sich stets in der konkreten Welt- 
situation. Christlich gehört dazu der Ausbruch aus sich selbst und die Hin- 
kehr zum anderen. Die •anderen" sind vordergründig Menschen, •Apostel 
und Propheten", Jesus Christus; der •andere" ist hintergründig Gott. Gott 
ist jedoch unmittelbar nur im Entzug, härter formuliert: in der Abwesen- 
heit, in seinem •Tod" greifbar, in seiner Anwesenheit, in seinem •Leben" 
höchstens mittelbar in solchen Menschen, die an ihn glauben. Es kann daher 
auch von Gott nur die Rede sein, wo vom Menschen die Rede ist. Jesus 
selbst hat dazu den Weg gewiesen, als er die Frage nach seinem Vater mit 

16 Vgl. die entsprechende Frage des Augsburger ökumenischen Pfingsttreffens im Arbeits- 
papier der Arbeitsgruppe /. Glaubensnot und Kirchen; im offiziellen Heft: Arbeitspapiere, 
ökumenisches Pfingsttreffen Augsburg 1971,11. 
17 Die Priorität des Auferstehungsglaubens des Petrus sucht W. Marxsen zu begründen; 
vgl. sein Buch: Die Auferstehung Jesu von Nazareth. Gütersloh 1968, 53-56. 61 f. 85-87. 
90-100 u. ö. 



Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 263 

dem Hinweis beantwortete: • Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen " 
(Jo 14, 9). Der Gott der Christen trägt immerzu ein Menschenantlitz. 

2. Die Aufforderung zur Ekstase 

Bauen-auf-andere besagt zugleich Mut zur •Ekstase", Bereitschaft, sich aus 
dem eigenen Gefängnis befreien zu lassen, sich von dem anderen ergreifen 
zu lassen. Nun ist das Stichwort •Ekstase" im Raum des offiziellen Chri- 
stentums bis auf den heutigen Tag einigermaßen suspekt. Die Negativ- 
geschichte des Ekstatischen wartet noch immer auf ihren Historiker. Sie 
müßte beginnen mit dem Mißtrauen gegen das Zungenreden und das unge- 
bändigte Geistwirken in der Urkirche; das Wort des Paulus hatte seine 
Wirkung: •In der Gemeinde will ich lieber fünf Worte mit meinem Ver- 
ständnis reden, um auch andern etwas zu bieten, als zahllose Worte in ent- 
rückter Sprache" (1 Kor 14, 19). Sie müßte weiter die Domestizierung des 
Prophetischen beschreiben. Gar mancher unbequeme Prophet ist nach sei- 
nem Tode heiliggesprochen worden. Es müßte die Frage geklärt werden, 
woher es kommt, daß Mystiker in der Kirche sehr oft mit Verdächtigungen 
rechnen mußten: nicht nur Meister Eckhart, auch Johannes vom Kreuz und 
Ignatius von Loyola. Die merkwürdige Einschätzung der Frauen würde 
deutlich; sie hatten zu schweigen in der Kirche trotz Hildegard von Bingen, 
Katharina von Siena und Teresa von Avila. Die Rolle der Ordensstifter 
wäre unter dieser Rücksicht fast genauso von Interesse wie die vieler Häre- 
tiker. Für die Gegenwart aber müßte der Abbau des kirchlichen Feierns 
und die Intellektualisierung des Glaubenslebens besprochen werden. Zur 
Abrundung dieses Bildes gehörte dann noch die Geschichte des christlichen 
Gehorsams18. 

Mut zur Ekstase besagt Mut, der Phantasie Raum zu geben, um so für 
Überraschungen offen zu bleiben. Unsere Zeit glaubt nicht an Wunder, 
liebt die Ordnung. Die Chance der Kirche liegt dementsprechend auch nicht 
in der Betonung des Ordnungsgedankens, des Hierarchisch-Institutionel- 
len, des Systematischen in Dogma und Moral, so wenig sie entbehrt werden 
können, sondern in der Beachtung, Unterstützung und Förderung der 
charismatischen Aufbrüche. Die Bereiche sind in den zuvor skizzierten 
Punkten der Negativgeschichte des Ekstatischen angedeutet. Die Gottes- 
dienst-•Ordnung" muß sich öffnen für das Experiment, für Versuche neuer 
Formen, muß auf jeden Fall den Abfall in die Einseitigkeit und Armut 
reiner Worthaftigkeit (•Wortgottesdienste"!) gerade aus dem Reichtum 
des Katholischen heraus abwehren. Auch die Meditation ist ein Angebot 
des Christlichen, das aber entschiedener auf seinen ganzheitlichen, d. h. den 

18 Vgl. H. Waidenfels, a. a. 0., 111-115. 



Hans Waldenfels 264 

Menschen in seiner Leib-Geistigkeit beachtenden Charakter und damit in 
seinen Möglichkeiten der Einübung des Menschlichen gesehen werden 
müßte. Dabei wäre der Sinndeutung J. Sudbracks zuzustimmen, der die 
christliche Meditation eine •begreifende Ekstase" nennt und so die asiati- 
sche Meditation zumindest in ihrem theoretischen Selbstverständnis korri- 
giert19. Die Stärke des Christentums liegt schließlich in der ständig neuen 
Konkretisierung des Gebotes der Liebe, des Ausstiegs aus dem Bau eigenen 
Weltbegreifens und Weltgestalten-wollens, in der Kraft der Solidarisie- 
rung mit allen Menschen, des Hören-könnens und des helfenden Zu- 
packens, in ihrer immer neuen Entwicklung von Brüdergemeinschaften. Die 
Aufforderung, neue gemeinschaftliche Lebensformen zu versuchen, ergeht 
dabei einerseits an die klösterlichen Gemeinschaften der Kirche, anderseits 
aber auch an die Laien in der Vielfalt der Lebensgemeinschaften. Der Aus- 
fall des Beitrags der Christen wird heute in vieler Hinsicht bedauert. Die 
neue Gestalt des Verhältnisses von Brüderlichkeit und Autoritäts- bzw. 
Hierarchiestrukturen steht noch aus. Die neue Formulierung des Bußaktes 
der Meßfeier: •Ich bekenne,... daß ich Gutes unterlassen und Böses getan 
habe ..." wird die Kirche auf sich selbst beziehen müssen: Versagen zeigt 
sich in unserer Zeit nicht primär dort, wo •Gebote" (•Ordnungen") über- 
treten werden, sondern wo der Ruf zum ständigen Übersteigen seiner selbst 
ungehört verhallt und somit auch die Formen des Prophetischen sterben. 

Der Ekstatiker ist ja zugleich der Prophet, jener nämlich, der in der Zeit 
lebt, sie durch- und mitleidet, aber gerade darin die Hinkehr zum anderen 
vollzieht und so - vielleicht trotz vieler Enttäuschungen - die Hoffnung auf 
Erfüllung wachhält. Die laute Kunde von dieser Hoffnung macht das 
Wesen des Propheten aus. Der Christ findet sie zunächst im Blick auf die 
Gestalt dessen, den das Volk selbst einen Propheten nannte: Jesus von 
Nazaret. Sein Leben stand im Zeichen der Dialektik von Tod und Leben. 
Sein Zerbrechen am Kreuz setzte den Maßstab: Maßlosigkeit und Un- 
ermeßlichkeit durchkreuzt alle Berechnung. Alle technischen Auskünfte 
erscheinen hier als fragwürdige Antworten in ihrer Vorläufigkeit; denn 
unberechenbare und unberechnete Liebe wirkt gesellschaftspolitisch be- 
unruhigend und revolutionär, gerade weil sie keine Sicherheit mehr gibt, 
- es sei denn, der Absturz in die Unermeßlichkeit von Liebe bis in den Tod 
findet seinen Grund; dann wäre der Glaube am Ziel. Tatsächlich sprechen 
tote Propheten selbst in ihrem Tode weiter. Nicht ohne Grund vermeidet es 
unsere Zeit, Märtyrer zu machen! 

" Vgl. J. Sudbrack, Christliche Meditation, Versenkung oder begreifende Ekstase?, in: 
GuL 43 (1970), 437-454. 



Die Unfähigkeit und das Bedürfnis zu glauben 265 

3. Die Chance der Verheißungsworte 

Die Voraussetzung des Ekstatischen ist die Bereitschaft, sich etwas sagen 
und sich beschenken zu lassen. Wo immer aber Menschen diese Bereitschaft 
sich bewahren oder neu erwerben, verkörpern sie - selbst unbewußt - den 
Glauben an Verheißungen. In solchen Verheißungen aber überlebt die 
Vergangenheit, ragt sie in die Gegenwart hinein, findet sie ihre Zukunft. 

Nun sorgt sich der heutige Mensch um nichts mehr als um seine und der 
Menschheit Zukunft. Zukunftsworte, die zugleich Verheißungsworte sind, 
haben daher die große Chance, gehört zu werden. Man könnte daher gar 
den bekannten Kantischen Wahlspruch der Aufklärung umformen und 
dem Menschen, zumal dem Christen zurufen: •Habe Mut, dich in der 
Gegenwart der Erinnerung an deine Verheißungen zu bedienen!" Dabei 
geht es dann um •jene gefährliche Erinnerung", die H. Marcuse gesehen 
und J. B. Metz aufgegriffen hat, •die unsere Gegenwart bedrängt und in 
Frage stellt, weil wir uns in ihr an unausgestandene Zukunft erinnern"20. 
Die etablierte Gesellschaft scheint die subversiven Inhalte des Gedächtnis- 
ses zu fürchten, weil es vergangene Schrecken und Hoffnungen in die Er- 
innerung ruft21. Wo aber Verheißungen auf diese Weise wirksam werden, 
wird die jeweilige Gegenwart das Vorläufige, Unabgeschlossene, Nicht- 
Endgültige. Hat früher oft die Vergangenheit als Maßstab des Lebens ge- 
golten, so muß heute darauf geachtet werden, daß nicht die Gegenwart zum 
absoluten Maßstab gestempelt wird. Das aber geschieht nur dort, wo 
Erinnerung an die Vergangenheit, Gegenwartserfahrung und Verheißung 
der Zukunft einander ständig herausfordern. 

Das hat entsprechend zur Folge, daß es nicht die Aufgabe der christlichen 
Glaubensverkündigung sein kann, sich primär um das Aggiornamento zu 
bemühen und vergangene Aussagen mit dem jeweiligen Stand der wissen- 
schaftlichen Forschung zu versöhnen; vielmehr muß sie diesen selbst wieder 
sprengen. In diesem Sinne formuliert J. Moltmann zu Recht: •Für den 
Theologen geht es nicht darum, die Welt, die Geschichte und das Mensch- 
sein nur anders zu interpretieren, sondern sie in der Erwartung göttlicher 
Verheißung zu verändern"22. 

Die Stichworte christlicher Verheißung heißen in ihrer Ursprungsgestalt 
•ewigesLeben" (Jo3, 15. 36; 5, 24; 6, 27. 40. 47; 10, 28 u. ö.), •neue Schöp- 
fung" (2 Kor 5, 17; Gal 6, 15), •neuer Himmel und neue Erde" (2 Pt 3, 13; 

*• J. B. Metz, Reform und Gegenreformation heute. Zwei  Thesen zur ökumenischen 
Situation der Kirchen. Mainz 1969, 40 f., dort auch das Zitat. 
21 Vgl. H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortgeschrit- 
tenen Industriegesellschaft. Neuwied 1967, 117. 
82 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begründung und zu den 
Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. München 5. Aufl. 1966, 74. 



Hans Waldenfels 266 

Apk 21, 1), •heilige Stadt" (Apk 21 f.), •neuer Mensch" (Eph 2, 15; 4, 24), 
Auferweckung, Heil. Sie klingen den Skeptikern heute wie je utopisch 
genug. Wir Christen haben jedoch keinen Anlaß, sie noch unglaubwürdiger 
zu machen, als sie ohnehin sind, indem wir ihre immanente Sprengkraft 
unsererseits beeinträchtigen. Das kann auf dreierlei Weise geschehen23: 

a) Die Erfüllung der Verheißung kann in eine Epoche verlegt werden, 
die jenseits von Zeit und Geschichte liegt. Die Geduld des Wartens in 
reiner Passivität wäre dann die herausragende Tugend. Ein Heil reiner 
Jenseitigkeit aber muß als Opiat in dieser Welt wirken; denn Weitabge- 
wandtheit in unserer konkreten Welt wird zur Welt- und Menschenver- 
achtung. Die Kunde von der Menschenfreundlichkeit Gottes (Tit 3, 4) wäre 
damit entleert. 

b) Die Erfüllung der Verheißung kann in der Erreichung praktikabler 
und von Seiten des Menschen realisierbarer Ziele gesehen und damit die 
Zugkraft der Verheißung gehemmt werden. Die Beschränkung der Erfül- 
lung auf den Bereich reiner Diesseitigkeit, die Utopie eines vom Menschen 
selbst zu schaffenden Paradieses führt aber am Ende zu einer Welt der 
•geschlossenen Türen" in einer selbstgeschaffenen Hölle24; denn der Mensch 
drängt nach den offenen Türen. Übrigens wird auch die Kirche heute un- 
glaubwürdig, wo sie von sich aus meint, Türen schließen zu müssen, wo sie 
das Reich Gottes mit der kirchlichen Institution identifiziert und den Geist 
in den Buchstaben bannt. Macht und Eigenmächtigkeit bleiben die große 
Versuchung jeder Institution. 

c) Die Verheißung wird schließlich nichtssagend und gesellschaftlich 
unfruchtbar, wenn die radikale Hoffnung radikal spiritualisiert und indi- 
vidualisiert wird. Wo sie nämlich nur noch den Einzelnen und seine •Seele" 
meint, tritt an die Stelle des Neuen Himmels und der Neuen Erde die Un- 
sterblichkeit der Seele und wird der Weg zu ihr zur reinen •Seelsorge"; 
der Mensch in seiner Totalität, in seiner Leiblichkeit und damit in seiner 
Gesellschaftlichkeit und Weltlichkeit wird nicht mehr gesehen. 

Ein letztes aber darf nicht übersehen werden: Die Verheißung hat nur 
dann eine Chance, wenn sie zugleich entgrenzt und einweist: •Ich bestelle 
dich ..., auszurotten und niederzureißen und zu verderben und zu zer- 
stören, aufzubauen und zu pflanzen" (Jer 1, 10). Überall, wo Grenzen fal- 
len, ist das Ergebnis Freiheit. Doch wird der Mensch nur glücklich, wenn 
diese Freiheit nicht nur •Befreiung-von", sondern zugleich •Befreiung-zu" 
besagt. Die Destruktion der Kritik muß begleitet sein vom Morgenrot eines 

23 Vgl. H. Cox, Das Fest der Narren. Das Gelächter ist der Hoffnung letzte Waffe. Stutt- 
gart 2. Aufl. 1970,117. 
24 Vgl. J. P. Sartre, Bei geschlossenen Türen (huis Glos), in: Gesammelte Dramen. Ham- 
burg 1969, 67-98. 



Mensch werden auf der Suche nach Gott 267 

neuen Tages, - so wie der Auszug aus Ägypten seine Sinnhaftigkeit erst aus 
der Ansage eines gelobten Landes zog. Je radikaler aber die Hoffnung, um 
so radikaler trifft auch die Kritik. Wo Leben verheißen wird, geht es nicht 
ohne Tod ab. Wer Sicherheit finden will, muß Unsicherheit wagen, - so wie 
am Ende des Johannesevangeliums Petrus springen muß, um dem Herrn 
zu begegnen (vgl. Jo 21, 8, auch Mt 14, 29 ff.). 

Für einen Menschen, der zwischen Unfähigkeit und Bedürfnis zu glauben 
schwankt, bleibt nur der grundlegende Rat zum Sprung - entlang an Stich- 
worten wie •hoffend gegen alle Hoffnung" (Rom 4, 18), Torheit der Pre- 
digt des Kreuzes, ja Gottes selbst (vgl. 1 Kor 1, 17-27). Der Sprung in die 
Unsicherheit ist Sache der Narren. Jesus selbst wird im Narrenkleid zu 
Herodes geführt (vgl. Lk 23, 11). G. Rouault hat Jesus als Narren dar- 
gestellt. Vielleicht liegt darin ein Hinweis für uns heute. Ob auch die Kirche 
ihre Hofnarren zu dulden bereit ist, steht auf einem anderen Blatt. Ihre 
Zukunft wird es jedoch ohnehin zeigen. 

Mensch werden auf der Suche nach Gott 

Geht das auch unser heutiges Möndbtum an?1 

Corona Bamberg OSB, Herstelle 

Der Zen-Meister trifft in dem berühmten Bogenschützengleichnis ins 
Schwarze, weil er nicht ins Schwarze zielt. Das könnte etwas zu sagen haben 
für unser Thema mit seinen beiden entscheidenden Zielpunkten: Mensch- 
Werdung und Gott-Suche. Es könnte sich ergeben, daß der am ehesten ins 
Schwarze des Menschwerdens trifft, der die Pfeilspitze darüber hinaus rich- 
tet; wie jener Gott am nächsten kommen mag, der ihn nicht ausschließlich, 
sondern einschließlich all dessen anzielt, was Menschsein und Menschwer- 
den soll in jeder geschichtlichen Epoche. 

1 Der Artikel führt das Anliegen eines Budies der Verf. weiter, das im Herbst dieses Jah- 
res unter dem Titel •Was Menschsein kostet" in der Verlagsgemeinschaft Katholisches 
Bäbelwerk-Echter herauskommen wird. 




