
Heinrich Schlier 282 

Sich-Fortgeben an Gottes Ruf im Evangelium und in der Zeit. Sie selbst, 
die Menschen im Mönchtum, müßten zum Pfeil werden, den Gott ausrichtet, 
wie Er will - dann könnte es sein, daß sie im innersten Ring die treffen, die 
Gott im Menschsein heute suchen, oft ohne es zu wissen, dann könnte 
Mönchtum zum Wegweiser werden in einer der entscheidenden Fragen 
der heutigen Gesellschaft und Welt. 

Der Friede nach dem Apostel Paulus* 

Heinrich Schlier, Bonn 

In einer Zeit, in der die Sprache verkümmert und die Grundbegriffe, in de- 
nen der Mensch sein Dasein begreift, der Willkür verfallen und vielfach 
ihren ursprünglichen Sinn verlieren, ist es notwendig, sich dorthin zu wen- 
den, von woher unsere Sprache spricht und unsere Begriffe begreifen. Woher 
aber spricht unsere Sprache und begreifen unsere Begriffe? Ohne Zweifel 
in unseren Landen immer noch, wenn auch immer weniger, vom Christli- 
chen her. Woher aber spricht und begreift das Christliche? Letzten Endes 
aus der Überlieferung der Heiligen Schrift nach Maßgabe der Kirche. Ein 
bedeutsamer Teil von ihr, die Briefe des Apostels Paulus und seiner Schule, 
sollen uns daher heute Auskunft geben über einen weithin schon zerredeten 
Sachverhalt: über das, was Friede ist. Natürlich ist das eine begrenzte Aus- 
kunft. Denn der Apostel entfaltet das, was mit diesem Begriff begriffen ist, 
kaum. Aber es ist die Auskunft eines in jeder Hinsicht ursprünglichen Be- 
greif ens. 

I. 

Was Friede meint, ist dem Apostel Paulus hinsichtlich eines formalen 
Grundsinnes vom Alten Testament und vom Jüdischen her vorgegeben, so 
wie er auch etwa bei dem, was •Herrlichkeit" oder •Gerechtigkeit" u. a. 
meint, alttestamentlichen und z. T. jüdischen Sprachgehalt aufnimmt. Da- 
bei ist Friede vom Alten Testament her für Paulus von vorneherein ein 
Insgesamt von Unversehrtheit und ein Ganzes von Wohlergehen, ein um- 

* Vortrag auf Einladung der Katholischen Studentengemeinde Fribourg (Schweiz). 



Der Friede nach dem Apostel Paulus 283 

fassendes Heiles und Heil. Dieser formale Sinn des hebräischen Wortes für 
Friede (schalom) durchdrang in der griechischen Übersetzung des Alten 
Testamentes den dort gebrauchten griechischen Begriff (eirene), dessen 
eigentlicher Sinn •Ruhe" im Gegensatz zu Zwietracht, Streit, Krieg, also 
jeglicher Unruhe, war. Der Septuaginta-sprachgebrauch aber wurde die 
Brücke zum neutestamentlichen, bzw. zum paulinischen. Wird hier betont 
von •Friede" gesprochen, so meint das von vorneherein ein das Dasein um- 
fassend bestimmendes Ganzes des Heils. Beachten wir das, so sind wir da- 
vor bewahrt, den üblich gewordenen Sinn von Friede - keine Gewalt, kein 
Streit, kein Krieg u. ä. - ohne weiteres in den paulinischen Aussagen finden 
zu wollen. 

Der Friede hat es nach Paulus allem zugrunde und allem zuvor mit Gott 
zu tun, wie auch Gott mit dem Frieden. Er ist der Friede Gottes und Gott ist 
•der Gott des Friedens", wie der Apostel wiederholt sagt, Rom 15, 33; 
16,20; 1 Kor 14,33; Phil 4,9; 1 Thess 5,23. Das ist für Paulus keine 
Phrase, sondern meint: wo Gott ist, da ist Friede, wo Friede ist, da ist Gott. 
Gott ist •der Gott des Friedens", so wie er auch •der Gott der Liebe und des 
Friedens", 2 Kor 13, 11, •der Gott der Geduld", Rom 15, 5, •der Gott der 
Hoffnung", Rom 15, 13, •der Gott alles Trostes", 2 Kor 1,3, ist. Das besagt 
nicht nur, daß Gott in jeder Weise tröstet, daß er Geduld walten läßt, daß 
er Hoffnung schenkt, Liebe übt und also entsprechend Frieden gewährt. Es 
besagt auch, und zwar dem zuvor, daß, wo Gott ist, Trost, Geduld, Hoff- 
nung, Liebe und also auch Friede ist. •Groß ist der Friede" - heißt es Sifre 
Num 6,26 § 42 -; •denn der Name des Heiligen, gepriesen sei er, lautet 
Friede". 

Dieser Friede kommt von Gott her über uns. Wir erinnern uns der Se- 
gensgrüße im Eingang der paulinischen Briefe, die wahrscheinlich im Got- 
tesdienst der Gemeinden ihren festen Ort hatten und von daher dem Apo- 
stel in die Feder kamen: •Gnade euch und Friede von Gott, unserem Va- 
ter ...", Rom 1, 7; 1 Kor 1, 3 usw. Von •Gott, unserem Vater" her bricht 
der Friede über uns herein. Damit eben tritt Gott selbst zu uns. •Und der 
Gott des Friedens wird mit euch sein", verheißt der Apostel Phil 4, 9; vgl. 
2 Kor 13, 11, der Gemeinde. Friede ist Friedens-segen, er ist Friedensgabe. 
So wird denn auch von Gott der Friede erbeten. Wie es beim Psalmisten 
heißt: •Friede herrsche in deinen (Jerusalems) Mauern .. . Um meiner Brü- 
der und Freunde willen will ich Dir Frieden wünschen ...", Ps 122, 7 f., und 
wie gegen Ende des Achtzehnbittengebetes gebetet wird: •Gib gnädig Frie- 
den über Israel, Dein Volk, und segne uns alle wie einen Mann. Gepriesen 
seist du Herr, der Frieden schafft", so bittet auch Paulus für die römische 
Gemeinde: •Der Gott der Hoffnung aber erfülle euch mit aller Freude und 
Frieden durch den Glauben .. .", Rom 15, 13. 



Heinrich Schlier 284 

Aber was ist das für ein Friede, den der Gott des Friedens gewährt? Wir 
könnten mit dem Apostel antworten: er ist •Friede mit Gott", Rom 5, 1. 
Der Friede, der Gott ist und von Gott als Gabe über uns kommt, ist zuerst 
oder zuletzt auch Friede mit ihm. Dadurch bestätigt sich noch einmal, daß 
es ein Friede ist, der umfassend und vom Grunde her und letztlich befrie- 
det. Aber, fragen wir weiter, in welcher Weise ist er denn Friede mit Gott? 
Die Antwort ist: in der Weise, daß er auch der Friede Christi ist. •Der 
Friede Christi walte in euren Herzen", wünscht Paulus den Christen in Ko- 
lossae, Kol 3, 15. Dafür kann er auch sagen: •Und der Friede Gottes . .. 
wird eure Herzen... behüten in Christus Jesus", Phil 4, 7. Und endlich 
kann der Apostel auch formulieren: •. .. wir haben Frieden mit Gott durch 
unseren Herrn Jesus Christus .. .", Rom 5, 1. Und wenn wir beachten, daß 
der Segen in den paulinischen Briefanfängen außer im 1 Thess vollständig 
zitiert so lautet: •Gnade mit euch und Frieden von Gott, unserem Vater, 
und dem Herrn Jesus Christus", Rom 1, 7 u. a., haben wir eine Reihe von 
Aussagen über den Zusammenhang des Friedens Gottes mit Jesus Chri- 
stus. Der Friede Gottes kommt von Christus her und durch ihn. Er waltet 
•in" Jesus Christus, er nimmt uns in seinem Herrschaftsbereich in Hut. Da- 
mit kommen wir der späteren Aussage im Epheserbrief schon nahe: •Denn 
Er ist unser Friede", Eph 2, 14. 

Aber inwiefern ist nun Jesus Christus •unser Friede", inwiefern kommt 
er von ihm her und durch ihn und hat er sein Wesen •in Christus"? Inso- 
fern als Er es ist, der das Leben des Menschen wieder versöhnt und gerecht 
macht. Der Mensch, so wie er vor-kommt in der Geschichte, ist unversöhnt 
und unversöhnlich. Es ist ein feindliches und feindseliges Leben, das er 
führt. Es ist in Zwietracht mit Gott, mit dem anderen Menschen, mit sich 
selber. Es will ja aus sich und für sich und nicht von Gott und dem anderen 
Menschen her und für Gott und den anderen Menschen leben. So ist er, der 
Mensch, wie er vorkommt, auch nicht gerecht! Er tut nicht das Gerechte, 
nämlich Gottes Willen, sondern ist eigen-willig, ihm und dem anderen 
Menschen und sich selber gegenüber. Er ist un-gerecht und selbst-gerecht. 
Er ist aber unversöhnt und nicht gerecht in dem Maße, daß er sich nicht 
selber helfen kann. Jeder Versuch der Selbst-versöhnung scheitert, und 
jedes Bemühen, selbst zurechtzukommen, bringt neues Unrecht oder neue 
Selbstgerechtigkeit. Er kommt aus seiner Selbst-sucht und Selbst-erbauung 
nicht heraus. Er •. . . gehorcht dem Gesetz Gottes nicht, er ... kann es 
nicht", sagt der Apostel, Rom 8, 7. Der Mensch, wie er vorkommt, kann sich 
nicht selber aus seinem unversöhnt-unversöhnlichen Dasein befreien, er 
kann sich nicht seiner fundamentalen Ungerechtigkeit selber entreißen. Er 
kann es schon deshalb nicht, weil er sich nicht durchschaut und vom Blick 
auf sich selber nicht zu lösen vermag. Das alles beschreibt im Sinn des Apo- 



Der Friede nach dem Apostel Paulus 285 

stels •die Sünde", an die der Mensch •verkauft" ist, Rom 7, 14, der er, so 
wie er vorkommt, •Sklavendienste leistet", Rom 6, 6. Dieses Unversöhnt- 
Unversöhnliche, dieses Ungerecht-Selbstgerechte seines Lebens, diese über- 
mächtige Sünde, die ihn Tag um Tag, Stunde um Stunde seine Geschöpf- 
lichkeit bestreiten heißt, läßt ihn nie von sich aus zum Frieden kommen. Im 
Grunde des menschlichen Daseins ist nie Friede, aus ihm selber erhebt sich 
kein Friede. Es ist auf Frieden von außen angewiesen. Das ist die immer 
wiederholte, die Realitäten des menschlichen Daseins nüchtern ins Auge 
fassende Auskunft, die der Apostel gibt. 

Und der Friede kam zu ihm. Gott hat dem Menschen den Frieden ge- 
schenkt, durch Jesus Christus. Gott hat ihm aus Erbarmen sein Leben ver- 
söhnt und gerecht gemacht in Jesus Christus. Hören wir dazu zwei entschei- 
dende Aussagen des Apostels. Zunächst 2 Kor 5, 18 ff. •Das alles aber" - 
gemeint ist die neue Schöpfung in Christus - •kommt von Gott, der uns mit 
sich versöhnt und uns den Dienst der Versöhnung gegeben hat. Denn Gott 
versöhnte in Christus die Welt mit sich, indem er ihnen ihre Übertretun- 
gen nicht anrechnete und unter uns das Wort der Versöhnung stiftete ... 
Er hat den, der von keiner Sünde wußte, für uns zur Sünde gemacht, damit 
wir in ihm Gerechtigkeit würden". Und dann die anderen Sätze aus dem 
Römerbrief. Dort heißt es Rom 5, 6 ff. in Erläuterung des Satzes 5, 1: •Ge- 
rechtfertigt aus Glauben haben wir Frieden mit Gott" folgendermaßen: 
•Christus ist noch als wir schwach waren, noch zu der Zeit, für uns Gott- 
lose gestorben. Kaum wird einer für einen Gerechten sterben, vielleicht 
mag er für einen Guten zu sterben sich anschicken. Gott aber erweist seine 
Liebe zu uns darin, daß Christus als wir noch Sünder waren, für uns gestor- 
ben ist. Um wieviel eher werden wir, die wir jetzt durch sein Blut gerecht- 
fertigt wurden, durch ihn gerettet werden vor dem Zorngericht". Dann 
wechselt Paulus seine Begriffe und fährt wiederholend fort: •Denn wenn 
wir, die Feinde, mit Gott versöhnt wurden durch den Tod seines Sohnes, um 
wieviel mehr werden wir als Versöhnte gerettet werden mit seinem Le- 
ben ...". In welcher Weise geschah also nach diesen Sätzen das Gerecht- 
werden und die Versöhnung der Menschen, in welcher Weise kam es zum 
Frieden? Jedenfalls durch Gott - •Das alles kommt von Gott" - und durch 
eine Tat Gottes, der in ihr •seine Liebe zu uns erweist". Und jedenfalls ist 
diese Tat Gottes ein konkretes geschichtliches Geschehen, das Leiden und 
Sterben Jesu Christi am Kreuz auf Golgotha. Und jedenfalls ist dieses 
Kreuz und dieser Tod ein Leiden und Sterben, in dem Jesus sein •Nicht sich 
zu Gefallen Leben", sondern für die Menschen Da-Sein, vgl. Rom 15, 3, 
zuletzt erwies, in dem er den Menschen, den Schwachen, den Gottlosen, den 
Sündern, den Feinden damals und darin den Menschen aller Zeiten die 
tödlichen Sünden ihres ungerechten und selbstgerechten, unversöhnten und 



Heinrich Schlier 286 

unversöhnlichen Lebens abnahm und auf sich nahm und in seinen Tod mit 
hinabnahm, in dem er die Sünde ersterben ließ, auf seinem eigenen Leib, 
und so vergab. In diesem konkreten Geschehen der, wie Paulus auch sagt, 
Selbsthingabe Jesu Christi, in dieser äußersten Liebe Jesu Christi, in der 
er die Feindschaft der Menschen gegen Gott an sich auswirken ließ, sie aus- 
hielt und mit sich sterben ließ und so vergab, in diesem bedingungslosen 
und selbstlosen für sie und ihnen zu Gute Da-Sein, kam der Friede Gottes 
über sie und in die Welt. Hier ist der Ort des Friedens und nirgends an- 
derswo. Hier ist die Kraft des Friedens, die allen Un-frieden, alles Un- 
heil zerbricht. Im Ereignis der Vergebung am Kreuz Jesu Christi ist die 
Versöhnung und Rechtfertigung des menschlichen Daseins geschehen, in 
ihm ist der Friede Gottes ausgebrochen. 

Das gilt nach Paulus nicht nur für den Frieden des einzelnen Menschen, 
sondern auch für den Frieden der Völker und den Frieden im Kosmos. Die- 
ser Friede Jesu Christi, der am Kreuz gestiftet wurde, ist auch in dieser Hin- 
sicht ein Umfassendes und Durchdringendes, ein Ungeteiltes und Ganzes. 
Auch die Völker einigen sich in diesem Frieden. Das ist paradigmatisch an 
der Einheit von Juden und Heiden in der Kirche zu sehen, wo es nicht 
•Grieche noch Jude,... nicht Barbare, nicht Skythe gibt, Kol 3, 11. Im Blick 
auf Juden und Völker und so im Blick erst recht auf die Völker allein gilt 
das, was Eph 2, 14-16 sagt: •Denn Er (Christus) ist unser Friede. Er hat die 
beiden (Bereiche) zu einem gemacht und die Zwischenwand des Zaunes zer- 
brochen, die Feindschaft, indem er in seinem Fleisch das Gesetz der Gebote 
und Vorschriften beseitigte, damit er die Zwei (Juden und Heiden) in ihm 
selbst zu einem neuen Menschen schaffe, dadurch daß er Frieden stiftete, 
und die beiden in einem Leib mit Gott versöhne durch das Kreuz, nachdem 
er durch dieses die Feindschaft getötet hatte". Lassen wir alle Einzelheiten 
beiseite und sehen wir nur auf die entscheidende Aussage. Christus ist der 
Friede. Er ist es so, daß er Frieden stiftet. Er stiftet ihn unter Juden und 
Heiden, unter den Völkern. Er stiftet ihn durch seinen Kreuzesleib, durch 
seine Hingabe an sie, dadurch daß Er sie alle in gleicher Weise auf sich 
nimmt und so als von Ihm Getragene, in Ihm Geborgene, mit Gott ver- 
söhnt. Nun spielen ihre Vorzüge und vor allem ihre Leistungen - das Ge- 
setz! - keine entscheidende Rolle mehr. Im Grund trugen sie nie etwas zum 
Heil bei. Jetzt sind sie aber beide und alle in gleicher Weise in Ihm mit Gott 
versöhnt und also offen und bereit auch füreinander. Alle leben von Seiner 
Vergebung, die Frieden schafft. 

Doch der Friede Christi reicht noch weiter und tiefer. Auch die Mächte 
und Gewalten sind, freilich in anderer Weise, jetzt in den Frieden einbe- 
zogen. Das kommt Kol 1, 19 f. zur Sprache, wenn es dort heißt: •Denn durch 
ihn (Christus) (beschloß Gott) das All mit sich zu versöhnen und stiftete 



Der Friede nach dem Apostel Paulus 287 

durch das Blut seines Kreuzes Frieden, durch ihn (zu versöhnen), sei es was 
auf Erden, sei es was im Himmel ist". Zum •All" gehört für Paulus auch 
das, •was im Himmel ist", und das meint: was über das menschliche Dasein 
hinausgeht und es doch gerade deshalb ständig bestimmt. Zum All gehören 
auch die mächtigen und feindlichen Grenzphänomene des natürlichen und 
geschichtlichen Kosmos, jene Mächte und Gewalten, jene unsichtbaren und 
doch äußerst wirksamen, jene namenlosen und doch wieder u. U. sich an 
geschichtliche Namen heftenden Kräfte, Strömungen, Zwänge, Ausbrüche, 
Überfälle, Atmosphären u. a. m., die bedrohen und verlocken, verführen 
und vergewaltigen, die, so verschieden sie sind, übermächtig und feindselig 
dem Menschen begegnen. So mannigfach in Erscheinung und Wirkung sie 
sind, alle leben von der Todeskraft, alle eint das Todesmächtige, •der letzte 
Feind", wie Paulus sagt. Aber auch sie hat Christus am Kreuz ausgehalten 
und ihre Kraft, den Tod, uns zu Gute auf sich genommen und in seinem 
Tod ersterben lassen. Er hat sie, wie Kol 2, 15 sagt, •entwaffnet" und über 
sie •triumphiert". Nun sie unterworfen sind, unterworfen durch seine •ent- 
waffnende" Liebe, haben sie in Ihm und in seinem Herrschaftsbereich keine 
Macht mehr. Ihre Macht ist zur Scheinmacht geworden. Ihre Scheinmacht ist 
Ohnmacht. So herrscht von Christus her und durch Ihn und in Ihm Friede 
auch im Kosmos. 

Solcher Friede der alle und alles bis in den Tod aushaltenden Hingabe 
Jesu Christi für uns, solcher •die Länge und Breite, Höhe und Tiefe" des 
Lebens und der Welt umfassende und durchdringende Friede Gottes, sol- 
ches Heil eines durch Jesus Christus und sein Kreuz wieder gerechten und 
versöhnten Daseins, ist noch verborgen. Auch der Friede wird erst offenbar 
werden, wenn alles offenbar wird und, wie es Rom 16, 20 heißt, •der Gott 
des Friedens den Satan unter euren Füßen rasch zertreten wird". Aber er ist 
kein Phantom und ist auch nicht nur eine Utopie. Er ist noch nicht offenbar, 
aber er eröffnet sich bereits, und zwar durch seinen Geist, durch den Heili- 
gen Geist seines Heils. Es gehört zum Frieden Christi, daß er inmitten und 
entgegen allem ungerechten und selbstgerechten, allem unversöhnten und 
unversöhnlichen Geist der Menschen und der Mächte sich in seinem Geist 
wirksam erschließt. Dieser Geist ist nach dem Apostel Gottes Geist, Rom 
8, 9. 11; 1 Kor 2, 10 ff. u. a., der Geist, in dem Gott sein Wesen eröffnet und 
sich zu erfahren gibt als der von den Toten erweckende Gott, vgl. Rom 
8, 11; 1 Kor 2, 10 ff.; 2 Kor 3, 3. 6 u. a. Er ist die Kraft und Macht der Selbst- 
vergegenwärtigung Gottes. Daher ist er auch der Geist Christi, Rom 8, 9, 
oder •der Geist des Sohnes", Gal 4, 6. Im •Geist des Herrn" begegnet der 
Herr, 2 Kor 3, 17 f. Im Geist tritt der Herr für uns ein, vgl. Rom 8, 26:34. 
Jesus Christus wendet uns sein •Für uns", seine Hingabe am Kreuz, im 
Geiste zu. Deshalb ist er auch der Geist des Friedens. Er will den Frieden. 



Heinrich Schlier 288 

Er ist seinem Wesen nach •auf Leben und Frieden" aus, Rom 8, 6, so wie 
das •Fleisch", der selbst-süchtige Mensch, der stets sich verfällt, auf den 
Tod aus ist. Der Geist will aber nicht nur den Frieden, er gibt ihn auch. 
Der Friede ist unter anderem •die Frucht des Geistes", Gal 5, 22. Im Hei- 
ligen Geist läßt der Friede Gottes Herrschaft anbrechen, Rom 14, 17. Das 
Band des Friedens bewahrt deshalb auch die Einheit, die der Geist wirkt, 
Eph 4, 3. Friede ist der Wille, die Gabe und die Macht des Heiligen Gei- 
stes, der sein Wirken hütet. 

Aber in welcher Weise eröffnet der Heilige Geist, der Geist Gottes und 
Jesu Christi, den Frieden? Die Antwort lautet: durch das, was Paulus •das 
Evangelium", die •Verkündigung", •das Wort", •das Zeugnis" u. ä. nennt. 
Dieses ist •das Evangelium Gottes", Rom 1, 1; 15, 16; 2 Kor 11, 7 u. a., 
•das Wort Gottes", 1 Kor 14, 36; 2 Kor 2, 17; 4, 2 u. a., •das Zeugnis Got- 
tes", 1 Kor 2, 1. Es ist als solches auch •das Evangelium Jesu Christi", 1 
Kor 9, 12; 2 Kor 2, 12; 9, 13 u. a., •das Wort Christi", Kol 3,16, •das Zeug- 
nis Christi", 1 Kor 1, 6. Gott und Jesus Christus kommen in ihm in der Kraft 
des Geistes zu Wort. Es steht im •Dienst des Geistes", 2 Kor 3, 6 ff., ergeht 
als •Ausweis des Geistes und der Kraft", 1 Kor 2, 4, geschieht •in Macht 
und Heiligem Geist", 1 Thess 1, 5 u. a. m. Und es ist dies alles - im Men- 
schenwort. Es ist zugleich des Apostels Evangelium, Rom 2,16; 16, 25; Gal 
1, 11, freilich auf Grund der Offenbarung Gottes in Jesus Christus in das 
Apostelwort hinein, vgl. Gal 1, 12 ff. Es ist, wie Paulus 1 Thess 2, 13 for- 
muliert, •das von uns her kommende Verkündigungswort Gottes". Und 
eben dieses verkündet den Frieden, und durch dieses kommt der Friede in 
der Kraft des Geistes zu den Menschen. Das meint der Apostel, wenn er 
Rom 10,15 in der Verkündigung der Apostel das Wort aus dem Propheten 
Jesaja (52, 7) erfüllt sieht: •Wie lieblich sind auf den Bergen die Füße 
derer, die Gutes verkündigen". Dieses •Gute" ist •der Friede", wie auch die 
Septuaginta sagt. Und wenn Paulus 2 Kor 5, 19 davon spricht, daß Gott 
•unter uns das Wort der Versöhnung stiftete", so hat er das apostolische 
Wort vor Augen, in dem der Friede Jesu Christi den Menschen begegnet. 
Wiederum wird dieser Sachverhalt im Epheserbrief prägnant zum Aus- 
druck gebracht. Nach 2, 14 ff. ist, wie wir hörten, Christus unser Friede. 
Er ist es, indem er am Kreuz den Frieden stiftete. Aber wie erreicht dieser 
Friede uns? •Und er kam und verkündete das Evangelium des Friedens", 
2, 17. Im •Evangelium des Friedens", 6, 15, eröffnet sich den Fernen und 
den Nahen, Heiden und Juden, allen Völkern der Friede. In diesem Wort 
bricht der Friede herein. In diesem Wort ruft Gott die Menschen in diesen 
Frieden, 1 Kor 7,15; vgl. Kol 3, 15 f. Der Friede beginnt auf Erden mit 
diesem Wort. 



Der Friede nach, dem Apostel Paulus 289 

So sehen wir bis jetzt: Der Friede, von dem der Apostel Paulus spricht, 
ist das allumfassende Heil Gottes, das Gott gewährt. Er ist es als der Friede 
Christi Jesu, der der Friede ist und den Frieden wirkt. Er ist der Friede 
und gewährt ihn, indem er das ungerechte Wesen der unversöhnten Men- 
schen am Kreuz auf sich nimmt und diese durch seine Vergebung gerecht 
macht und mit Gott versöhnt. Solcher Friede ist auch der Friede der Völker 
und zerbricht die Herrschaft der Mächte. Er bricht herein durch den Hei- 
ligen Geist, den Geist des Friedens, und kommt zu uns durch das aposto- 
lische Evangelium des Friedens. 

II. 

Die nächste Frage wäre nun die, wie sich dieser Friede verwirklicht. Aber 
bevor wir ihr nachdenken, wollen wir sein Wesen noch in einer anderen 
Weise zu erhellen versuchen. Bisher haben wir es im Blick auf seine Her- 
kunft beschrieben. Wir können seine Eigenart nun auch noch dadurch auf- 
zeigen, daß wir darauf achten, welche Begriffe mit solchem Frieden ver- 
bunden sind, welche Phänomene also in seiner Nähe stehen. Vor allem ist 
hier •die Gnade" zu nennen. Dabei erinnern wir uns wieder an die erwähn- 
ten Segensgrüße im Eingang der paulinischen Briefe. •Gnade euch und 
Friede von Gott unserem Vater und dem Herrn Jesus Christus ..." lauten 
die meisten. Und •Gnade" steht dabei als der umfassendere und tiefer 
greifende Begriff für das jüdische •Erbarmen", das wir bei Paulus in sol- 
chem Zusammenhang in Gal 6, 16 finden: •Friede über sie und Erbar- 
men und über das Israel Gottes." Der Friede, der über das Israel Gottes, 
die Kirche, kommen möge, ist der Friede des Erbarmens Gottes, der Gnade 
Gottes schlechthin. Auch sonst stehen sich bei Paulus Gnade und Friede nahe. 
Das wird besonders in Rom 5, 1 f., das wir z. T. schon zitierten, deutlich. 
Dort heißt es: •Gerechtfertigt nun aus Glauben, haben wir Frieden mit 
Gott durch unseren Herrn Jesus Christus, durch den wir auch den Zugang 
haben zu der Gnade, in der wir stehen...". Frieden haben, ist in der Gnade 
stehen. In der Gnade stehen, ist Frieden haben. Es verdeutlicht sich also, 
was wir aus anderen Zusammenhängen schon erkannten, daß Friede Gabe 
ist. Er ist Gabe reinen Gewährens aus unverdienter Huld. Er ist weder 
Recht noch Leistung noch Verdienst, sondern anrechtsloses, ungeleistetes, 
unverdientes Geschenk. So sehr die Christen •dem Frieden nachjagen sol- 
len", Rom 14, 19 - wir werden es noch sehen -, können sie ihn doch nur 
einholen als Empfänger seiner reinen Gabe. 

Der Friede ist aber bei Paulus auch mit dem Leben, das Leben schlechthin 
ist, verbunden. Schon im Alten Testament ist die Nähe beider erkennbar, 
z. B. wenn es Mal 2, 5 heißt: •Darin bestand mein Bund mit ihm (Levi), 



Heinrich Schlier 290 

daß ich ihm Leben und Heil gab, und daß er sich in Ehrfurcht vor meinem 
Namen beugte..." Und bei den Rabbinen heißt es: •Im siebten Himmel 
sind u. a. die Schätze des Lebens, des Friedens und des Segens" (Chag 
12b gg E in ThWB II 407, 44). Aber auch bei Paulus stehen Friede und 
Leben sich nahe, wie Rom 8, 6 uns zeigte, wonach der Geist aus ist auf 
•Leben und Friede", die beide dem •Tod" entgegengesetzt sind. Dabei ist 
•Leben" im Sinn des eschatologischen Lebens gemeint, das sich verborgen 
und vorläufig freilich schon dem Glauben in der Taufe eröffnet, vgl. Rom 
2, 7; 5, 10. 17 u. a.; 6, 4; 8, 2. 10 u. a. Wo Friede ist, da ist das ewige Leben 
in der Nähe, ja Friede ist von ihm erfüllt. Im Frieden weist sich das ewige 
Leben an. 

Soll dieses Leben in seiner unbegreiflichen Macht und seinem unfaßlichen 
Glanz genannt werden, so wird dafür auch Doxa, Glorie, Herrlichkeit ge- 
sagt. So taucht auch •Herrlichkeit" neben dem Frieden auf und unterstreicht 
auf diese Weise seinen eschatologischen Charakter. •Herrlichkeit... Ehre 
und Friede (kommen) über jeden, der Gutes tut ...", heißt es Rom 2, 10. 
Auch Rom 5, 1 f. gehört wieder hierher, wo neben dem •Frieden haben mit 
Gott" und dem •in der Gnade stehen" noch das •sich hoffend der Herrlich- 
keit Gottes rühmen" tritt. Wer in der Gnade des Friedens steht, hat Aus- 
blick auf die Herrlichkeit und lobpreist sie. Der Friede ist also auch schon 
von dem unsagbaren Glanz des Lebens durchstrahlt und von seiner Macht 
durchdrungen. 

Aber auch Friede und Liebe sind wesensverwandt. •Der Gott der Liebe 
und des Friedens wird mit euch sein", sagt Paulus in 2 Kor 13, 11, dann 
nämlich, wenn sie •Frieden halten" und •eines Sinnes" sind. Und nach Kol 
3, 12 ff. ist der Friede Christi in den Herzen derer, die einander in Liebe 
tragen und vergeben. Der Friede bindet die, welche einander in Liebe aus- 
halten, zur Einheit des Heiligen Geistes zusammen, Eph 4, 2 f. 

Gnade ist Friede und Friede ist Gnade. Leben und Herrlichkeit erfüllen 
ihn. Er waltet in der Liebe. Aber noch einen anderen, besonders charakteri- 
stischen Zusammenhang läßt der Apostel erkennen. Ihn erwähnt er wieder- 
holt und man möchte sagen unwillkürlich. Es ist der Zusammenhang von 
Friede und Freude. Der Friede ist in die Freude gestimmt. Diese Freude ist 
die Freude schlechthin, die reine Freude, die vollkommene Freude. Sie ist 
die Freude, die die Nähe des Herrn ausstrahlt, Phil 4, 4 f., die Freude •im 
Herrn", Phil 3,1; 4,4. So ist sie •die Freude des Heiligen Geistes", 1 Thess 
1, 6, •die Freude im Heiligen Geist", Rom 14, 17, die Freude, die der Hei- 
lige Geist bewirkt und bewahrt. Entsprechend ist sie die Freude des Glau- 
bens, Phil 1,25, und die Freude der Hoffnung, Rom 12,12, die Freude, die 
sich nicht nur trotz aller Bedrängnis freut, 2 Kor 6, 10; 7,4; 8, 2; Phil 
2, 17 f.; 1 Thess 1,6, sondern sich auch über das Leid und die eigene 



Der Friede nach dem Apostel Paulus 291 

Schwachheit freut, 2 Kor 13, 9; vgl. Kol 1, 24. Es ist die Freude, deren 
Grund jenseits alles Weltlichen und Geschöpflichen liegt, die menschlich 
und weltlich gesehen grundlos ist. Sie steht nach Gal 5, 22 zwischen Liebe 
und Friede. Sie erfüllt nach Rom 15,13 mit dem Frieden zusammen die 
Herzen. Sie ist die Stimme des Friedens, mit der der Friede sich lobprei- 
send erhebt. 

Mit solcher Charakterisierung des Friedens nimmt der Apostel wiederum 
einige Wesenszüge von dem, was •Heil" oder •Friede" im Alten Testa- 
ment und im Judentum ist, auf, jetzt freilich so, wie sie sich im Lichte Jesu 
Christi zeigen. Wir denken dabei z. B. an Jes 54,10: •Meine Gnade soll 
nicht von dir weichen und der Bund meines Friedens soll nicht wanken." 
Im jüdischen 1 Hen 1, 7 f. stehen nach dem griechischen Text Erbarmen, 
Wohlwollen, Licht und Friede zusammen. Aber auch Heil und Herrlichkeit 
stehen sich nahe, z. B. Jes 66,12, und ebenso Heil und Leben, Mal 2,5. Be- 
zeichnend ist die große Klageliturgie (Kraus) von Ps 85, wo von V. 8 ab 
Erbarmen, Heil, Friede, Heil, Herrlichkeit, Erbarmen, Wahrheit, Gerech- 
tigkeit, Güte, Gerechtigkeit, Friede (cj) als die eschatologischen Gaben 
Gottes nebeneinander erscheinen. Eben sie alle sind nach Paulus nun in 
ihrem endgültigen Wesen in dem Frieden Gottes, der in Jesus Christus 
gegeben ist und sich im Heiligen Geist eröffnet, wirksam geworden. Was 
Gott als Heil zugesprochen hat, ist nun in dem Frieden erfüllt und enthüllt, 
den er in dem alle und alles in seiner Hingabe auf sich nehmenden, ver- 
gebenden und versöhnenden Jesus Christus am Kreuz aufgetan hat. Und 
dieser Friede •übersteigt alle Vernunft", Phil 4, 7. Er transzendiert alles 
Denkbare, Vorstellbare, Faßbare, Begreifbare und ist doch zu erfahren. 
Er ist unerklärlich, unvergleichlich, unerforschlich, unergründlich, unaus- 
sagbar, und doch ist er in die Welt hereingebrochene und in ihr anwesende 
Wirklichkeit. 

III. 

Doch in welcher Weise realisiert diese Wirklichkeit sich unter den Men- 
schen? Wir hörten schon: der Friede, den der Apostel meint, dringt in der 
Kraft des Heiligen Geistes in die Welt ein und verbreitet sich dort durch 
das Evangelium. Dem Evangelium entspricht aber der Glaube. Ihn ruft das 
Evangelium hervor und er übergibt und überläßt sich im vertrauenden 
Gehorsam dem, was das Evangelium verkündet und so begegnen läßt. Er 
ist keineswegs nur eine religiöse Haltung, sondern in ihm geschieht etwas. 
In ihm geschieht der Übergang und Überschritt des Menschen in einen 
anderen Bereich als den bisherigen. Im Glauben geschieht das Eingehen 
und Einstehen in den Herrschaftsbereich Jesu Christi, die Einwurzelung 



Heinrich Schlier 292 

•in Christus", und damit die Uberantwortung des Menschen an die in Chri- 
stus Jesus offenbar gewordene Gerechtigkeit Gottes, die in Ihm unser Da- 
sein gerechtmacht und so rechtfertigt. •Als aus Glauben Gerechtfertigte 
aber haben wir", wie wir in Rom 5, 1 schon lasen, •Frieden mit Gott, durch 
unseren Herrn Jesus Christus". Der Glaube ist es, der uns das Gerechtsein 
im Frieden erschließt. Im Vollzug des Glaubens erfüllt uns Gott mit lauter 
Freude und Frieden, Rom 15,13. 

Er erfüllt unser Herz mit Frieden. Dabei meint •Herz" bei Paulus die 
entscheidende Mitte und verborgene Tiefe des Menschen. Es meint den Ort 
und die bewegende Kraft seines Wesens, von woher sein Befinden, sein 
Denken, sein Wollen, sein Sagen und Handeln bestimmt werden. In diesem 
Wesensgrund ist der Mensch durch das Evangelium angerufen und dort 
kommt es zum Gehorsam des Glaubens. •Wenn du glaubst in deinem Her- 
zen ...", Rom 10,9. •Mit dem Herzen glaubt man, so daß man gerecht 
wird ...", Rom 10,10. Und in diesem unergründlichen Grund seines Da- 
seins erfährt der Glaubende den Frieden Christi, dem er sich überläßt im 
Glauben. So •regiert" der Friede dann •im Herzen", Kol 3,15, so werden 
im Glauben unsere Herzen vom Frieden Gottes umfangen und behütet, 
Phil 4, 7. 

Herrscht der Friede aber durch das Evangelium im Herzen der Glauben- 
den, so wird er von daher auch wirksam gegenüber dem Nächsten in der 
Gemeinschaft der Glaubenden. Immer geht er vom Herzen des Glaubenden 
aus, aber immer drängt er über das Herz hinaus zum anderen Menschen 
und in die Gemeinschaft und von dort zurück zum Einzelnen. Aus dem 
Herzen, das im Frieden der Vergebung Jesu Christi geborgen ist, bricht 
dieser Friede als ein solcher aus, der dem anderen Menschen Frieden ge- 
währt und einen Friedensraum schafft. Das kommt der Sache nach vor 
allem in der Paraklese des Apostels zur Sprache. Wiederholt schließt er 
seine Mahnungen, Bitten und Beschwörungen, nun auch den Glauben in 
der Liebe zu erweisen, mit dem Hinweis auf den Frieden. Wir führen nur 
zwei Beispiele an. Zunächst Kol 3,12 ff. Dort heißt es: •So zieht nun an als 
Gottes heilige und geliebte Auserwählte herzliches Erbarmen, Güte, Demut, 
Sanftmut; ertragt einander und vergebt euch gegenseitig, wenn einer eine 
Klage gegen den anderen hat. Wie euch der Herr vergeben hat, so (vergebt) 
auch ihr! Zu allem aber zieht die Liebe an, die ein Band ist, das vollkom- 
men sein läßt. Und der Friede Christi walte in euren Herzen, in den ihr 
gerufen seid in einem Leib. Und seid dankbar." Der Friedensruf Gottes ist 
ergangen. Er ist in die Herzen gedrungen und erfüllt sie. Die ihn gehört 
haben, bilden eine leibhaftige Einheit des Friedens. In welcher Weise? So 
daß die Glieder dieses •Leibes", der Kirche, einander den Frieden gewäh- 
ren. Wie geschieht das? In der Weise z. B., daß sie im Verhältnis zuein- 



Der Friede nach dem Apostel Paulus 293 

ander nicht unbarmherzig, hart, hochmütig, voll Zorn und Ungeduld sind, 
sondern erbarmend, gütig, demütig, sanftmütig und langmütig, und in all 
dem in Liebe verbunden. Und vor allem auch so, daß sie einander nicht das 
Unrecht anrechnen, sondern Vergebung üben, wie und weil Christus ihnen 
vergeben hat. Darin also realisiert sich der Friede, daß einer dem anderen 
den Frieden Christi, den er selbst erfahren hat und der sein Herz besitzt, 
gewährt in Gesinnung und Tat. 

Ein anderes Beispiel ist Eph 4,1 ff. Dort wird, nachdem die Christen all- 
gemein aufgefordert wurden, dem Ruf, durch den sie gerufen sind, gemäß 
zu leben, und nachdem dies dahin expliziert wurde: •in lauter Demut und 
Sanftmut und Großmut einander zu ertragen in Liebe", noch hinzugefügt: 
•und bemüht euch, die Einheit, die der Geist schafft, zu bewahren durch das 
Band des Friedens . ..". Wenn man einander in Liebe erträgt, entsteht die 
Einheit der Gemeinde im Geist. Diese wird durch den Frieden bewahrt, 
der dem anderen Raum gewährt. So stehen auch 2 Kor 13, 11 die Mahnun- 
gen nebeneinander: •Im übrigen, Brüder, freut euch, laßt euch zurecht- 
bringen, trösten, seid eines Sinnes, haltet Frieden", und dann folgt die Ver- 
heißung: •und der Gott der Liebe und des Friedens wird mit euch sein". 
Und wenn Paulus Rom 14, 19 mahnt: •Also laßt uns nach dem trachten, 
was zum Frieden dient und zur gegenseitigen Erbauung", dann meint er 
im Zusammenhang, daß die gegenseitige Erbauung und der Friede in der 
Gemeinde darin besteht, daß der im Glauben •Starke", d. h. in der Freiheit 
des Glaubens Stehende, den im Glauben •Schwachen", d. h. Unsicheren und 
deshalb noch Legalistischen, nicht verachten und ihm keinen Anstoß durch 
sein Verhalten geben soll, und umgekehrt, daß der im Glauben •Schwache" 
den im Glauben •Starken" nicht richten darf. Der Friede wird Wirklichkeit 
dort, wo einer den anderen in Liebe annimmt und seine Schwachheiten mit 
ihm trägt. Das alles setzt aber voraus, daß einer für den anderen, auch unter 
Verzicht und Leiden, da ist, weil ja auch Jesus Christus für ihn da ist. Das 
bringt der Apostel in Rom 15, 1 ff. zur Sprache: •Wir die Starken müssen 
die Schwachheiten der Schwachen tragen und nicht uns selber zu Gefallen 
leben. Ein jeder von uns lebe dem Nächsten zu Gefallen zum Guten, zur 
Erbauung. Denn auch Christus lebte nicht sich zu Gefallen, sondern (so) wie 
geschrieben steht: die Schmähungen derer, die dich (Gott) schmähen, sind 
auf mich gefallen." Friede realisiert sich nach Paulus dort, wo ein jeder, in 
der Nachfolge Christi und von ihm getragen, die Selbst-erbauung, und d. h. 
die Selbst-behauptung, Selbst-sicherung, Selbst-verherrlichung dahingibt 
und dem anderen zu Gute, für den anderen lebt. 

Dieser Friede soll dann aber auch den Einzelnen in der Versammlung 
der Gemeinde umfangen. Sie ist für den Einzelnen der nächste Friedens- 
raum. In ihr wird ja in Wort und Zeichen der Friede immer von neuem 



Heinrich Schlier 294 

gestiftet. Sie soll sich, wie vor allem der 1 Kor erkennen läßt, ohne Abson- 
derungen einzelner Gruppen und ohne gegenseitige Eifersucht auf diesen 
oder jenen geistlichen Führer, im Zusammenwirken der verschiedenen 
Geistesgaben, wobei die der Profetie, des aufdeckenden und erbauenden 
Wortes den Vorzug hat, sie soll sich auch unter Rücksichtnahme auf den 
armen Bruder beim Herrenmahl vollziehen. Aber auch ihr würdiges und 
geordnetes Geschehen diene dem Frieden. •Alles geschehe zur Erbauung" 
und deshalb • geschehe alles würdig und inOrdnung ",lKorl4,27.40. Denn, 
lautet die bemerkenswerte Begründung, •Gott ist nicht ein Gott der Un- 
ordnung, sondern des Friedens", 1 Kor 14,33. Die Würde und Ordnung 
des Gottesdienstes ist nicht nur ein menschlich-ästhetisches Phänomen. Sie 
gründet darin, daß Gott ein Gott des Friedens und d. h. auch der Ordnung 
ist. Sie ersteht aus seinem Frieden und erweist ihn und bewahrt ihn dem, 
der an der gottesdienstlichen Versammlung teilnimmt. Ausweis solchen 
Friedens, der den Gläubigen auch durch die Würde und die Ordnung des 
Gottesdienstes umfängt, ist dann das gemeinsame Gotteslob, das der Frie- 
densgesinnung entströmt. •Der Gott der Geduld", heißt es Rom 15,5 f., 
•und des Trostes gebe euch ein und dieselbe Gesinnung untereinander 
nach dem Willen Christi Jesu, damit ihr einmütig wie aus einem Munde 
Gott und den Vater unseres Herrn Jesu Christi lobpreist". 

Solcher Friede, der im Herzen des Glaubenden wohnt, der sich in der Liebe 
zum Nächsten erweist und die Gemeinde erbaut, der in der gottesdienst- 
lichen Versammlung waltet und den Einzelnen umfängt, ist freilich ständig 
bedroht und angefochten. Deshalb erbittet der Apostel immer von neuem 
für die Gemeinde den Frieden von Gott, und legt ihn im Segensgruß auf 
sie. Davon haben wir schon gesprochen. Hier erinnern wir nur noch an den 
Schluß des Römerbriefes, wo es 15,33 heißt: •Der Gott des Friedens sei mit 
euch allen", und an die liturgische Segensformel Eph 6, 23 f.: •Friede den 
Brüdern, und Liebe mit Glaube, von Gott, dem Vater, und dem Herrn 
Jesus Christus." Auf Christus bezogen ist die Bitte am Ende des 2. Thessa- 
lonicherbriefes: •Er, der Herr des Friedens gebe euch den Frieden allezeit 
an allem Ort. Der Herr sei mit euch allen", 3, 16. 

Doch solcher Friede, der aus dem Herzen des einzelnen Gläubigen tätig 
ausbricht zu den Gliedern der Gemeinde und von der Gemeinde her wieder 
den Frieden des Herzens stärkt, wirkt auch über die Gemeinde und die 
Kirche hinaus. Er gewährt allen Menschen den Frieden. Er hat, sofern es 
der Friede Christi ist, immer in diesem seinen Ursprung und seine Her- 
kunft, sein Wesen und seine Kraft. Und er ist immer konkreter Friede, der 
sich dem Nächsten schenkt und die Nähe erfüllt. Dies ist ein Kriterium 
seiner Echtheit. Aber gewiß ist auch, daß er keine Grenzen kennt und keine 
Auswahl trifft, sondern allen Menschen gilt. So heißt es in den parakleti- 



Der Friede nach dem Apostel Paulus 295 

sehen Rufen in Rom 12 u. a.: •Vergeltet niemandem Böses mit Bösem, seid 
auf das Gute bedacht allen Menschen gegenüber. 1st es möglich, soviel an 
euch liegt, haltet mit allen Menschen Frieden. Rächt euch nicht, meine Lie- 
ben, sondern gebt dem Zorn Gottes Raum... Wenn deinen Feind hungert, 
gib ihm zu essen, wenn ihn dürstet, gib ihm zu trinken ... Laß dich nicht 
von dem Bösen besiegen, sondern besiege das Böse mit dem Guten", Rom 
12, 17 ff. Wir sehen: der Friede ist dort, wo einer auf das Gute für den 
anderen bedacht ist und das Böse nicht mit Bösem, sondern mit Gutem über- 
windet. Er kennt keine Bedingungen und keine Beschränkung. Er soll allen 
Menschen und selbst dem Feind gewährt werden. Freilich bleibt immer die 
Frage, ob er angenommen wird und so zustande kommt. Der Apostel ist 
kein Schwärmer, der meint, das Gute überwältige immer und der Verzicht 
der Liebe schaffe auf alle Fälle den Frieden. •Ist es möglich", und d. h. 
•soviel an euch liegt", •haltet Frieden mit allen Menschen". Soviel an euch 
liegt! Aber ihr verfügt nicht über die Menschen und nicht über den Frieden. 
Vielleicht, daß der Friede, den ihr anbietet, die Menschen überwindet, 
vielleicht auch nicht. Der Friede, der als der Friede Christi in euren Herzen 
wohnt und euer Herz behütet, schließt alle Menschen ein, aber er schließt 
nicht aller Menschen Herz auf. So muß jeder damit rechnen, daß er ihm, 
wenn er bei ihm verharrt, das Kreuz bringt. 

Fassen wir noch einmal zusammen: 1. Der Friede, den der Apostel Paulus 
meint, ist vom Alten Testament her ein Ganzes des Heils, in dem der Gott 
des Friedens sich zu erfahren gibt. Er wurde in der Hin-gabe Jesu Christi 
für uns von Gott gestiftet. Darin, daß Jesus Christus die Sünden der Men- 
schen auf sich nahm und auf seinem Leib ersterben ließ, darin, daß er ihnen 
vergab, wurde das menschliche Dasein ein mit Gott versöhntes und ein 
gerechtes, wurde es wieder gerechtfertigtes Dasein, das es an sich und aus 
sich nie ist. Er ist der Friede und Friedensstifter für jeden Einzelnen, für 
die Völker und für die Welt. Dieser Friede weht von Gott und Jesus Chri- 
stus her im Heiligen Geist heran und kommt im Evangelium zu Wort. 

2. Dieser Friede ist Gnade, unverfügbare, unverdienbare Gabe Gottes. 
Mit ihm ist das Leben und seine Glorie auf getan. In ihm waltet das Wesen 
der Liebe. Der Klang des Friedens ist die Freude. Mit dem allem ist er 
unfaßbar und unsagbar. 

3. Der Friede wird Erfahrung auf dem Weg des Glaubens und wohnt im 
Herzen, der unzugänglichen Mitte unserer Existenz. Von dorther realisiert 
er sich im Frieden gewährenden Handeln, das dem anderen Menschen mit 
selbst-loser Liebe begegnet und seine Schwachheit auf sich nimmt. Dadurch 
ist er wirksam als die erbauende Kraft der Gemeinde und der Kirche, in 
deren friedensmächtiger Versammlung er die Glaubenden im Frieden 
festigt und bewahrt. So viel an ihm liegt, öffnet er sich aber allen Menschen. 



Karlheinz Neufeld 296 

Doch was ist mit dem allem gesagt? Im Grund etwas sehr Einfaches. Vom 
Apostel Paulus her gesehen ist Friede Versöhnung des Daseins zur Gerech- 
tigkeit durch die Vergebung! Friede ist in der Vergebung. Und Friede 
kehrt ein, Heil bricht aus, wo vergeben wird. Wird das Prinzip der Ver- 
gebung - und dessen, was sie einschließt: Sünde tragen und ersterben lassen 
als getragene, Gerechtes aufstehen lassen als Versöhntes - wird dieses 
Prinzip, dieses Woher unseres Lebens, nicht mehr anerkannt, so herrscht 
das Unversöhnte und Unversöhnliche. Dann kommt es nicht mehr zum 
Frieden beim Einzelnen und in der Gemeinschaft, innen und außen, son- 
dern nur noch - im besten Fall - zum Waffenstillstand. Eine Welt, die nicht 
mehr, wenn auch noch so verborgen, von der Vergebung lebt, kann nicht 
mehr Frieden schließen. 

Das müßte nun weiter gedacht werden. Aber weiter kann man nur den- 
ken, wenn man den Anfang gründlich bedacht hat. 

Atheismus und Spiritualität 

Zum Zeugnis von Madeleine DelbrSl 

Karlheinz Neufeld SJ, Frankfurt am Main 

Bewußt und gewollt schockierte sie, oder sollte man besser sagen: sie machte 
die anderen betroffen? Ihre Fragen und Antworten, ihre Entscheidungen 
und Taten, kurz: sie selbst und ihr Leben machten eine Stellungnahme un- 
ausweichlich. 1963, ein Jahr vor ihrem Tod, war es die unvermittelte Frage 
an die mehr oder weniger fromme Leserschaft des Pariser Diözesanblatts: 
•Atheisten - gibt es die?". Sie fragte so, um den Leuten klar zu machen: 
•Wir kennen sie überhaupt nicht - die wirklichen Atheisten"1. Denn der 
gute Christ kann sich nicht vorstellen, daß es um ihn herum Menschen gibt, 
die völlig unberührt von christlicher Tradition aufgewachsen sind, denen 
der Glaube darum nichts sagt und nichts sagen kann, weil er für sie ohne 
jede Bedeutung ist. 

In Frankreich hatten viele von Madeleine Delbrel schon gehört, wenn 
auch wenig Genaues. Ihr Name tauchte in einem Bericht über Ivry auf, der 
1 L'athee existe-t-ilf, in: Semaine Religieuse de Paris, Revue de la vie diocesaine 
(nr.5705) 110 (1963) S. 841-846. 




