Heinrich Schlier 282

Sich-Fortgeben an Gottes Ruf im Evangelium und in der Zeit. Sie selbst,
die Menschen im Monchtum, miifiten zum Pfeil werden, den Gott ausrichtet,
wie Er will — dann konnte es sein, dafl sie im innersten Ring die treffen, die
Gott im Menschsein heute suchen, oft ohne es zu wissen, dann konnte

Monchtum zum Wegweiser werden in einer der entscheidenden Fragen
der heutigen Gesellschaft und Welt.

Der Friede nach dem Apostel Paulus*

Heinrich Schlier, Bonn

In einer Zeit, in der die Sprache verkiimmert und die Grundbegriffe, in de-
nen der Mensch sein Dasein begreift, der Willkiir verfallen und vielfach
ihren urspriinglichen Sinn verlieren, ist es notwendig, sich dorthin zu wen-
den, von woher unsere Sprache spricht und unsere Begriffe begreifen. Woher
aber spricht unsere Sprache und begreifen unsere Begriffe? Ohne Zweifel
in unseren Landen immer noch, wenn auch immer weniger, vom Christli-
chen her. Woher aber spricht und begreift das Christliche? Letzten Endes
aus der Uberlieferung der Heiligen Schrift nach Mafigabe der Kirche. Ein
bedeutsamer Teil von ihr, die Briefe des Apostels Paulus und seiner Schule,
sollen uns daher heute Auskunft geben iiber einen weithin schon zerredeten
Sachverhalt: iiber das, was Friede ist. Natiirlich ist das eine begrenzte Aus-
kunft. Denn der Apostel entfaltet das, was mit diesem Begriff begriffen ist,
kaum. Aber es ist die Auskunft eines in jeder Hinsicht urspriinglichen Be-
greifens.

L

Was Friede meint, ist dem Apostel Paulus hinsichtlich eines formalen
Grundsinnes vom Alten Testament und vom Jiidischen her vorgegeben, so
wie er auch etwa bei dem, was ,Herrlichkeit* oder ,Gerechtigkeit* u. a.
meint, alttestamentlichen und z. T. jidischen Sprachgehalt aufnimmt. Da-
bei ist Friede vom Alten Testament her fiir Paulus von vorneherein ein
Insgesamt von Unversehrtheit und ein Ganzes von Wohlergehen, ein um-

* Vortrag auf Einladung der Katholischen Studentengemeinde Fribourg (Schweiz).



Der Friede nach dem Apostel Paulus 283

fassendes Heiles und Heil. Dieser formale Sinn des hebriischen Wortes fiir
Friede (schalom) durchdrang in der griechischen Ubersetzung des Alten
Testamentes den dort gebrauchten griechischen Begriff (eirene), dessen
eigentlicher Sinn ,Ruhe“ im Gegensatz zu Zwietracht, Streit, Krieg, also
jeglicher Unruhe, war. Der Septuaginta-sprachgebrauch aber wurde die
Briicke zum neutestamentlichen, bzw. zum paulinischen. Wird hier betont
von ,Friede“ gesprochen, so meint das von vorneherein ein das Dasein um-
fassend bestimmendes Ganzes des Heils. Beachten wir das, so sind wir da-
vor bewahrt, den tiblich gewordenen Sinn von Friede — keine Gewalt, kein
Streit, kein Krieg u. 4. — ohne weiteres in den paulinischen Aussagen finden
zuwollen.

Der Friede hat es nach Paulus allem zugrunde und allem zuvor mit Gott
zu tun, wie auch Gott mit dem Frieden. Er ist der Friede Gottes und Gott ist
»der Gott des Friedens“, wie der Apostel wiederholt sagt, Rom 15, 33;
16, 20; 1 Kor 14, 83; Phil 4,9; 1 Thess 5, 23. Das ist fiir Paulus keine
Phrase, sondern meint: wo Gott ist, da ist Friede, wo Friede ist, da ist Gott.
Gott ist ,der Gott des Friedens“, so wie er auch ,,der Gott der Liebe und des
Friedens“, 2 Kor 13, 11, ,der Gott der Geduld“, Rom 15, 5, ,der Gott der
Hoffnung“, Rém 15, 18, ,der Gott alles Trostes“, 2 Kor 1,3, ist. Das besagt
nicht nur, daf Gott in jeder Weise trostet, dafl er Geduld walten 148t, dafl
er Hoffnung schenkt, Liebe iibt und also entsprechend Frieden gewihrt. Es
besagt auch, und zwar dem zuvor, daf}, wo Gott ist, Trost, Geduld, Hoff-
nung, Liebe und also auch Friede ist. ,Grof ist der Friede“ — heiflt es Sifre
Num 6,26 § 42 —; ,denn der Name des Heiligen, gepriesen sei er, lautet
Friede“.

Dieser Friede kommt von Gott her iiber uns. Wir erinnern uns der Se-
gensgriifie im Eingang der paulinischen Briefe, die wahrscheinlich im Got-
tesdienst der Gemeinden ihren festen Ort hatten und von daher dem Apo-
stel in die Feder kamen: ,Gnade euch und Friede von Gott, unserem Va-
ter...“, Rém 1, 7; 1 Kor 1, 3 usw. Von ,,Gott, unserem Vater“ her bricht
der Friede tiber uns herein. Damit eben tritt Gott selbst zu uns. ,Und der
Gott des Friedens wird mit euch sein®, verheifit der Apostel Phil 4, 9; vgl.
2Kor 18, 11, der Gemeinde. Friede ist Friedens-segen, er ist Friedensgabe.
So wird denn auch von Gott der Friede erbeten. Wie es beim Psalmisten
heifit: ,Friede herrsche in deinen (Jerusalems) Mauern . . . Um meiner Brii-
der und Freunde willen will ich Dir Frieden wiinschen ...“, Ps 122, 7 f., und
wie gegen Ende des Achtzehnbittengebetes gebetet wird: ,Gib gnidig Frie-
den iiber Israel, Dein Volk, und segne uns alle wie einen Mann. Gepriesen
seist du Herr, der Frieden schafft“, so bittet auch Paulus fiir die romische
Gemeinde: ,Der Gott der Hoffnung aber erfiille euch mit aller Freude und
Frieden durch den Glauben . . .“, Rém 15, 13.



Heinrich Schlier 284

Aber was ist das fur ein Friede, den der Gott des Friedens gewahrt? Wir
kénnten mit dem Apostel antworten: er ist ,Friede mit Gott*, Rom 5, 1.
Der Friede, der Gott ist und von Gott als Gabe tiber uns kommt, ist zuerst
oder zuletzt auch Friede mit ihm. Dadurch bestatigt sich noch einmal, dafl
es ein Friede ist, der umfassend und vom Grunde her und letztlich befrie-
det. Aber, fragen wir weiter, in welcher Weise ist er denn Friede mit Gott?
Die Antwort ist: in der Weise, dafl er auch der Friede Christi ist. ,Der
Friede Christi walte in euren Herzen®, wiinscht Paulus den Christen in Ko-
lossae, Kol 3, 15. Dafiir kann er auch sagen: ,Und der Friede Gottes . ..
wird eure Herzen . .. behiiten in Christus Jesus“, Phil 4, 7. Und endlich
kann der Apostel auch formulieren: ,,. . . wir haben Frieden mit Gott durch
unseren Herrn Jesus Christus . . .“, Rém 5, 1. Und wenn wir beachten, daf}
der Segen in den paulinischen Briefanfangen aufler im 1 Thess vollstindig
zitiert so lautet: ,Gnade mit euch und Frieden von Gott, unserem Vater,
und dem Herrn Jesus Christus“, Rom 1, 7 u. a., haben wir eine Reihe von
Aussagen iber den Zusammenhang des Friedens Gottes mit Jesus Chri-
stus. Der Friede Gottes kommt von Christus her und durch ihn. Er waltet
»in® Jesus Christus, er nimmt uns in seinem Herrschaftsbereich in Hut. Da-
mit kommen wir der spateren Aussage im Epheserbrief schon nahe: ,Denn
Er ist unser Friede“, Eph 2, 14.

Aber inwiefern ist nun Jesus Christus ,unser Friede®, inwiefern kommt
er von ihm her und durch ihn und hat er sein Wesen ,,in Christus“? Inso-
fern als Er es ist, der das Leben des Menschen wieder verséhnt und gerecht
macht. Der Mensch, so wie er vor-kommt in der Geschichte, ist unversohnt
und unverséhnlich. Es ist ein feindliches und feindseliges Leben, das er
fihrt. Es ist in Zwietracht mit Gott, mit dem anderen Menschen, mit sich
selber. Es will ja aus sich und fiir sich und nicht von Gott und dem anderen
Menschen her und fiir Gott und den anderen Menschen leben. So ist er, der
Mensch, wie er vorkommt, auch nicht gerecht! Er tut nicht das Gerechte,
namlich Gottes Willen, sondern ist eigen-willig, ihm und dem anderen
Menschen und sich selber gegeniiber. Er ist un-gerecht und selbst-gerecht.
Er ist aber unverséhnt und nicht gerecht in dem Mafle, daf er sich nicht
selber helfen kann. Jeder Versuch der Selbst-verséhnung scheitert, und
jedes Bemiihen, selbst zurechtzukommen, bringt neues Unrecht oder neue
Selbstgerechtigkeit. Er kommt aus seiner Selbst-sucht und Selbst-erbauung
nicht heraus. Er ,...gehorcht dem Gesetz Gottes nicht, er ...kann es
nicht“, sagt der Apostel, Rém 8, 7. Der Mensch, wie er vorkommt, kann sich
nicht selber aus seinem unverséhnt-unversohnlichen Dasein befreien, er
kann sich nicht seiner fundamentalen Ungerechtigkeit selber entreiflen. Er
kann es schon deshalb nicht, weil er sich nicht durchschaut und vom Blick
auf sich selber nicht zu 16sen vermag. Das alles beschreibt im Sinn des Apo-



Der Friede nach dem Apostel Paulus 285

stels ,die Siinde“, an die der Mensch ,verkauft“ ist, Rom 7, 14, der er, so
wie er vorkommt, ,Sklavendienste leistet”, Rom 6, 6. Dieses Unversohnt-
Unverséhnliche, dieses Ungerecht-Selbstgerechte seines Lebens, diese iiber-
machtige Siinde, die ihn Tag um Tag, Stunde um Stunde seine Geschopf-
lichkeit bestreiten heifit, 148t ihn nie von sich aus zum Frieden kommen. Im
Grunde des menschlichen Daseins ist nie Friede, aus ihm selber erhebt sich
kein Friede. Es ist auf Frieden von auflen angewiesen. Das ist die immer
wiederholte, die Realititen des menschlichen Daseins niichtern ins Auge
fassende Auskunft, die der Apostel gibt.

Und der Friede kam zu ihm. Got¢ hat dem Menschen den Frieden ge-
schenkt, durch Jesus Christus. Gott hat ihm aus Erbarmen sein Leben ver-
sohnt und gerecht gemacht in Jesus Christus. Horen wir dazu zwei entschei-
dende Aussagen des Apostels. Zunachst 2 Kor 5, 18ff. ,Das alles aber® —
gemeint ist die neue Schopfung in Christus — ,kommt von Gott, der uns mit
sich versohnt und uns den Dienst der Versohnung gegeben hat. Denn Gott
versohnte in Christus die Welt mit sich, indem er ihnen ihre Ubertretun-
gen nicht anrechnete und unter uns das Wort der Versohnung stiftete . . .
Er hat den, der von keiner Siinde wuflte, fiir uns zur Siinde gemacht, damit
wir in ihm Gerechtigkeit wiirden“. Und dann die anderen Sitze aus dem
Romerbrief. Dort heiflt es Rom 5, 6 ff. in Erlduterung des Satzes 5, 1: ,Ge-
rechtfertigt aus Glauben haben wir Frieden mit Gott* folgendermafien:
»Christus ist noch als wir schwach waren, noch zu der Zeit, fiir uns Gott-
lose gestorben. Kaum wird einer fiir einen Gerechten sterben, vielleicht
mayg er fiir einen Guten zu sterben sich anschicken. Gott aber erweist seine
Liebe zu uns darin, dafl Christus als wir noch Siinder waren, fiir uns gestor-
ben ist. Um wieviel eher werden wir, die wir jetzt durch sein Blut gerecht-
fertigt wurden, durch ihn gerettet werden vor dem Zorngericht“. Dann
wechselt Paulus seine Begriffe und fahrt wiederholend fort: ,Denn wenn
wir, die Feinde, mit Gott versohnt wurden durch den Tod seines Sohnes, um
wieviel mehr werden wir als Vers6hnte gerettet werden mit seinem Le-
ben...“. In welcher Weise geschah also nach diesen Sitzen das Gerecht-
werden und die Versohnung der Menschen, in welcher Weise kam es zum
Frieden? Jedenfalls durch Gott — ,Das alles kommt von Gott“ — und durch
eine Tat Gottes, der in ihr ,seine Liebe zu uns erweist“. Und jedenfalls ist
diese Tat Gottes ein konkretes geschichtliches Geschehen, das Leiden und
Sterben Jesu Christi am Kreuz auf Golgotha. Und jedenfalls ist dieses
Kreuz und dieser Tod ein Leiden und Sterben, in dem Jesus sein , Nicht sich
zu Gefallen Leben®, sondern fiir die Menschen Da-Sein, vgl. Rém 15, 3,
zuletzt erwies, in dem er den Menschen, den Schwachen, den Gottlosen, den
Siindern, den Feinden damals und darin den Menschen aller Zeiten die
todlichen Stinden ihres ungerechten und selbstgerechten, unversohnten und



Heinrich Schlier 286

unverséhnlichen Lebens abnahm und auf sich nahm und in seinen Tod mit
hinabnahm, in dem er die Siinde ersterben liefi, auf seinem eigenen Leib,
und so vergab. In diesem konkreten Geschehen der, wie Paulus auch sagt,
Selbsthingabe Jesu Christi, in dieser duflersten Liebe Jesu Christi, in der
er die Feindschaft der Menschen gegen Gott an sich auswirken liefi, sie aus-
hielt und mit sich sterben lief und so vergab, in diesem bedingungslosen
und selbstlosen fiir sie und ihnen zu Gute Da-Sein, kam der Friede Gottes
iiber sie und in die Welt. Hier ist der Ort des Friedens und nirgends an-
derswo. Hier ist die Kraft des Friedens, die allen Un-frieden, alles Un-
heil zerbricht. Im Ereignis der Vergebung am Kreuz Jesu Christi ist die
Versohnung und Rechtfertigung des menschlichen Daseins geschehen, in
ihm ist der Friede Gottes ausgebrochen.

Das gilt nach Paulus nicht nur fiir den Frieden des einzelnen Menschen,
sondern auch fiir den Frieden der Vélker und den Frieden im Kosmos. Die-
ser Friede Jesu Christi, der am Kreuz gestiftet wurde, ist auch in dieser Hin-
sicht ein Umfassendes und Durchdringendes, ein Ungeteiltes und Ganzes.
Auch die Volker einigen sich in diesem Frieden. Das ist paradigmatisch an
der Einheit von Juden und Heiden in der Kirche zu sehen, wo es nicht
»Grieche noch Jude, . . . nicht Barbare, nicht Skythe gibt, Kol 3, 11. Im Blick
auf Juden und Voélker und so im Blick erst recht auf die Vélker allein gilt
das, was Eph 2, 14-16 sagt: ,Denn Er (Christus) ist unser Friede. Er hat die
beiden (Bereiche) zu einem gemacht und die Zwischenwand des Zaunes zer-
brochen, die Feindschaft, indem er in seinem Fleisch das Gesetz der Gebote
und Vorschriften beseitigte, damit er die Zwei (Juden und Heiden) in ihm
selbst zu einem neuen Menschen schaffe, dadurch dafl er Frieden stiftete,
und die beiden in einem Leib mit Gott verséhne durch das Kreuz, nachdem
er durch dieses die Feindschaft getotet hatte“. Lassen wir alle Einzelheiten
beiseite und sehen wir nur auf die entscheidende Aussage. Christus is¢ der
Friede. Er ist es so, dafl er Frieden stiftet. Er stiftet ihn unter Juden und
Heiden, unter den Volkern. Er stiftet ihn durch seinen Kreuzesleib, durch
seine Hingabe an sie, dadurch dafl Er sie alle in gleicher Weise auf sich
nimmt und so als von Thm Getragene, in Ihm Geborgene, mit Gott ver-
sohnt. Nun spielen ihre Vorziige und vor allem ihre Leistungen — das Ge-
setz! — keine entscheidende Rolle mehr. Im Grund trugen sie nie etwas zum
Heil bei. Jetzt sind sie aber beide und alle in gleicher Weise in [hm mit Gott
versohnt und also offen und bereit auch fiireinander. Alle leben von Seiner
Vergebung, die Frieden schafft.

Doch der Friede Christi reicht noch weiter und tiefer. Auch die Machte
und Gewalten sind, freilich in anderer Weise, jetzt in den Frieden einbe-
zogen. Das kommt Kol 1, 19f. zur Sprache, wenn es dort heifit: ,Denn durch
ihn (Christus) (beschloff Gott) das All mit sich zu versohnen und stiftete



Der Friede nach dem Apostel Paulus 287

durch das Blut seines Kreuzes Frieden, durch ihn (zu versohnen), sei es was
auf Erden, sei es was im Himmel ist“. Zum ,All“ gehort fiir Paulus auch
das, ,was im Himmel ist, und das meint: was iiber das menschliche Dasein
hinausgeht und es doch gerade deshalb stindig bestimmt. Zum All gehoren
auch die michtigen und feindlichen Grenzphinomene des natiirlichen und
geschichtlichen Kosmos, jene Michte und Gewalten, jene unsichtbaren und
doch duflerst wirksamen, jene namenlosen und doch wieder u. U. sich an
geschichtliche Namen heftenden Krifte, Stromungen, Zwinge, Ausbriiche,
Uberfille, Atmospharen u. a. m., die bedrohen und verlocken, verfithren
und vergewaltigen, die, so verschieden sie sind, iiberméchtig und feindselig
dem Menschen begegnen. So mannigfach in Erscheinung und Wirkung sie
sind, alle leben von der Todeskraft, alle eint das Todesmichtige, ,der letzte
Feind“, wie Paulus sagt. Aber auch sie hat Christus am Kreuz ausgehalten
und ihre Kraft, den Tod, uns zu Gute auf sich genommen und in seinem
Tod ersterben lassen. Er hat sie, wie Kol 2, 15 sagt, ,entwaffnet” und iiber
sie ,triumphiert“. Nun sie unterworfen sind, unterworfen durch seine ,ent-
waffnende” Liebe, haben sie in Ihm und in seinem Herrschaftsbereich keine
Macht mehr. Ihre Macht ist zur Scheinmacht geworden. IThre Scheinmacht ist
Ohnmacht. So herrscht von Christus her und durch Ihn und in Ihm Friede
auch im Kosmos.

Solcher Friede der alle und alles bis in den Tod aushaltenden Hingabe
Jesu Christi fiir uns, solcher ,die Lange und Breite, Hohe und Tiefe“ des
Lebens und der Welt umfassende und durchdringende Friede Gottes, sol-
ches Heil eines durch Jesus Christus und sein Kreuz wieder gerechten und
versohnten Daseins, ist noch verborgen. Auch der Friede wird erst offenbar
werden, wenn alles offenbar wird und, wie es Rém 16, 20 heif}t, ,der Gott
des Friedens den Satan unter euren Fiiffen rasch zertreten wird“. Aber er ist
kein Phantom und ist auch nicht nur eine Utopie. Er ist noch nicht offenbar,
aber er eroffnet sich bereits, und zwar durch seinen Geist, durch den Heili-
gen Geist seines Heils. Es gehort zum Frieden Christi, dafl er inmitten und
entgegen allem ungerechten und selbstgerechten, allem unverséhnten und
unversohnlichen Geist der Menschen und der Micdhte sich in seinem Geist
wirksam erschliefit. Dieser Geist ist nach dem Apostel Gottes Geist, Rom
8,9.11;1 Kor 2, 10ff. u. a., der Geist, in dem Gott sein Wesen eroffnet und
sich zu erfahren gibt als der von den Toten erweckende Gott, vgl. Rém
8,11;1Kor2, 10ff.; 2 Kor 8, 3. 6 u. a. Er ist die Kraft und Macht der Selbst-
vergegenwirtigung Gottes. Daher ist er auch der Geist Christi, Rom 8, 9,
oder ,der Geist des Sohnes“, Gal 4, 6. Im ,Geist des Herrn“ begegnet der
Herr, 2 Kor 8, 17 f. Im Geist tritt der Herr fiir uns ein, vgl. Rom 8, 26:34.
Jesus Christus wendet uns sein ,Fir uns, seine Hingabe am Kreuz, im
Geiste zu. Deshalb ist er auch der Geist des Friedens. Er will den Frieden.



Heinrich Schlier 288

Er ist seinem Wesen nach ,auf Leben und Frieden“ aus, Rém 8, 6, so wie
das ,Fleisch, der selbst-siichtige Mensch, der stets sich verfillt, auf den
Tod aus ist. Der Geist will aber nicht nur den Frieden, er gibt ihn auch.
Der Friede ist unter anderem ,die Frucht des Geistes®, Gal 5, 22. Im Hei-
ligen Geist 14t der Friede Gottes Herrschaft anbrechen, Rom 14, 17. Das
Band des Friedens bewahrt deshalb auch die Einheit, die der Geist wirkt,
Eph 4, 3. Friede ist der Wille, die Gabe und die Macht des Heiligen Gei-
stes, der sein Wirken hiitet.

Aber in welcher Weise eroffnet der Heilige Geist, der Geist Gottes und
Jesu Christi, den Frieden? Die Antwort lautet: durch das, was Paulus ,das
Evangelium*®, die , Verkiindigung*, ,das Wort“, ,das Zeugnis® u. 4. nennt.
Dieses ist ,das Evangelium Gottes“, Rom 1, 1; 15,16; 2 Kor 11,7 u. a,,
,das Wort Gottes“, 1 Kor 14, 86; 2 Kor 2, 17; 4, 2 u. a., ,das Zeugnis Got-
tes®, 1 Kor 2, 1. Es ist als solches auch ,das Evangelium Jesu Christi®, 1
Kor9,12;2Kor 2, 12;9, 13 u. a., ,das Wort Christi“, Kol 3, 16, ,das Zeug-
nis Christi“, 1 Kor 1, 6. Gott und Jesus Christus kommen in ihm in der Kraft
des Geistes zu Wort. Es steht im ,,Dienst des Geistes“, 2 Kor 3, 6ff., ergeht
als , Ausweis des Geistes und der Kraft“, 1 Kor 2, 4, geschieht ,,in Macht
und Heiligem Geist“, 1 Thess 1, 5 u. a. m. Und es ist dies alles — im Men-
schenwort. Es ist zugleich des Apostels Evangelium, Rém 2,16; 16, 25; Gal
1, 11, freilich auf Grund der Offenbarung Gottes in Jesus Christus in das
Apostelwort hinein, vgl. Gal 1, 12ff. Es ist, wie Paulus 1 Thess 2, 13 for-
muliert, ,das von uns her kommende Verkiindigungswort Gottes“. Und
eben dieses verkiindet den Frieden, und durch dieses kommt der Friede in
der Kraft des Geistes zu den Menschen. Das meint der Apostel, wenn er
R6m 10, 15 in der Verkiindigung der Apostel das Wort aus dem Propheten
Jesaja (52, 7) erfiillt sieht: , Wie lieblich sind auf den Bergen die Fiifle
derer, die Gutes verkiindigen®. Dieses ,Gute“ ist ,der Friede®, wie auch die
Septuaginta sagt. Und wenn Paulus 2 Kor 5, 19 davon spricht, dafl Gott
yunter uns das Wort der Versohnung stiftete®, so hat er das apostolische
Wort vor Augen, in dem der Friede Jesu Christi den Menschen begegnet.
Wiederum wird dieser Sachverhalt im Epheserbrief pragnant zum Aus-
druck gebracht. Nach 2, 14 ff. ist, wie wir horten, Christus unser Friede.
Er ist es, indem er am Kreuz den Frieden stiftete. Aber wie erreicht dieser
Friede uns? ,Und er kam und verkiindete das Evangelium des Friedens®,
2,17. Im ,Evangelium des Friedens®, 6, 15, er6ffnet sich den Fernen und
den Nahen, Heiden und Juden, allen Vélkern der Friede. In diesem Wort
bricht der Friede herein. In diesem Wort ruft Gott die Menschen in diesen
Frieden, 1 Kor 7,15; vgl. Kol 3, 15f. Der Friede beginnt auf Erden mit
diesem Wort.



Der Friede nach dem Apostel Paulus 289

So sehen wir bis jetzt: Der Friede, von dem der Apostel Paulus spricht,
ist das allumfassende Heil Gottes, das Gott gewahrt. Er ist es als der Friede
Christi Jesu, der der Friede ist und den Frieden wirkt. Er ist der Friede
und gewihrt ihn, indem er das ungerechte Wesen der unverséhnten Men-
schen am Kreuz auf sich nimmt und diese durch seine Vergebung gerecht
macht und mit Gott versohnt. Solcher Friede ist auch der Friede der Vélker
und zerbricht die Herrschaft der Machte. Er bricht herein durch den Hei-
ligen Geist, den Geist des Friedens, und kommt zu uns durch das aposto-
lische Evangelium des Friedens.

IL.

Die nichste Frage wire nun die, wie sich dieser Friede verwirklicht. Aber
bevor wir ihr nachdenken, wollen wir sein Wesen noch in einer anderen
Weise zu erhellen versuchen. Bisher haben wir es im Blick auf seine Her-
kunft beschrieben. Wir konnen seine Eigenart nun auch noch dadurch auf-
zeigen, dafl wir darauf achten, welche Begriffe mit soldiem Frieden ver-
bunden sind, welche Phinomene also in seiner Nihe stehen. Vor allem ist
hier ,die Gnade“ zu nennen. Dabei erinnern wir uns wieder an die erwihn-
ten Segensgriife im Eingang der paulinischen Briefe. ,Gnade euch und
Friede von Gott unserem Vater und dem Herrn Jesus Christus . . .“ lauten
die meisten. Und ,Gnade“ steht dabei als der umfassendere und tiefer
greifende Begriff fiir das jidische ,Erbarmen®, das wir bei Paulus in sol-
chem Zusammenhang in Gal 6, 16 finden: ,Friede iber sie und Erbar-
men und iiber das Israel Gottes.“ Der Friede, der iiber das Israel Gottes,
die Kirche, kommen mdége, ist der Friede des Erbarmens Gottes, der Gnade
Gottes schlechthin. Auch sonst stehen sich bei Paulus Gnade und Friede nahe.
Das wird besonders in Rém 5, 1{., das wir z. T. schon zitierten, deutlich.
Dort heif}t es: ,Gerechtfertigt nun aus Glauben, haben wir Frieden mit
Gott durch unseren Herrn Jesus Christus, durch den wir auch den Zugang
haben zu der Gnade, in der wir stehen...“. Frieden haben, ist in der Gnade
stehen. In der Gnade stehen, ist Frieden haben. Es verdeutlicht sich also,
was wir aus anderen Zusammenhingen schon erkannten, dafl Friede Gabe
ist. Er ist Gabe reinen Gewéhrens aus unverdienter Huld. Er ist weder
Recht noch Leistung noch Verdienst, sondern anrechtsloses, ungeleistetes,
unverdientes Geschenk. So sehr die Christen ,dem Frieden nachjagen sol-
len®, R6m 14, 19 — wir werden es noch sehen —, kénnen sie ihn doch nur
einholen als Empfanger seiner reinen Gabe.

Der Friede ist aber bei Paulus auch mit dem Leben, das Leben schlechthin
ist, verbunden. Schon im Alten Testament ist die Nzhe beider erkennbar,
z. B. wenn es Mal 2, 5 heifit: ,Darin bestand mein Bund mit ihm (Levi),



Heinrich Schlier 290

daf ich ihm Leben und Heil gab, und daf er sich in Ehrfurcht vor meinem
Namen beugte...“ Und bei den Rabbinen heifit es: ,Im siebten Himmel
sind u. a. die Schitze des Lebens, des Friedens und des Segens“ (Chag
12b gg E in ThWB II 407, 44). Aber auch bei Paulus stehen Friede und
Leben sich nahe, wie Rom 8, 6 uns zeigte, wonach der Geist aus ist auf
,Leben und Friede*, die beide dem ,Tod“ entgegengesetzt sind. Dabei ist
»Leben“ im Sinn des eschatologischen Lebens gemeint, das sich verborgen
und vorliufig freilich schon dem Glauben in der Taufe eréffnet, vgl. Rém
2,7:5,10.17 u. a.; 6, 4; 8, 2. 10 u. a. Wo Friede ist, da ist das ewige Leben
in der Nihe, ja Friede ist von ihm erfiillt. Im Frieden weist sich das ewige
Leben an.

Soll dieses Leben in seiner unbegreiflichen Macht und seinem unfafilichen
Glanz genannt werden, so wird dafiir auch Doxa, Glorie, Herrlichkeit ge-
sagt. So taucht auch ,Herrlichkeit“ neben dem Frieden auf und unterstreicht
auf diese Weise seinen eschatologischen Charakter. ,Herrlichkeit . .. Ehre
und Friede (kommen) uber jeden, der Gutes tut . ..“, heifit es Rom 2, 10.
Auch Rém 5, 1 f. gehort wieder hierher, wo neben dem ,Frieden haben mit
Gott* und dem ,in der Gnade stehen“ noch das ,sich hoffend der Herrlich-
keit Gottes rithmen® tritt. Wer in der Gnade des Friedens steht, hat Aus-
blick auf die Herrlichkeit und lobpreist sie. Der Friede ist also auch schon
von dem unsagbaren Glanz des Lebens durchstrahlt und von seiner Macht
durchdrungen.

Aber auch Friede und Liebe sind wesensverwandt. ,Der Gott der Liebe
und des Friedens wird mit euch sein®, sagt Paulus in 2 Kor 13, 11, dann
nimlich, wenn sie ,Frieden halten® und ,eines Sinnes“ sind. Und nach Kol
3, 124f. ist der Friede Christi in den Herzen derer, die einander in Liebe
tragen und vergeben. Der Friede bindet die, welche einander in Liebe aus-
halten, zur Einheit des Heiligen Geistes zusammen, Eph 4, 2f.

Gnade ist Friede und Friede ist Gnade. Leben und Herrlichkeit erfiillen
ihn. Er waltet in der Liebe. Aber noch einen anderen, besonders charakteri-
stischen Zusammenhang 1488t der Apostel erkennen. Ihn erwédhnt er wieder-
holt und man mochte sagen unwillkiirlich. Es ist der Zusammenhang von
Friede und Freude. Der Friede ist in die Freude gestimmt. Diese Freude ist
die Freude schlechthin, die reine Freude, die vollkommene Freude. Sie ist
die Freude, die die Nihe des Herrn ausstrahlt, Phil 4, 4f., die Freude ,,im
Herrn“, Phil 3, 1; 4,4. So ist sie ,die Freude des Heiligen Geistes®, 1 Thess
1, 6, ,die Freude im Heiligen Geist“, Rém 14, 17, die Freude, die der Hei-
lige Geist bewirkt und bewahrt. Entsprechend ist sie die Freude des Glau-
bens, Phil 1, 25, und die Freude der Hoffnung, Rém 12, 12, die Freude, die
sich nicht nur trotz aller Bedrdngnis freut, 2 Kor 6, 10; 7, 4; 8, 2; Phil
2,17f.; 1 Thess 1,6, sondern sich auch iiber das Leid und die eigene



Der Friede nach dem Apostel Paulus 291

Schwachheit freut, 2 Kor 13, 9; vgl. Kol 1, 24. Es ist die Freude, deren
Grund jenseits alles Weltlichen und Geschépflichen liegt, die menschlich
und weltlich gesehen grundlos ist. Sie steht nach Gal 5,22 zwischen Liebe
und Friede. Sie erfiillt nach Rém 15, 13 mit dem Frieden zusammen die
Herzen. Sie ist die Stimme des Friedens, mit der der Friede sich lobprei-
send erhebt.

Mit solcher Charakterisierung des Friedens nimmt der Apostel wiederum
einige Wesensziige von dem, was ,Heil“ oder ,Friede“ im Alten Testa-
ment und im Judentum ist, auf, jetzt freilich so, wie sie sich im Lichte Jesu
Christi zeigen. Wir denken dabei z. B. an Jes 54,10: ,Meine Gnade soll
nicht von dir weichen und der Bund meines Friedens soll nicht wanken.“
Im jidischen 1 Hen 1, 7f. stehen nach dem griechischen Text Erbarmen,
Wohlwollen, Licht und Friede zusammen. Aber auch Heil und Herrlichkeit
stehen sich nahe, z. B. Jes 66, 12, und ebenso Heil und Leben, Mal 2,5. Be-
zeichnend ist die grofle Klageliturgie (Kraus) von Ps 85, wo von V. 8 ab
Erbarmen, Heil, Friede, Heil, Herrlichkeit, Erbarmen, Wabhrheit, Gerech-
tigkeit, Giite, Gerechtigkeit, Friede (cj) als die eschatologischen Gaben
Gottes nebeneinander erscheinen. Eben sie alle sind nach Paulus nun in
ihrem endgiltigen Wesen in dem Frieden Gottes, der in Jesus Christus
gegeben ist und sich im Heiligen Geist erdffnet, wirksam geworden. Was
Gott als Heil zugesprochen hat, ist nun in dem Frieden erfiillt und enthullt,
den er in dem alle und alles in seiner Hingabe auf sich nehmenden, ver-
gebenden und verschnenden Jesus Christus am Kreuz aufgetan hat. Und
dieser Friede ,iibersteigt alle Vernunft“, Phil 4, 7. Er transzendiert alles
Denkbare, Vorstellbare, Faflbare, Begreifbare und ist doch zu erfahren.
Er ist unerklirlich, unvergleichlich, unerforschlich, unergriindlich, unaus-

sagbar, und doch ist er in die Welt hereingebrochene und in ihr anwesende
Wirklichkeit.

IIL

Doch in welcher Weise realisiert diese Wirklichkeit sich unter den Men-
schen? Wir horten schon: der Friede, den der Apostel meint, dringt in der
Kraft des Heiligen Geistes in die Welt ein und verbreitet sich dort durch
das Evangelium. Dem Evangelium entspricht aber der Glaube. Ihn ruft das
Evangelium hervor und er iibergibt und tberlafit sich im vertrauenden
Gehorsam dem, was das Evangelium verkiindet und so begegnen lifit. Ex
ist keineswegs nur eine religiose Haltung, sondern in ihm geschieht etwas.
In ihm geschieht der Ubergang und Uberschritt des Menschen in einen
anderen Bereich als den bisherigen. Im Glauben geschieht das Eingehen
und Einstehen in den Herrschaftsbereich Jesu Christi, die Einwurzelung



Heinrich Schlier 292

»in Christus“, und damit die Uberantwortung des Menschen an die in Chri-
stus Jesus offenbar gewordene Gerechtigkeit Gottes, die in Thm unser Da-
sein gerechtmacht und so rechtfertigt. ,Als aus Glauben Gerechtfertigte
aber haben wir“, wie wir in Rém 5, 1 schon lasen, ,Frieden mit Gott, durch
unseren Herrn Jesus Christus“. Der Glaube ist es, der uns das Gerechtsein
im Frieden erschliefit. Im Vollzug des Glaubens erfiillt uns Gott mit lauter
Freude und Frieden, Rém 15, 13.

Er erfiillt unser Herz mit Frieden. Dabei meint ,Herz“ bei Paulus die
entscheidende Mitte und verborgene Tiefe des Menschen. Es meint den Ort
und die bewegende Kraft seines Wesens, von woher sein Befinden, sein
Denken, sein Wollen, sein Sagen und Handeln bestimmt werden. In diesem
Wesensgrund ist der Mensch durch das Evangelium angerufen und dort
kommt es zum Gehorsam des Glaubens. , Wenn du glaubst in deinem Her-
zen ...“, Rom 10,9. ,Mit dem Herzen glaubt man, so dafl man gerecht
wird .. .%, Rém 10, 10. Und in diesem unergriindlichen Grund seines Da-
seins erfihrt der Glaubende den Frieden Christi, dem er sich iiberlafit im
Glauben. So ,regiert“ der Friede dann ,im Herzen*, Kol 3, 15, so werden
im Glauben unsere Herzen vom Frieden Gottes umfangen und behiitet,
Phil 4, 7.

Herrscht der Friede aber durch das Evangelium im Herzen der Glauben-
den, so wird er von daher auch wirksam gegeniiber dem Nichsten in der
Gemeinschaft der Glaubenden. Immer geht er vom Herzen des Glaubenden
aus, aber immer dringt er iiber das Herz hinaus zum anderen Menschen
und in die Gemeinschaft und von dort zuriik zum Einzelnen. Aus dem
Herzen, das im Frieden der Vergebung Jesu Christi geborgen ist, bricht
dieser Friede als ein solcher aus, der dem anderen Menschen Frieden ge-
wihrt und einen Friedensraum schafft. Das kommt der Sache nach vor
allem in der Paraklese des Apostels zur Sprache. Wiederholt schliefit er
seine Mahnungen, Bitten und Beschwoérungen, nun auch den Glauben in
der Liebe zu erweisen, mit dem Hinweis auf den Frieden. Wir fithren nur
zwei Beispiele an. Zunichst Kol 3, 12 ff. Dort heiflt es: ,So zieht nun an als
Gottes heilige und geliebte Auserwahlte herzliches Erbarmen, Giite, Demut,
Sanftmut; ertragt einander und vergebt euch gegenseitig, wenn einer eine
Klage gegen den anderen hat. Wie euch der Herr vergeben hat, so (vergebt)
auch ihr! Zu allem aber zieht die Liebe an, die ein Band ist, das vollkom-
men sein 1aft. Und der Friede Christi walte in euren Herzen, in den ihr
gerufen seid in einem Leib. Und seid dankbar.“ Der Friedensruf Gottes ist
ergangen. Er ist in die Herzen gedrungen und erfiillt sie. Die ihn gehort
haben, bilden eine leibhaftige Einheit des Friedens. In welcher Weise? So
daf die Glieder dieses ,Leibes®, der Kirche, einander den Frieden gewéh-
ren. Wie geschieht das? In der Weise z. B., dafl sie im Verhdltnis zuein-



Der Friede nach dem Apostel Paulus 293

ander nicht unbarmherzig, hart, hochmiitig, voll Zorn und Ungeduld sind,
sondern erbarmend, giitig, demiitig, sanftmiitig und langmiitig, und in all
dem in Liebe verbunden. Und vor allem auch so, dafl sie einander nicht das
Unrecht anrechnen, sondern Vergebung iiben, wie und weil Christus ihnen
vergeben hat. Darin also realisiert sich der Friede, daf einer dem anderen
den Frieden Christi, den er selbst erfahren hat und der sein Herz besitzt,
gewahrt in Gesinnung und Tat.

Ein anderes Beispiel ist Eph 4, 1 ff. Dort wird, nachdem die Christen all-
gemein aufgefordert wurden, dem Ruf, durch den sie gerufen sind, gemif}
zu leben, und nachdem dies dahin expliziert wurde: ,in lauter Demut und
Sanftmut und Grofimut einander zu ertragen in Liebe“, noch hinzugefiigt:
»und bemiiht euch, die Einheit, die der Geist schafft, zu bewahren durch das
Band des Friedens . . .“. Wenn man einander in Liebe ertrigt, entsteht die
Einheit der Gemeinde im Geist. Diese wird durch den Frieden bewahrt,
der dem anderen Raum gewihrt. So stehen auch 2 Kor 13, 11 die Mahnun-
gen nebeneinander: ,Im ibrigen, Briider, freut eudh, lafit euch zurecht-
bringen, trosten, seid eines Sinnes, haltet Frieden“, und dann folgt die Ver-
heiflung: ,und der Gott der Liebe und des Friedens wird mit euch sein®.
Und wenn Paulus Rém 14, 19 mahnt: ,Also lafit uns nach dem trachten,
was zum Frieden dient und zur gegenseitigen Erbauung“, dann meint er
im Zusammenhang, daf die gegenseitige Erbauung und der Friede in der
Gemeinde darin besteht, dafl der im Glauben ,Starke“, d. h. in der Freiheit
des Glaubens Stehende, den im Glauben ,Schwachen®, d. h. Unsicheren und
deshalb noch Legalistischen, nicht verachten und ihm keinen Anstoff durch
sein Verhalten geben soll, und umgekehrt, dafl der im Glauben ,,Schwache*
den im Glauben , Starken“ nicht richten darf. Der Friede wird Wirklichkeit
dort, wo einer den anderen in Liebe annimmt und seine Schwachheiten mit
ihm trégt. Das alles setzt aber vorans, daf§ einer fiir den anderen, auch unter
Verzicht und Leiden, da ist, weil ja auch Jesus Christus fiir ihn da ist. Das
bringt der Apostel in Rém 15, 1f. zur Sprache: , Wir die Starken miissen
die Schwachheiten der Schwachen tragen und nicht uns selber zu Gefallen
leben. Ein jeder von uns lebe dem Nichsten zu Gefallen zum Guten, zur
Erbauung. Denn auch Christus lebte nicht sich zu Gefallen, sondern (so) wie
geschrieben steht: die Schmahungen derer, die dich (Gott) schméhen, sind
auf mich gefallen.” Friede realisiert sich nach Paulus dort, wo ein jeder, in
der Nachfolge Christi und von ihm getragen, die Selbst-erbauung, und d. h.
die Selbst-behauptung, Selbst-sicherung, Selbst-verherrlichung dahingibt
und dem anderen zu Gute, fiir den anderen lebt.

Dieser Friede soll dann aber auch den Einzelnen in der Versammlung
der Gemeinde umfangen. Sie ist fiir den Einzelnen der nichste Friedens-
raum. In ihr wird ja in Wort und Zeichen der Friede immer von neuem



Heinrich Schlier 294

gestiftet. Sie soll sich, wie vor allem der 1 Kor erkennen 14fit, ohne Abson-
derungen einzelner Gruppen und ohne gegenseitige Eifersucht auf diesen
oder jenen geistlichen Fithrer, im Zusammenwirken der verschiedenen
Geistesgaben, wobei die der Profetie, des aufdeckenden und erbauenden
Wortes den Vorzug hat, sie soll sich auch unter Riicksichtnahme auf den
armen Bruder beim Herrenmahl vollziehen. Aber auch ihr wiirdiges und
geordnetes Geschehen diene dem Frieden. , Alles geschehe zur Erbauung®
und deshalb , geschehe alles wiirdig und inOrdnung“, 1 Kor 14,27.40. Denn,
lautet die bemerkenswerte Begriindung, ,Gott ist nicht ein Gott der Un-
ordnung, sondern des Friedens“, 1 Kor 14, 83. Die Wiirde und Ordnung
des Gottesdienstes ist nicht nur ein menschlich-adsthetisches Phinomen. Sie
grindet darin, dafl Gott ein Gott des Friedens und d. h. auch der Ordnung
ist. Sie ersteht aus seinem Frieden und erweist ihn und bewahrt ihn dem,
der an der gottesdienstlichen Versammlung teilnimmt. Ausweis solchen
Friedens, der den Glaubigen auch durch die Wiirde und die Ordnung des
Gottesdienstes umfingt, ist dann das gemeinsame Gotteslob, das der Frie-
densgesinnung entstromt. ,Der Gott der Geduld®, heifit es Rom 15, 5f1.,
»und des Trostes gebe euch ein und dieselbe Gesinnung untereinander
nach dem Willen Christi Jesn, damit ihr einmiitig wie aus einem Munde
Gottund den Vater unseres Herrn Jesu Christi lobpreist®.

SolcherFriede, derim Herzen des Glaubenden wohnt, der sich in der Liebe
zum Nichsten erweist und die Gemeinde erbaut, der in der gottesdienst-
lichen Versammlung waltet und den Einzelnen umfangt, ist freilich standig
bedroht und angefochten. Deshalb erbittet der Apostel immer von neuem
fiir die Gemeinde den Frieden von Gott, und legt ithn im Segensgrufl auf
sie. Davon haben wir schon gesprochen. Hier erinnern wir nur noch an den
Schlufl des Romerbriefes, wo es 15, 33 heifit: ,Der Gott des Friedens sei mit
euch allen®, und an die liturgische Segensformel Eph 6, 23f.: ,Friede den
Briidern, und Liebe mit Glaube, von Gott, dem Vater, und dem Herrn
Jesus Christus.“ Auf Christus bezogen ist die Bitte am Ende des 2. Thessa-
lonicherbriefes: ,Er, der Herr des Friedens gebe euch den Frieden allezeit
an allem Ort. Der Herr sei mit euch allen®, 3, 16.

Dodh solcher Friede, der aus dem Herzen des einzelnen Glaubigen titig
ausbricht zu den Gliedern der Gemeinde und von der Gemeinde her wieder
den Frieden des Herzens starkt, wirkt auch iiber die Gemeinde und die
Kirche hinaus. Er gewihrt allen Menschen den Frieden. Er hat, sofern es
der Friede Christi ist, immer in diesem seinen Ursprung und seine Her-
kunft, sein Wesen und seine Kraft. Und er ist immer konkreter Friede, der
sich dem Nachsten schenkt und die Néhe erfillt. Dies ist ein Kriterium
seiner Echtheit. Aber gewif ist auch, dafl er keine Grenzen kennt und keine
Auswahl trifft, sondern allen Menschen gilt. So heifit es in den parakleti-



Der Friede nach dem Apostel Paulus 295

schen Rufen in R6m 12 u. a.: , Vergeltet niemandem Boses mit Bésem, seid
auf das Gute bedacht allen Menschen gegeniiber. Ist es moglich, soviel an
euch liegt, haltet mit allen Menschen Frieden. Richt euch nicht, meine Lie-
ben, sondern gebt dem Zorn Gottes Raum... Wenn deinen Feind hungert,
gib ihm zu essen, wenn ihn diirstet, gib ihm zu trinken ... Laf} dich nicht
von dem Bésen besiegen, sondern besiege das Bose mit dem Guten“, Rom
12, 17 ff. Wir sehen: der Friede ist dort, wo einer auf das Gute fiir den
anderen bedacht ist und das Bose nicht mit Bosem, sondern mit Gutem tiber-
windet. Er kennt keine Bedingungen und keine Beschrankung. Er soll allen
Menschen und selbst dem Feind gewihrt werden. Freilich bleibt immer die
Frage, ob er angenommen wird und so zustande kommt. Der Apostel ist
kein Schwirmer, der meint, das Gute iiberwiltige immer und der Verzicht
der Liebe schaffe auf alle Falle den Frieden. ,Ist es moglich“, und d. h.
»soviel an euch liegt®, ,haltet Frieden mit allen Menschen®. Soviel an euch
liegt! Aber ihr verfiigt nicht iber die Menschen und nicht Giber den Frieden.
Vielleicht, daff der Friede, den ihr anbietet, die Menschen iiberwindet,
vielleicht auch nicht. Der Friede, der als der Friede Christi in euren Herzen
wohnt und euer Herz behiitet, schliefit alle Menschen ein, aber er schliefit
nicht aller Menschen Herz auf. So muf} jeder damit rechnen, daf} er ihm,
wenn er bei ihm verharrt, das Kreuz bringt.

Fassen wir noch einmal zusammen: 1. Der Friede, den der Apostel Paulus
meint, ist vom Alten Testament her ein Ganzes des Heils, in demn der Gott
des Friedens sich zu erfahren gibt. Er wurde in der Hin-gabe Jesu Christi
fir uns von Gott gestiftet. Darin, dafl Jesus Christus die Siinden der Men-
schen auf sich nahm und auf seinem Leib ersterben lief}, darin, dafl er ihnen
vergab, wurde das menschliche Dasein ein mit Gott verséhntes und ein
gerechtes, wurde es wieder gerechtfertigtes Dasein, das es an sich und aus
sich nie ist. Er ist der Friede und Friedensstifter fiir jeden Einzelnen, fiir
die Volker und fir die Welt. Dieser Friede weht von Gott und Jesus Chri-
stus her im Heiligen Geist heran und kommt im Evangelium zu Wort.

2. Dieser Friede ist Gnade, unverfiigbare, unverdienbare Gabe Gottes.
Mit ihm ist das Leben und seine Glorie aufgetan. In ihm waltet das Wesen
der Liebe. Der Klang des Friedens ist die Freude. Mit dem allem ist er
unfaflbar und unsagbar.

3. Der Friede wird Erfahrung auf dem Weg des Glaubens und wohnt im
Herzen, der unzugénglichen Mitte unserer Existenz. Von dorther realisiert
er sich im Frieden gewahrenden Handeln, das dem anderen Menschen mit
selbst-loser Liebe begegnet und seine Schwachheit auf sich nimmt. Dadurch
ist er wirksam als die erbauende Kraft der Gemeinde und der Kirche, in
deren friedensmichtiger Versammlung er die Glaubenden im Frieden
festigt und bewahrt. So viel an ihm liegt, 6ffnet er sich aber allen Menschen.



Karlheinz Neufeld 296

Doch was ist mit dem allem gesagt? Im Grund etwas sehr Einfaches. Vom
Apostel Paulus her gesehen ist Friede Verséhnung des Daseins zur Gerech-
tigkeit durch die Vergebung! Friede ist in der Vergebung. Und Friede
kehrt ein, Heil bricht aus, wo vergeben wird. Wird das Prinzip der Ver-
gebung —und dessen, was sie einschliefit: Siinde tragen und ersterben lassen
als getragene, Gerechtes aufstehen lassen als Verséhntes — wird dieses
Prinzip, dieses Woher unseres Lebens, nicht mehr anerkannt, so herrscht
das Unversohnte und Unverséhnliche. Dann kommt es nicht mehr zum
Frieden beim Einzelnen und in der Gemeinschaft, innen und auflen, son-
dern nur noch — im besten Fall — zum Waffenstillstand. Eine Welt, die nicht
mehr, wenn auch noch so verborgen, von der Vergebung lebt, kann nicht
mehr Frieden schliefen.

Das miifite nun weiter gedacht werden. Aber weiter kann man nur den-
ken, wenn man den Anfang griindlich bedacht hat.

Atheismus und Spiritualitit

Zum Zeugnis von Madeleine Delbrél

Karlheinz Neufeld SJ, Frankfurt am Main

Bewufit und gewollt schockierte sie, oder sollte man besser sagen: sie machte
die anderen betroffen? Thre Fragen und Antworten, ihre Entscheidungen
und Taten, kurz: sie selbst und ihr Leben machten eine Stellungnahme un-
ausweichlich. 1963, ein Jahr vor ihrem Tod, war es die unvermittelte Frage
an die mehr oder weniger fromme Leserschaft des Pariser Diozesanblatts:
»Atheisten — gibt es die?“. Sie fragte so, um den Leuten klar zu machen:
» Wir kennen sie iiberhaupt nicht — die wirklichen Atheisten“!. Denn der
gute Christ kann sich nicht vorstellen, dafl es um ihn herum Menschen gibt,
die vollig unberiihrt von christlicher Tradition aufgewachsen sind, denen
der Glaube darum nichts sagt und nichts sagen kann, weil er fiir sie ohne
jede Bedeutung ist.

In Frankreich hatten viele von Madeleine Delbré] schon gehort, wenn
auch wenig Genaues. Ihr Name tauchte in einem Bericht tiber Ivry auf, der

1 L'athée existe-t-il?, in: Semaine Religicuse de Paris, Revue de la vie diocésaine
(ar. 5705) 110 (1963) S. 841-846.





