
Karlheinz Neufeld 296 

Doch was ist mit dem allem gesagt? Im Grund etwas sehr Einfaches. Vom 
Apostel Paulus her gesehen ist Friede Versöhnung des Daseins zur Gerech- 
tigkeit durch die Vergebung! Friede ist in der Vergebung. Und Friede 
kehrt ein, Heil bricht aus, wo vergeben wird. Wird das Prinzip der Ver- 
gebung - und dessen, was sie einschließt: Sünde tragen und ersterben lassen 
als getragene, Gerechtes aufstehen lassen als Versöhntes - wird dieses 
Prinzip, dieses Woher unseres Lebens, nicht mehr anerkannt, so herrscht 
das Unversöhnte und Unversöhnliche. Dann kommt es nicht mehr zum 
Frieden beim Einzelnen und in der Gemeinschaft, innen und außen, son- 
dern nur noch - im besten Fall - zum Waffenstillstand. Eine Welt, die nicht 
mehr, wenn auch noch so verborgen, von der Vergebung lebt, kann nicht 
mehr Frieden schließen. 

Das müßte nun weiter gedacht werden. Aber weiter kann man nur den- 
ken, wenn man den Anfang gründlich bedacht hat. 

Atheismus und Spiritualität 

Zum Zeugnis von Madeleine DelbrSl 

Karlheinz Neufeld SJ, Frankfurt am Main 

Bewußt und gewollt schockierte sie, oder sollte man besser sagen: sie machte 
die anderen betroffen? Ihre Fragen und Antworten, ihre Entscheidungen 
und Taten, kurz: sie selbst und ihr Leben machten eine Stellungnahme un- 
ausweichlich. 1963, ein Jahr vor ihrem Tod, war es die unvermittelte Frage 
an die mehr oder weniger fromme Leserschaft des Pariser Diözesanblatts: 
•Atheisten - gibt es die?". Sie fragte so, um den Leuten klar zu machen: 
•Wir kennen sie überhaupt nicht - die wirklichen Atheisten"1. Denn der 
gute Christ kann sich nicht vorstellen, daß es um ihn herum Menschen gibt, 
die völlig unberührt von christlicher Tradition aufgewachsen sind, denen 
der Glaube darum nichts sagt und nichts sagen kann, weil er für sie ohne 
jede Bedeutung ist. 

In Frankreich hatten viele von Madeleine Delbrel schon gehört, wenn 
auch wenig Genaues. Ihr Name tauchte in einem Bericht über Ivry auf, der 
1 L'athee existe-t-ilf, in: Semaine Religieuse de Paris, Revue de la vie diocesaine 
(nr.5705) 110 (1963) S. 841-846. 



Atheismus und Spiritualität 297 

traditionell kommunistischen Vorstadt von Paris, wo sie lebte; andere wie- 
der wußten von ihrer Mitarbeit in den Anfängen der •Mission de 
France" oder ihren Verbindungen zu Gruppen von Arbeiterpriestern; man 
kannte sie von Vorträgen vor Studenten oder Ordensfrauen, aus den De- 
batten katholischer Intellektueller über mögliche Zusammenarbeit mit 
Kommunisten. Aber nur wenige hatten sich mit ihrem eigenen Bericht aus- 
einandergesetzt, den sie 1957 über die fünfundzwanzig Jahre Leben in 
atheistischer Umwelt veröffentlicht hatte. Von •Ville marxiste - terre de 
mission"2 war gesprochen worden; breiteren Schichten wurde das Buch erst 
neuerdings in einer Taschenbuchausgabe zugänglich. 

Das Interesse an ihr und an ihrem Werk war allerdings nach und nach 
stärker geworden und hatte mit den Veröffentlichungen ihrer Aufzeich- 
nungen immer mehr Menschen verschiedenster Schichten erfaßt. Zwei 
Jahre nach ihrem Tod, 1966, brachten ihre Freunde eine erste Sammlung 
heraus. •Nous autres gens des rues"3 bietet Gedanken und Gelegenheits- 
schriften, die einfach das innere Reagieren des Mannes von der Straße spie- 
geln, die Auseinandersetzung des • Normalchristen" (mehr wollte Made- 
leine Delbrel nicht sein) mit allem, was ihm begegnet. Die Wirkung des 
Buches übertraf die Erwartungen und weckte den Wunsch, mehr von dieser 
Frau zu erfahren. Ein zweiter Band mit dem provozierenden Titel •La 
joie de croire"4 folgte darum 1968. Und danach wurde die oben erwähnte 
Taschenbuchausgabe ihrer Zusammenfassung christlicher Erfahrung in 
atheistischer Umwelt nötig. 

Leben 

Wer die Wirkung der Veröffentlichungen sah, muß nach Person und Leben 
fragen, die dahinter stehen. Aber Madeleine Delbrel vorzustellen - und 
das ist die Absicht dieses Beitrags - ist gar nicht so einfach. Vor einigen 
Monaten bei einem Treffen ihrer Freunde in Draveil bei Paris war es vor 
allem denen besonders schwer, von ihr etwas zu sagen, die sie am nächsten 
gekannt hatten. Ihre Person scheint so reich, ihre Reaktionen so weit und 
oft so gegensätzlich, daß der Beobachter nur mit Mühe ein klares und zu- 
gleich treffendes Bild zeichnen kann. 

Äußerlich fiel zunächst ihre unmittelbare und konsequente Ausrichtung 
auf wirksames Tun auf; leere Worte und wirkungsloses Getue waren ihr 
sicher zuwider. Aber auch dieser hervorstechende Zug, diese Entschieden- 

2 Paris (du Cerf) 1957 [1. Aufl.]; vgl. die ausführliche Besprechung in: •Christus" Cahiers 
spirituels 1960 (nr. 25) S. 131-136. 
3 Paris (du Seuil) 1966; vgl. den Auszug •Le silence dans la ville", in: •Christus" Cahiers 
spirituels 1966 (nr. 49) S. 3-10. 
4 Paris (du Seuil) 1968. 



Karlheinz Neufeld 298 

heit, mit der sie helfen, ändern, bessern will, hat zwei einschränkende Vor- 
zeichen: einmal einen ehrlichen und unausweichlichen Respekt vor jedem 
anderen Menschen und dann einen umfassenden Sinn für die gegebene 
Wirklichkeit, für die realen Möglichkeiten. Nach außen mußte das nüch- 
tern wirken. Eigentliche Tiefe aber erhält diese Haltung bei ihr dadurch, 
daß sie aus dem Glauben motiviert, angeregt, gefolgert ist. Und dieser 
Glaube ist im besten Sinn katholisch. 

Auf dieser Grundlage konnte es ihr nicht in den Sinn kommen, Gott für 
sich zu behalten; andere ohne den Glauben zu lassen, in dem sie selbst die 
Mitte für ihr Leben gefunden hatte. Ihr Tun wurde so fast von selbst mis- 
sionarisch. Aber davor stand ihre eigene Erfahrung. Dem jungen Mädchen 
war mit dem traditionellen Christentum einer mittleren französischen Be- 
amtenfamilie auch der Glaube zerbrochen. Mit 18 Jahren schloß sie eine 
Tagebucheintragung mit dem Satz: •Gott ist tot - es lebe der Tod". Doch 
war das nicht das Ende, sondern der Anfang; sie war selbst betroffen. 

Sie suchte dann ihren Weg, um 1933 ihre Gedichte und ihre Arbeit in der 
Jugendgruppe zu lassen; als Sozialhelferin ging sie in die bekannte Pari- 
ser Vorstadt, die in jenen Jahren für die Kommunistische Partei Frank- 
reichs Modell und Aushängeschild der kommenden klassenlosen Gesell- 
schaft war. Bis zu ihrem Tod 1964 hat Madeleine Delbrel dort gelebt und 
das Leben der •einfachen Leute von der Straße" geteilt. Und dabei hat sie 
aufzuspüren versucht, wie der christliche Glaube hier zu leben ist. 

Für sich hat sie von einer •Schule des Glaubens" gesprochen, da diese 
Umgebung sie dauernd zwang, tiefer zu fragen. Großzügigkeit, Hilfs- 
bereitschaft, Einsatzfreude und Eifer, das alles konnten ihr die kommuni- 
stischen Genossen auch vorweisen. Die Frage war, wofür und warum der 
Mensch ein solches Leben führte. Ihre atheistischen Mitarbeiter hatten ein 
Ziel vor Augen, das ihnen das einzig mögliche, das allein realistische in der 
heutigen Welt schien. War Madeleines Grundlage und Ziel also Illusion 
und Täuschung? Auf beiden Seiten mußte sich unter diesem Blick alles in 
nichts auflösen, was nur Taktik und Überredung war; Propaganda und 
Politik verschwanden in dieser Auseinandersetzung überzeugter Menschen, 
um den Grund und seine Tragfähigkeit offen zu legen. 

Der Glaube, den Madeleine Delbrel hier leben lernte, war die einfache 
und notwendige christliche Entscheidung für jeden Tag. Sie mußte nach 
und nach alle vertrauten Formen abklopfen, um die Grundlage zu finden, 
die trug; die sich nicht nur der kommunistischen Überzeugung entgegen- 
stellen ließ, sondern besser war als diese. Sie gewöhnte sich in Ivry daran, 
alles am Evangelium zu messen. •Das Evangelium ist das Buch vom Leben 



Atheismus und Spiritualität 299 

des Herrn. Es ist dazu da, das Buch unseres Lebens zu werden"5. Ähnlich 
erfuhr sie im eigenen Leben den Wert von Tugenden und Schwierigkeiten, 
die Bedeutung und den Sinn der Nächstenliebe, das Gewicht des Gebetes. 
In all seinen Formen und Ausdrücken mußte ihr religiöses Leben durch den 
Feuerofen einer Umgebung gehen, die sie in nichts unterstützte, die an ihr 
nichts übersah und ihre Grundlage und ihr Ziel dauernd in Frage stellte. 

Gegen Ende des Krieges bekam sie Kontakt mit den Anfängen der •Mis- 
sion de France". Sie half den jungen Seminaristen und Priestern, das Ar- 
beitsfeld kennenzulernen und für diesen Einsatz eine tragfähige und ange- 
paßte geistliche Grundlage zu finden. Dabei lag ihr selbst der zweite Punkt 
viel mehr am Herzen, während auf der anderen Seite das Interesse an den 
praktischen Erfahrungen und Hinweisen größer gewesen zu sein scheint. 
Das mag auch der Grund dafür gewesen sein, daß sie eines Tages spürte, 
wie dieser großartige Elan schief zu laufen begann; sie zog sich zurück. Aber 
sie gab die •Mission de France" und die Arbeiterpriester nicht auf. 

Vielmehr unternahm sie 1952 auf diesem Hintergrund ihre •Blitzreise" 
nach Rom, getrieben von der Ahnung der Krise, die 1954 offenkundig wer- 
den sollte. Sie selbst schreibt darüber: •Wir sind keineswegs in einem be- 
stimmten Bereich spezialisiert und versuchen einfach, Menschen der Be- 
gegnung zu sein. Deshalb sind wir nicht nur mit Nicht-Gläubigen in Ver- 
bindung, sondern auch mit vielen Christen, die ihren Glauben in verschie- 
dener Weise leben. Damit rühren wir an das Herz der Schwierigkeiten der 
einen wie der anderen, an ihre Gnaden und Gefährdungen, an das, was sie 
unterscheidet, und an das, worin sie sich ergänzen. 

Nach einer Reihe von Erlebnissen in den letzten Monaten hatte ich den 
starken Wunsch, nach Rom zu fahren. Für mich ist Rom eine Art Sakrament 
für Christus-Kirche, und es schien mir, daß sich bestimmte Gnaden für die 
Kirche nur in Rom erbitten und erlangen lassen. Ich wollte diesen Schritt 
in vollem Glauben tun: einen Tag in Sankt Peter verbringen und nur dort 
beten. So bin ich am 6. Mai um 8.45 Uhr ... angekommen, aber ich dachte 
nicht, daß ich erwartet würde. Ich bin direkt nach Sankt Peter gegangen. 
Zwei oder dreimal bin ich kurz nach draußen gegangen, um etwas zu essen 
und mir in der Nähe etwas zu kaufen. Im übrigen bin ich an dem Platz ge- 
blieben, der mir für mein Gebet der beste schien: am Papstaltar und am 
Grab des hl. Petrus. Um 22.10 Uhr habe ich wieder den Zug genommen"8. 

Die Erfahrung von Madeleine Delbrel hatte aber unmittelbar auch noch 
Bedeutung für die Auseinandersetzungen französischer Intellektueller 
über eine mögliche Zusammenarbeit zwischen Kommunisten und Katholi- 

8 La joie de croire, Paris (du Seuil) 1968, S. 31. 
8 Ebd. S. 8 (zitiert im Vorwort von P. J. Gu£guen). 



Karlheinz Neufeld 300 

ken. Diese Frage spielte seit dem Ende des zweiten Weltkrieges in Frank- 
reich sowohl für das öffentliche wie für das politische Leben eine bedeu- 
tende Rolle7. 

Schließlich sollte noch erwähnt werden, daß ihre jahrelange Begegnung 
und Auseinandersetzung mit dem Atheismus in der Vorbereitung des 
Zweiten Vatikanischen Konzils bedeutsam wurde. Auf Wunsch französi- 
scher Bischöfe legte sie ihre Gedanken zu dieser Frage nieder und machte 
so das •aggiornamento" in dieser Richtung möglich. Ihr war jedoch klar, 
daß Papiere für Bischöfe und Konzilsdekrete allein wenig ausrichten. Um 
zu einer wirklichen Öffnung auf breiter Linie beizutragen, wollte sie auch 
möglichst viele Katholiken zu einer Auseinandersetzung mit dieser Frage 
anregen. In diese Bemühungen gehört auch der eingangs erwähnte Artikel: 
•Atheisten - gibt es die?". 

Aber erst nach ihrem Tod und sozusagen gelöst von ihrer Persönlichkeit 
trat der tief spirituelle Hintergrund ihres Lebens und Denkens in den Ver- 
öffentlichungen ihrer Schriften ganz zu Tage. Drei Stufen scheinen uns für 
diese geistliche Erfahrung und Wirkung entscheidend. Die Vorstellung die- 
ser Stufen kann ihr Leben noch etwas verdeutlichen und zugleich auch den 
Erfolg der genannten Bände etwas erklären. 

Loskommen von den Fesseln des Traditions-Christentums 

Das erste Anliegen Madeleine Delbrels ist die Selbständigkeit des Glau- 
bens. Im Laufe seiner Geschichte hat das Christentum wirksam auf Denk- 
gewohnheiten, Verhaltensweisen und Mentalitäten eingewirkt, hat eine 
christliche Kultur, eine christliche Gesellschaft geschaffen. Umgekehrt ha- 
ben dann all diese Dinge auch ihren Einfluß auf das vorherrschende Ver- 
ständnis des christlichen Glaubens gehabt. Glaube und Gewohnheiten 
haben sich mehr und mehr vermischt, so daß der Glaube heute weithin 
unselbständig ist. In dem Augenblick aber, wo diese Gewohnheiten über- 
holt sind und weithin in Frage gestellt werden, fällt mit den Verhaltens- 
weisen und Mentalitäten auch der Glaube. Die Zeit der geschlossenen 
christlichen Kultur und Gesellschaft ist vorbei; ist darum auch die Zeit des 
Glaubens vorüber? Diese Frage kann nur einer stellen, der vom Glauben 
das Entscheidende nicht begriffen hat, daß er etwas Selbständiges ist, eine 
Grundlage und ein Fundament, das auch dann gelegt bleibt, wenn die dar- 
über erbauten Mauern zerfallen. 

7 Vgl. dazu: Gaston Fessard: De l'actualite historique, Paris (Descl6e) 1959, 2 Bde.; im 
2. Band findet sich S. 107-109 sowie 114-142 eine ausführliche Darstellung und Aus- 
wertung von •Ville marxiste - terre de mission". Es finden sich hier schon Hinweise auf 
die spirituelle Grundlage. 



Atheismus und Spiritualität 301 

Madeleine Delbrel erinnert deswegen die Christen an die eigene Stärke 
des Glaubens, der durchaus nicht von seiner Umwelt, vom Milieu abhängig 
ist. Deshalb kann und muß er sich heute in einer Welt verwirklichen, die 
ihn weder trägt (ihn aber auch gar nicht tragen kann) noch ihm gleichgül- 
tig gegenübersteht, wie man bisweilen meint, sondern die ihn dauernd und 
heftig in Frage stellt und angreift. In einer solchen Umgebung, die von 
einer Vielzahl von geistigen Strömungen, Ideen und Ideologien bestimmt 
ist, werden die Äußerungen lebendigen christlichen Glaubens anders aus- 
schauen als früher, seine Formen werden sich wandeln müssen, und sei es 
auch nur, um den Nicht-Glaubenden überhaupt als ernstzunehmendes 
Zeugnis einer heutigen Wirklichkeit erkennbar zu werden. 

Aber es wäre ein Irrtum zu meinen, Madeleine DelbrSl gehorche hier nur 
einer Not der Stunde, sie weiche einfach vor einem Druck durch die äuße- 
ren Verhältnisse zurück. Sie begründet die Notwendigkeit eines Loskom- 
mens von den Fesseln des Traditions-Christentums mit der Natur des 
Glaubens selbst, also von innen heraus. •Wenn wir versuchen, einfach nur 
unsern Glauben zu bewahren, einfach nur Christ zu bleiben, dann geht un- 
ser Glaube meist drauf und meist bleiben wir [eben dann] keine rechten 
Christen. Denn der •status quo" scheint uns aus der Nähe betrachtet die 
tödlichste Einstellung zu sein, vielleicht weil er in bezug auf den Glauben 
- wenn man das so ausdrücken darf - gegen die Natur ist"8. 

Es geht also auch nicht um Taktik zur Bekehrung anderer oder um ein 
Rettungsmanöver, sondern um die Ehrlichkeit, die dem Glauben gibt, was 
ihm gehört. Er braucht gar nicht die (falschen) Stützen einer christlichen 
Welt, und wenn wir immer nur die sekundären Formen von gestern vertei- 
digen, dann werden wir im Ganzen unglaubwürdig. 

Natürlich denkt Madeleine Delbrel hier keinen Augenblick daran, Ge- 
wohnheit oder Tradition als solche in Frage zu stellen. Ihr Interesse gilt 
dem Glauben; was sie ablehnt, ist die Verwechslung von Glaube und Mi- 
lieu. •Vor dem Ruf Jesu Christi gibt es nämlich nicht die Antwort, die typi- 
sche Antwort. Für jeden gibt es alle Tage eine Antwort, die richtig ist. Da- 
her auch die notwendige Verschiedenheit und Beweglichkeit all dessen, was 
ein und dieselbe Treue zum Evangelium fordert. Wir vergessen das dau- 
ernd und handeln voll guten Willens, als wenn ein ganzer Bereich unserer 
Art des Handelns ein für allemal •selbstverständlich" wäre, als wenn be- 
stimmte Worte des Evangeliums nur in ganz bestimmte und einmalige For- 

8 Der Text ist bisher nidit veröffentlicht. Die Obersetzung stammt wie die anderen Über- 
tragungen vom Vf. des Beitrags. 



Karlheinz Neufeld 302 

derungen zu übersetzen wären, die einen einzigen Raum und einer einzigen 
Epoche entsprechen"9. 

Loskommen von den Fesseln des Traditions-Christentums, das meint für 
Madeleine Delbrel demnach: Selbständigkeit des Glaubens statt Selbst- 
verständlichkeit des Glaubens. Und den Grund für diese Forderung bietet 
der Glaube selbst. 

Feuerofen Atheismus 

Wie stark ein Glaube ist, das kommt in der Auseinandersetzung mit ande- 
ren Kräften heraus, vorausgesetzt man mißt sich ehrlich. Aus einem Siche- 
rungsbedürfnis für die eigene Überzeugung heraus sind wir nämlich dau- 
ernd in Gefahr, uns den Gegner mit Vorurteilen so zurecht zu machen, wie 
er nach unserer Vorstellung sein müßte. Und dann müssen wir eines Tages 
zugeben, daß der Kommunist anders ist, als wir dachten, daß der Atheist 
durchaus nicht bereit ist, sich unsern Vorstellungen einzufügen. Die erste 
Probe des Glaubens in dieser Auseinandersetzung ist die Konfrontation 
mit der Wirklichkeit. 

Für die Atheisten bedeutet das, daß sie durchaus nicht einfach als abge- 
fallene Christen, als Bequemlinge und Lebemänner abzutun sind. Made- 
leine Delbrel wäre die letzte zu behaupten, es gäbe solche Atheisten nicht, 
aber sie weiß, daß dies nicht den Atheisten ausmacht und daß sich diese 
Dinge auch hinter christlichem Vorzeichen verschanzen können. Die echten 
Atheisten erkennt man daran, daß ihnen sozusagen die Antenne für 
Christliches fehlt; sie können recht gut leben, sie können ehrlich, menschlich, 
großzügig sein, sie beweisen Mut, soziale Gesinnung und Einsatzbereit- 
schaft - und doch liegen andere Beweggründe vor, sind andere Motive 
wirksam als beim Christen. 

Daß wir also bestimmte Taten und Verhaltensweisen nur als Äußerung 
des Glaubens für möglich gehalten haben, daß wir mit christlicher Sozial- 
arbeit Mission getrieben haben, das wäre also nicht nur eine Selbsttäu- 
schung gewesen, sondern - so drückt es Madeleine Delbrel aus - •ein Ver- 
rat des Christentums"10. Denn unsere eigentliche Aufgabe ist es nach ihr, 
der Welt das zu geben, was die anderen ihr weder geben können noch wol- 
len: das Wort Gottes, den Glauben an Gott, die Liebe Gottes. Christentum 
in atheistischer Umwelt sieht sich also nicht nur an die Wirklichkeit erin- 

9 La joie de croire, a. a. 0. S. 179; aus dem Text •La foi et le temps", der 1962 für die 
Equipes von M. Delbrel geschrieben wurde. 
Sie lebte bis zu ihrem Tode mit einer Reihe von Freundinnen zusammen. Aus dieser 
Gruppe wuchsen mit der Zeit mehrere Equipes heraus, die im Sinne von M. Delbrel ihr 
Leben gestalten und arbeiten. Nähere Einzelheiten teilt auf Anfrage gern mit •Asso- 
ciation des amis de Madeleine DelbrM", 6, rue Philibert-Lucot, F-75 Paris 13e. 
10 La joie de croire, a. a. O. S. 185-191. 



Atheismus und Spiritualität 303 

nert, in die Realität hineingezwungen, sondern auch auf die zentralen und 
entscheidenden Punkte des Glaubens gewiesen, auf die Punkte, mit denen 
man selbst oft nur noch so wenig anzufangen weiß und die man lieber gar 
nicht mehr hervorholen möchte. 

Madeleine Delbrel hat in dieser Auseinandersetzung für sich und für 
ihre Freunde die Kraft und die Tragfähigkeit der alten Wahrheit für heute 
entdeckt. Und damit stellte sie ihren atheistischen Partnern und deren Ge- 
dankenwelt die gleichen Fragen, zwang auch diese vor die Kraft einer 
Wirklichkeit - die des Glaubens -, die jene in der heutigen Welt für über- 
holt und wirkungslos gehalten hatten. Der missionarische Impuls, mit dem 
Madeleine Delbrel nach Ivry gegangen war, hat sie nie wieder losgelassen, 
aber in seiner Art und in seiner Erwartung hat er sich im Laufe der Erfah- 
rung völlig gewandelt. Es war schon bedeutsam, daß einer kommunistischen 
Welt eine christliche Wirklichkeit begegnete, die ernst zu nehmen war, die 
sich an Einsatz und ehrlich sozialer Gesinnung neben den besten Anstren- 
gungen der Genossen sehen lassen konnte; die nicht bereit war, als Steig- 
bügelhalter für andere Interessen zu dienen. 

Es ging tatsächlich um die Entscheidung, die auf beiden Seiten getroffen 
war und die in dieser Begegnung zu begründen und zu verantworten blieb. 
Alles Weitere jedoch wurde durch den Respekt vor dem anderen und vor 
seiner Entscheidung verboten. Das folgt beim Glauben ja auch daraus, daß 
er ein Geschenk der Gnade ist, die frei gegeben wird. Der Respekt vor dem 
anderen ist darum auch Respekt Gottes und seiner Wege. 

Für Madeleine Delbrel persönlich aber und für ihren eigenen Glauben 
traten in diesem Prozeß die bestimmenden Grundgewichte ihrer religiösen 
Entscheidung immer deutlicher hervor. Grundlage im Evangelium, Bin- 
dung in die kirchliche Gemeinschaft, Auftrag zum apostolischen Zeugnis und 
zur praktischen Nächstenliebe, intensives Gebetsleben. So darf man viel- 
leicht das Ergebnis ihrer persönlichen Glaubensschule zusammenfassen. 

Freude des Glaubens 

Dieser Titel der zweiten Sammlung von Schriften Madeleine Delbrels trifft 
recht gut ihr drittes geistliches Anliegen. Für gewöhnlich empfindet man 
heute den Glauben als Problem oder als Last; daß man an ihm selbst 
Freude finden könnte, scheint uns eher paradox. Nun gehört in diesen 
Schriften der Humor mit zu den Zügen, die sich in der einen oder anderen 
Form durch fast alle Äußerungen hindurchziehen. Aber es bleibt zu zei- 
gen, daß hier nicht das heitere Naturell einer Frau den Glaubenszeugnissen 
von außen diesen Stempel aufgedrückt hat, sondern daß auch diese Freude 
von innen aus der Natur ihres Glaubens stammt. 



Karlheinz Neufeld 304 

Zu dem Schönsten, was sie hinterlassen hat, gehört ohne Zweifel eine 
Sammlung von kurzen, sentenzenartigen Bemerkungen über das geistliche 
Leben. •Aleide oder das vollkommene kleine Köpfchen" mit dem Unter- 
titel: •Einfacher Führer für einfache Christen"11. Den lapidaren Sätzen ist 
jeweils ein Satz Kommentar beigefügt, der einen kurzen Hinweis auf die 
Situation gibt. Daran wird deutlich, daß diese Maximen in einem wachen 
Leben des Glaubens gesammelt sind. Der Humor dieser Bemerkungen aber 
ergibt sich recht einfach aus der Tatsache, daß der Mensch sich und seine 
Dinge immer wieder viel zu wichtig nimmt, daß er das im Licht eines leben- 
digen Glaubens erkennt und darüber lachen kann. So z. B. unter der Über- 
schrift •Vom Lärm der Welt" die Bemerkung: •Das kleine Köpfchen sieht 
im Telefon den Anruf Gottes" und dazu die Erklärung: •Aleide: 11.30 Uhr 
abends". 

Aber auch anderswo findet sich dieser Humor, der aus dem Glauben 
kommt. Einige Titel von Texten können das schon andeuten: 1947 erschien 
ein Text über die Seligpreisungen der Bergpredigt: •Freude vom Berge"12. 
1940 und später finden wir in der gleichen Reihe: •Ball des Gehorsams"18, 
•Verrückt gewordene Tugenden"14, •Humor in der Liebe"15 oder auch 
•Fahrradspiritualität"16. 

Der eigentliche Grund für diese Freude im Glauben scheint das starke 
Empfinden der Freiheit zu sein, das Madeleine Delbrel gegenüber den 
Dingen der Welt, gegenüber den Institutionen und Organisationen, gegen- 
über den anderen Menschen und nicht zuletzt gegenüber sich selbst aus 
ihrem Christentum schöpfte. Anders gesagt, sie fühlte sich dauernd als 
Kind Gottes und damit als jemand, der nicht nur für eine bessere Welt 
arbeitet, sondern der schon an ihr teilnehmen darf. 

Die Freude des Glaubens war darum für sie der Punkt, in dem sie die 
Überlegenheit ihrer Entscheidung über die ihrer atheistischen Zeitgenos- 
sen sah. Wenn es ein Mehr des Glaubens gegenüber der kommunistischen 
Begründung für Kampf und Einsatz gibt, dann liegt er für Madeleine Del- 
brel hier. Natürlich bedeutet das auch, daß sie nur dadurch den anderen 
ihre Begründung und Entscheidung für den Glauben klar machen kann, 
daß sie einfach und ehrlich diese Freude des Glaubens lebt, daß sie diese 
Freude um sich herum zu schaffen versucht, daß sie damit auch ihre atheisti- 

11 Ebd. S. 233-266. 
14 Ebd. S. 40-48; zuerst veröffentlicht in: Etudes Carmelitaines, 26/1 (Ma joie terrestre oü 
done es-tuf), 1947, S. 185-192. 
13 Nous autres gens des rues, Paris (du Seuil) 1966, S. 89. 
14 La joie de croire, a. a. O. S. 67-68. 
» Ebd. S. 69-70. 
" Ebd. S. 80-81. 



Atheismus und Spiritualität 305 

sehe Umwelt zu bereichern versucht. Sie hat ja erfahren, daß die anderen 
Kräfte hier nichts beisteuern können, daß sie an diesem Punkt versagen. 

Natürlich ist Madeleine Delbrel in allem Französin; ihr Leben, ihr Den- 
ken und ihr Einsatz stehen auf einem ganz konkreten Hintergrund, der in 
Frankreich gegeben ist. Aber sie hat dennoch in allem auch etwas mehr zu 
sagen. Sie selbst hat ja schon überall in Europa Menschen gekannt und 
Freunde gehabt. Wenn ihre Gedanken den Bischöfen auf dem Konzil ge- 
holfen haben, die Frage des Atheismus an die Christen zu erkennen, dann 
darum, weil ihre so französische Erfahrung und Antwort eine allgemeine 
Wirklichkeit berührte. 

Abbau von Vorurteilen, weil der lebendige Glaube sich das Urteil und 
seine Verantwortung nicht von anderen Instanzen - und schon gar nicht 
von ungeprüften Mechanismen - abnehmen kann; Einfachheit, die mit Ar- 
beitern zusammen leben kann, und doch wieder hinreichende Intelligenz, 
um auch Gebildeten ein direktes Zeugnis zu geben. Neben einer kräftigen 
und fast männlichen Energie doch ein offenes und empfindsames Zuhören, 
mit einer eigenen festen Überzeugung doch die Achtung vor der Überzeu- 
gung des anderen verbindend: kurz - Madeleine Delbrel hat nicht nur Be- 
richte und Papiere gegeben, sondern sie hat durch ihr Leben verwirklicht, 
was man heute den Geist des Konzils, des •aggiornamento" und des Dia- 
logs nennt. Allerdings hat sie nicht lange gefragt, ob Christsein in der heu- 
tigen Welt möglich ist, wohl aber hat sie sich ihr ganzes Leben lang ge- 
müht, wie es heute zu leben ist. •Mein Gott, wenn Du überall da bist, wie 
kommt es da nur, daß ich so oft anderswo bin?"17. 

Madeleine Debrel wurde 1904 in Mussidan/Dordogne (Südfrankreich) geboren. Ihr Vater 
war Bahnbeamter und wurde zunächst häufig versetzt. So findet sich die Familie bis 
1916, wo sie nach Paris übersiedelte, in Lorient, Nantes, Bordeaux, Chäteauroux und 
Montlucon. Der traditionelle Glaube ihrer Familie zerbrach bald; mit 15 Jahren hält sie 
sich für atheistisch. Nach einigen Jahren der Suche erlebt sie mit 20 Jahren eine plötzliche 
Bekehrung. Sie denkt daran in den Karmel einzutreten, entscheidet sich aber dann für ein 
Leben in der Welt. Sie arbeitet mit in der aufblühenden französischen Pf adfinderbewegung 
und bringt 1927 die Gedichtsammlung •La Route" heraus, für die ihr der Preis Sully- 
Prudhomme zuerkannt worden war. Von 1931 an bereitet sie sich auf ein Leben des 
Evangeliums in einer atheistischen Welt vor. Im Oktober 1933 beginnt sie mit zwei 
Freundinnen als Sozialhelferin die Erfahrung von Ivry. Unterstützt wird sie von P. 
Lorenzo, den sie schon vorher gut kannte und der 1934 Pfarrer an St. Peter und Paul in 
Ivry wird. Dieser wird 1942 einer der Leiter des Aufbaus für die Mission de France im 
Seminar von Lisieux. Der Gruppe in Ivry schlössen sich nach und nach verschiedene Mäd- 
chen an, so daß man neue Gruppen in Longwy, in Paris, in Abidjan (Elfenbeinküste) und 
Tizi-Ouzou gründen konnte. Untereinander bleiben die Equipes in engem Kontakt; die 
Inspiration kommt bis zu ihrem Tod im Oktober 1964 von Madeleine Delbrel. Um die 
Equipes bildet sich von Anfang an ein größerer Freundeskreis. 

17 Ebd. S. 266 (Schlußbemerkung von •Aleide"). 




