Karlheinz Neufeld 296

Doch was ist mit dem allem gesagt? Im Grund etwas sehr Einfaches. Vom
Apostel Paulus her gesehen ist Friede Verséhnung des Daseins zur Gerech-
tigkeit durch die Vergebung! Friede ist in der Vergebung. Und Friede
kehrt ein, Heil bricht aus, wo vergeben wird. Wird das Prinzip der Ver-
gebung —und dessen, was sie einschliefit: Siinde tragen und ersterben lassen
als getragene, Gerechtes aufstehen lassen als Verséhntes — wird dieses
Prinzip, dieses Woher unseres Lebens, nicht mehr anerkannt, so herrscht
das Unversohnte und Unverséhnliche. Dann kommt es nicht mehr zum
Frieden beim Einzelnen und in der Gemeinschaft, innen und auflen, son-
dern nur noch — im besten Fall — zum Waffenstillstand. Eine Welt, die nicht
mehr, wenn auch noch so verborgen, von der Vergebung lebt, kann nicht
mehr Frieden schliefen.

Das miifite nun weiter gedacht werden. Aber weiter kann man nur den-
ken, wenn man den Anfang griindlich bedacht hat.

Atheismus und Spiritualitit

Zum Zeugnis von Madeleine Delbrél

Karlheinz Neufeld SJ, Frankfurt am Main

Bewufit und gewollt schockierte sie, oder sollte man besser sagen: sie machte
die anderen betroffen? Thre Fragen und Antworten, ihre Entscheidungen
und Taten, kurz: sie selbst und ihr Leben machten eine Stellungnahme un-
ausweichlich. 1963, ein Jahr vor ihrem Tod, war es die unvermittelte Frage
an die mehr oder weniger fromme Leserschaft des Pariser Diozesanblatts:
»Atheisten — gibt es die?“. Sie fragte so, um den Leuten klar zu machen:
» Wir kennen sie iiberhaupt nicht — die wirklichen Atheisten“!. Denn der
gute Christ kann sich nicht vorstellen, dafl es um ihn herum Menschen gibt,
die vollig unberiihrt von christlicher Tradition aufgewachsen sind, denen
der Glaube darum nichts sagt und nichts sagen kann, weil er fiir sie ohne
jede Bedeutung ist.

In Frankreich hatten viele von Madeleine Delbré] schon gehort, wenn
auch wenig Genaues. Ihr Name tauchte in einem Bericht tiber Ivry auf, der

1 L'athée existe-t-il?, in: Semaine Religicuse de Paris, Revue de la vie diocésaine
(ar. 5705) 110 (1963) S. 841-846.



Atheismus und Spiritualitit 297

traditionell kommunistischen Vorstadt von Paris, wo sie lebte; andere wie-
der wufiten von ihrer Mitarbeit in den Anfingen der ,Mission de
France® oder ihren Verbindungen zu Gruppen von Arbeiterpriestern; man
kannte sie von Vortrigen vor Studenten oder Ordensfrauen, aus den De-
batten katholischer Intellektueller iiber mégliche Zusammenarbeit mit
Kommunisten. Aber nur wenige hatten sich mit ihrem eigenen Bericht aus-
einandergesetzt, den sie 1957 iber die fiinfundzwanzig Jahre Leben in
atheistischer Umwelt veroffentlicht hatte. Von ,Ville marxiste — terre de
mission“? war gesprochen worden; breiteren Schichten wurde das Buch erst
neuerdings in einer Taschenbuchausgabe zuginglich.

Das Interesse an ihr und an ihrem Werk war allerdings nach und nach
starker geworden und hatte mit den Veroffentlichungen ihrer Aufzeich-
nungen immer mehr Menschen verschiedenster Schichten erfafit. Zwei
Jahre nach ihrem Tod, 1966, brachten ihre Freunde eine erste Sammlung
heraus. ,Nous autres gens des rues“® bietet Gedanken und Gelegenheits-
schriften, die einfach das innere Reagieren des Mannes von der Strafie spie-
geln, die Auseinandersetzung des ,Normalchristen® (mehr wollte Made-
leine Delbrél nicht sein) mit allem, was ihm begegnet. Die Wirkung des
Buches iibertraf die Erwartungen und weckte den Wunsch, mehr von dieser
Frau zu erfahren. Ein zweiter Band mit dem provozierenden Titel ,La
joie de croire“ folgte darum 1968. Und danach wurde die oben erwihnte
Taschenbuchausgabe ihrer Zusammenfassung christlicher Erfahrung in
atheistischer Umwelt notig.

Leben

Wer die Wirkung der Veroffentlichungen sah, mufi nach Person und Leben
fragen, die dahinter stehen. Aber Madeleine Delbrél vorzustellen — und
das ist die Absicht dieses Beitrags — ist gar nicht so einfach. Vor einigen
Monaten bei einem Treffen ihrer Freunde in Draveil bei Paris war es vor
allem denen besonders schwer, von ihr etwas zu sagen, die sie am nachsten
gekannt hatten. Thre Person scheint so reich, ihre Reaktionen so weit und
oft so gegensitzlich, dafl der Beobachter nur mit Miihe ein klares und zu-
gleich treffendes Bild zeichnen kann.

Auferlich fiel zunichst ihre unmittelbare und konsequente Ausrichtung
auf wirksames Tun auf; leere Worte und wirkungsloses Getue waren ihr
sicher zuwider. Aber auch dieser hervorstechende Zug, diese Entschieden-

% Paris (du Cerf) 1957 [1. Aufl.]; vgl. die ausfiihrliche Besprechung in: ,Christus* Cahiers
spirituels 1960 (nr. 25) S. 181-136.

3 Paris (du Seuil) 1966; vgl. den Auszug , Le silence dans la ville*, in: ,Christus“ Cahiers
spirituels 1966 (nr. 49) S. 3-10.

4 Paris (du Seuil) 1968.



Karlheinz Neufeld 298

heit, mit der sie helfen, dndern, bessern will, hat zwei einschrinkende Vor-
zeichen: einmal einen ehrlichen und unausweichlichen Respekt vor jedem
anderen Menschen und dann einen umfassenden Sinn fiir die gegebene
Wirklichkeit, fiir die realen Méglichkeiten. Nach aufen mufite das niich-
tern wirken. Eigentliche Tiefe aber erhilt diese Haltung bei ihr dadurdh,
daB sie aus dem Glauben motiviert, angeregt, gefolgert ist. Und dieser
Glaube ist im besten Sinn katholisch.

Auf dieser Grundlage konnte es ihr nicht in den Sinn kommen, Gott fiir
sich zu behalten; andere ohne den Glauben zu lassen, in dem sie selbst die
Mitte fiir ihr Leben gefunden hatte. IThr Tun wurde so fast von selbst mis-
sionarisch. Aber davor stand ihre eigene Erfahrung. Dem jungen Madchen
war mit dem traditionellen Christentum einer mittleren franzgsischen Be-
amtenfamilie auch der Glaube zerbrochen. Mit 18 Jahren schlof sie eine
Tagebudcheintragung mit dem Satz: ,Gott ist tot — es lebe der Tod“. Doch
war das nicht das Ende, sondern der Anfang; sie war selbst betroffen.

Sie suchte dann ihren Weg, um 1933 ihre Gedichte und ihre Arbeit in der
Jugendgruppe zu lassen; als Sozialhelferin ging sie in die bekannte Pari-
ser Vorstadt, die in jenen Jahren fur die Kommunistische Partei Frank-
reichs Modell und Aushidngeschild der kommenden klassenlosen Gesell-
schaft war. Bis zu ihrem Tod 1964 hat Madeleine Delbrél dort gelebt und
das Leben der ,einfachen Leute von der Strafle“ geteilt. Und dabei hat sie
aufzuspiiren versucht, wie der christliche Glaube hier zu leben ist.

Fiir sich hat sie von einer ,Schule des Glaubens“ gesprochen, da diese
Umgebung sie dauernd zwang, tiefer zu fragen. Grofiziigigkeit, Hilfs-
bereitschaft, Einsatzfreude und Eifer, das alles konnten ihr die kommuni-
stischen Genossen auch vorweisen. Die Frage war, wofiir und warum der
Mensch ein solches Leben fiihrte. Ihre atheistischen Mitarbeiter hatten ein
Ziel vor Augen, das ihnen das einzig mogliche, das allein realistische in der
heutigen Welt schien. War Madeleines Grundlage und Ziel also Illusion
und T&uschung? Auf beiden Seiten mufite sich unter diesem Blick alles in
nichts auflosen, was nur Taktik und Uberredung war; Propaganda und
Politik verschwanden in dieser Auseinandersetzung {iberzeugter Menschen,
um den Grund und seine Tragfahigkeit offen zu legen.

Der Glaube, den Madeleine Delbrél hier leben lernte, war die einfache
und notwendige dhristliche Entscheidung fiir jeden Tag. Sie muflte nach
und nach alle vertrauten Formen abklopfen, um die Grundlage zu finden,
die trug; die sich nicht nur der kommunistischen Uberzeugung entgegen-
stellen lief}, sondern besser war als diese. Sie gewGhnte sich in Ivry daran,
alles am Evangelium zu messen. ,Das Evangelium ist das Buch vom Leben



Atheismus und Spiritualitiit 299

des Herrn. Es ist dazu da, das Buch unseres Lebens zu werden“s. Ahnlich
erfuhr sie im eigenen Leben den Wert von Tugenden und Schwierigkeiten,
die Bedeutung und den Sinn der Néchstenliebe, das Gewicht des Gebetes.
In all seinen Formen und Ausdriicken mufite ihr religioses Leben durch den
Feuerofen einer Umgebung gehen, die sie in nichts unterstiitzte, die an ihr
nichts iibersah und ihre Grundlage und ihr Ziel dauernd in Frage stellte.

Gegen Ende des Krieges bekam sie Kontakt mit den Anfingen der ,Mis-
sion de France“. Sie half den jungen Seminaristen und Priestern, das Ar-
beitsfeld kennenzulernen und fiir diesen Einsatz eine tragfahige und ange-
pafite geistliche Grundlage zu finden. Dabei lag ihr selbst der zweite Punkt
viel mehr am Herzen, wiahrend auf der anderen Seite das Interesse an den
praktischen Erfahrungen und Hinweisen gréfler gewesen zu sein scheint.
Das mag auch der Grund dafiir gewesen sein, dafl sie eines Tages spiirte,
wie dieser groflartige Elan schief zu laufen begann; sie zog sich zuriick. Aber
sie gab die ,Mission de France“ und die Arbeiterpriester nicht auf.

Vielmehr unternahm sie 1952 auf diesem Hintergrund ihre ,Blitzreise®
nach Rom, getrieben von der Ahnung der Krise, die 1954 offenkundig wer-
den sollte. Sie selbst schreibt dariiber: , Wir sind keineswegs in einem be-
stimmten Bereich spezialisiert und versuchen einfach, Menschen der Be-
gegnung zu sein. Deshalb sind wir nicht nur mit Nicht-Glaubigen in Ver-
bindung, sondern auch mit vielen Christen, die ithren Glauben in verschie-
dener Weise leben. Damit rithren wir an das Herz der Schwierigkeiten der
einen wie der anderen, an ihre Gnaden und Gefiahrdungen, an das, was sie
unterscheidet, und an das, worin sie sich erginzen.

Nach einer Reihe von Erlebnissen in den letzten Monaten hatte ich den
starken Wunsch, nach Rom zu fahren. Fiir mich ist Rom eine Art Sakrament
fiir Christus-Kirche, und es schien mir, daf} sich bestimmte Gnaden fiir die
Kirche nur in Rom erbitten und erlangen lassen. Ich wollte diesen Schritt
in vollem Glauben tun: einen Tag in Sankt Peter verbringen und nur dort
beten. So bin ich am 6. Mai um 8.45 Uhr . . . angekommen, aber ich dachte
nicht, daf} ich erwartet wiirde. Ich bin direkt nach Sankt Peter gegangen.
Zwei oder dreimal bin ich kurz nach draufien gegangen, um etwas zu essen
und mir in der Nihe etwas zu kaufen. Im iibrigen bin ich an dem Platz ge-
blieben, der mir fiir mein Gebet der beste schien: am Papstaltar und am
Grab des hl. Petrus. Um 22.10 Uhr habe ich wieder den Zug genommen*®,

Die Erfahrung von Madeleine Delbrél hatte aber unmittelbar auch noch
Bedeutung fiir die Auseinandersetzungen franzosischer Intellektueller
iiber eine mogliche Zusammenarbeit zwischen Kommunisten und Katholi-

5 La joie de croire, Paris (du Seuil) 1968, S. 31.
¢ Ebd. S. 8 (zitiert im Vorwort von P. J. Guéguen).



Karlheinz Neufeld 300

ken. Diese Frage spielte seit dem Ende des zweiten Weltkrieges in Frank-
reich sowohl fiir das 6ffentliche wie fiir das politische Leben eine bedeu-
tende Rolle”.

Schliefllich sollte noch erwahnt werden, dafl ihre jahrelange Begegnung
und Auseinandersetzung mit dem Atheismus in der Vorbereitung des
Zweiten Vatikanischen Konzils bedeutsam wurde. Auf Wunsch franzési-
scher Bischofe legte sie ihre Gedanken zu dieser Frage nieder und machte
so das ,aggiornamento“ in dieser Richtung méglich. Ihr war jedoch klar,
dafl Papiere fiir Bischofe und Konzilsdekrete allein wenig ausrichten. Um
zu einer wirklichen Offnung auf breiter Linie beizutragen, wollte sie auch
moglichst viele Katholiken zu einer Auseinandersetzung mit dieser Frage
anregen. In diese Bemithungen gehort auch der eingangs erwihnte Artikel:
»Atheisten — gibt es die?“.

Aber erst nach ihrem Tod und sozusagen geldst von ihrer Personlichkeit
trat der tief spirituelle Hintergrund ihres Lebens und Denkens in den Ver-
offentlichungen ihrer Schriften ganz zu Tage. Drei Stufen scheinen uns fiir
diese geistliche Erfahrung und Wirkung entscheidend. Die Vorstellung die-
ser Stufen kann ihr Leben noch etwas verdeutlichen und zugleich auch den
Erfolg der genannten Binde etwas erkliren.

Loskommen von den Fesseln des Traditions-Christentums

Das erste Anliegen Madeleine Delbréls ist die Selbstindigkeit des Glau-
bens. Im Laufe seiner Geschichte hat das Christentum wirksam auf Denk-
gewohnheiten, Verhaltensweisen und Mentalititen eingewirkt, hat eine
christliche Kultur, eine christliche Gesellschaft geschaffen. Umgekehrt ha-
ben dann all diese Dinge auch ihren Einflufl auf das vorherrschende Ver-
stindnis des christlichen Glaubens gehabt. Glaube und Gewohnheiten
haben sich mehr und mehr vermischt, so dafl der Glaube heute weithin
unselbstindig ist. In dem Augenblick aber, wo diese Gewohnheiten iiber-
holt sind und weithin in Frage gestellt werden, fillt mit den Verhaltens-
weisen und Mentalititen auch der Glaube. Die Zeit der geschlossenen
christlichen Kultur und Gesellschaft ist vorbei; ist darum auch die Zeit des
Glaubens voriiber? Diese Frage kann nur einer stellen, der vom Glauben
das Entscheidende nicht begriffen hat, dafl er etwas Selbstindiges ist, eine
Grundlage und ein Fundament, das auch dann gelegt bleibt, wenn die dar-
tiber erbauten Mauern zerfallen.

7 Vgl. dazu: Gaston Fessard: De lactualité historique, Paris (Desclée) 1959, 2 Bde.; im
2. Band findet sich S.107-109 sowie 114-142 eine ausfilhrliche Darstellung und Aus-
wertung von ,Ville marxiste — terre de mission®. Es finden sich hier schon Hinweise auf
die spirituelle Grundlage.



Atheismus und Spiritualitit 301

Madeleine Delbrél erinnert deswegen die Christen an die eigene Stirke
des Glaubens, der durchaus nicht von seiner Umwelt, vom Milieu abhéingig
ist. Deshalb kann und muf§ er sich heute in einer Welt verwirklichen, die
ihn weder trigt (ihn aber auch gar nicht tragen kann) noch ihm gleichgiil-
tig gegeniibersteht, wie man bisweilen meint, sondern die ihn dauernd und
heftig in Frage stellt und angreift. In einer solchen Umgebung, die von
einer Vielzahl von geistigen Stromungen, Ideen und Ideologien bestimmt
ist, werden die Aufierungen lebendigen christlichen Glaubens anders aus-
schauen als frither, seine Formen werden sich wandeln miissen, und sei es
auch nur, um den Nicht-Glaubenden iiberhaupt als ernstzunehmendes
Zeugnis einer heutigen Wirklichkeit erkennbar zu werden.

Aber es wire ein Irrtum zu meinen, Madeleine Delbrél gehorche hier nur
einer Not der Stunde, sie weiche einfach vor einem Druck durch die ufle-
ren Verhiltnisse zuriick. Sie begriindet die Notwendigkeit eines Loskom-
mens von den Fesseln des Traditions-Christentumns mit der Natur des
Glaubens selbst, also von innen heraus. , Wenn wir versuchen, einfach nur
unsern Glauben zu bewahren, einfach nur Christ zu bleiben, dann geht un-
ser Glaube meist drauf und meist bleiben wir [eben dann] keine rechten
Christen. Denn der ,status quo“ scheint uns aus der Nihe betrachtet die
tddlichste Einstellung zu sein, vielleicht weil er in bezug auf den Glauben
—wenn man das so ausdriicken darf — gegen die Natur ist“s.

Es geht also auch nicht um Taktik zur Bekehrung anderer oder um ein
Rettungsmangver, sondern um die Ehrlichkeit, die dem Glauben gibt, was
ihm gehort. Er braucht gar nicht die (falschen) Stiitzen einer christlichen
Welt, und wenn wir immer nur die sekundiren Formen von gestern vertei-
digen, dann werden wir im Ganzen unglaubwiirdig.

Natiirlich denkt Madeleine Delbrél hier keinen Augenblick daran, Ge-
wohnheit oder Tradition als solche in Frage zu stellen. Ihr Interesse gilt
dem Glauben; was sie ablehnt, ist die Verwechslung von Glaube und Mi-
lieu. ,Vor dem Ruf Jesu Christi gibt es nimlich nicht die Antwort, die typi-
sche Antwort. Fiir jeden gibt es alle Tage eine Antwort, die richtig ist. Da-
her auch die notwendige Verschiedenheit und Beweglichkeit all dessen, was
ein und dieselbe Treue zum Evangelium fordert. Wir vergessen das dau-
ernd und handeln voli guten Willens, als wenn ein ganzer Bereich unserer
Art des Handelns ein fiir allemal ,selbstverstindlich“ wire, als wenn be-
stimmte Worte des Evangeliums nur in ganz bestimmte und einmalige For-

8 Der Text ist bisher nicht veréffentlicht, Die Ubersetzung stammt wie die anderen Uber-
tragungen vom Vf. des Beitrags.



Karlheinz Neufeld . 302

derungen zu Ubersetzen wiren, die einen einzigen Raum und einer einzigen
Epoche entsprechen®®.

Loskommen von den Fesseln des Traditions-Christentums, das meint fiir
Madeleine Delbrél demnach: Selbstindigkeit des Glaubens statt Selbst-
verstindlichkeit des Glaubens. Und den Grund fiir diese Forderung bietet
der Glaube selbst.

Feuerofen Atheismus

Wie stark ein Glaube ist, das kommt in der Auseinandersetzung mit ande-
ren Kriften heraus, vorausgesetzt man mifit sich ehrlich. Aus einem Siche-
rungsbediirfnis fiir die eigene Uberzeugung heraus sind wir ndmlich dau-
ernd in Gefahr, uns den Gegner mit Vorurteilen so zurecht zu machen, wie
er nach unserer Vorstellung sein miifite. Und dann miissen wir eines Tages
zugeben, daf der Kommunist anders ist, als wir dachten, dafl der Atheist
durchaus nicht bereit ist, sich unsern Vorstellungen einzufiigen. Die erste
Probe des Glaubens in dieser Auseinandersetzung ist die Konfrontation
mit der Wirklichkeit.

Fiir die Atheisten bedeutet das, dafl sie durchaus nicht einfach als abge-
fallene Christen, als Bequemlinge und Lebeménner abzutun sind. Made-
leine Delbrél wire die letzte zu behaupten, es gabe solche Atheisten nicht,
aber sie weif}, dafl dies nicht den Atheisten ausmacht und dafl sich diese
Dinge auch hinter christlichem Vorzeichen verschanzen kénnen. Die echten
Atheisten erkennt man daran, dafl ihnen sozusagen die Antenne fir
Christliches fehlt; sie konnen recht gut leben, sie konnen ehrlich, menschlich,
grofiziigig sein, sie beweisen Mut, soziale Gesinnung und Einsatzbereit-
schaft — und doch liegen andere Beweggrinde vor, sind andere Motive
wirksam als beim Christen.

Daf wir also bestimmte Taten und Verhaltensweisen nur als Aulerung
des Glaubens fiir moglich gehalten haben, dafl wir mit christlicher Sozial-
arbeit Mission getrieben haben, das wire also nicht nur eine Selbsttdu-
schung gewesen, sondern — so driickt es Madeleine Delbrél aus — ,ein Ver-
rat des Christentums“!®. Denn unsere eigentliche Aufgabe ist es nach ihr,
der Welt das zu geben, was die anderen ihr weder geben kénnen noch wol-
len: das Wort Gottes, den Glauben an Gott, die Liebe Gottes. Christentum
in atheistischer Umwelt sieht sich also nicht nur an die Wirklichkeit erin-

9 La joie de croire, a.a. 0. S.179; aus dem Text ,La foi et le temps”, der 1962 fiir die
Equipes von M. Delbrél geschrieben wurde.

Sie lebte bis zu ihrem Tode mit einer Reihe von Freundinnen zusammen. Aus dieser
Gruppe wuchsen mit der Zeit mehrere Equipes heraus, die im Sinne von M. Delbrél ihr
Leben gestalten und arbeiten. Nidhere Einzelheiten teilt auf Anfrage gern mit ,Asso-
ciation des amis de Madeleine Delbrél“, 6, rue Philibert-Lucot, F-75 Paris 13e.

1 La joie de croire, a. a. O. S. 185-191.



Atheismus und Spiritualitit 303

nert, in die Realitit hineingezwungen, sondern auch auf die zentralen und
entscheidenden Punkte des Glaubens gewiesen, auf die Punkte, mit denen
man selbst oft nur noch so wenig anzufangen weiff und die man lieber gar
nicht mehr hervorholen mochte.

Madeleine Delbrél hat in dieser Auseinandersetzung fiir sich und fiir
ibre Freunde die Kraft und die Tragfihigkeit der alten Wahrheit fiir heute
entdeckt. Und damit stellte sie ihren atheistischen Partnern und deren Ge-
dankenwelt die gleichen Fragen, zwang auch diese vor die Kraft einer
Wirklichkeit ~ die des Glaubens —, die jene in der heutigen Welt fiir {iber-
holt und wirkungslos gehalten hatten. Der missionarische Impuls, mit dem
Madeleine Delbrél nach Ivry gegangen war, hat sie nie wieder losgelassen,
aber in seiner Art und in seiner Erwartung hat er sich im Laufe der Erfah-
rung vollig gewandelt. Es war schon bedeutsam, daf einer kommunistischen
Welt eine christliche Wirklichkeit begegnete, die ernst zu nehmen war, die
sich an Einsatz und ehrlich sozialer Gesinnung neben den besten Anstren-
gungen der Genossen sehen lassen konnte; die nicht bereit war, als Steig-
biigelhalter fiir andere Interessen zu dienen.

Es ging tatsichlich um die Entscheidung, die auf beiden Seiten getroffen
war und die in dieser Begegnung zu begriinden und zu verantworten blieb.
Alles Weitere jedoch wurde durch den Respekt vor dem anderen und vor
seiner Entscheidung verboten. Das folgt beim Glauben ja auch daraus, daft
er ein Geschenk der Gnade ist, die frei gegeben wird. Der Respekt vor dem
anderen ist darum auch Respekt Gottes und seiner Wege.

Fiir Madeleine Delbrél personlich aber und fiir ihren eigenen Glauben
traten in diesem Prozef} die bestimmenden Grundgewichte ihrer religidsen
Entscheidung immer deutlicher hervor. Grundlage im Evangelium, Bin-
dung in die kirchliche Gemeinschaft, Auftrag zum apostolischen Zeugnis und
zur praktischen Nichstenliebe, intensives Gebetsleben. So darf man viel-
leicht das Ergebnis ihrer personlichen Glaubensschule zusammenfassen.

Freude des Glaubens

Dieser Titel der zweiten Sammlung von Schriften Madeleine Delbréls trifft
recht gut ihr drittes geistliches Anliegen. Fiir gewhnlich empfindet man
heute den Glauben als Problem oder als Last; dal man an ihm selbst
Freude finden konnte, scheint uns eher paradox. Nun gehért in diesen
Schriften der Humor mit zu den Ziigen, die sich in der einen oder anderen
Form durch fast alle Aufierungen hindurchzichen. Aber es bleibt zu zei-
gen, daf hier nicht das heitere Naturell einer Frau den Glaubenszeugnissen
von auflen diesen Stempel aufgedriickt hat, sondern daf auch diese Freude
von innen aus der Natur ihres Glaubens stammt.



Karlheinz Neufeld 304

Zu dem Schonsten, was sie hinterlassen hat, gehort ohne Zweifel eine
Sammlung von kurzen, sentenzenartigen Bemerkungen iiber das geistliche
Leben. ,Alcide oder das vollkommene kleine Kopfchen“ mit dem Unter-
titel: , Einfacher Fithrer fiir einfache Christen“!!. Den lapidaren Sétzen ist
jeweils ein Satz Kommentar beigefiigt, der einen kurzen Hinweis auf die
Situation gibt. Daran wird deutlich, daf} diese Maximen in einem wachen
Leben des Glaubens gesammelt sind. Der Humor dieser Bemerkungen aber
ergibt sich recht einfach aus der Tatsache, daf} der Mensch sich und seine
Dinge immer wieder viel zu wichtig nimmt, daf} er das im Licht eines leben-
digen Glaubens erkennt und dariiber lachen kann. So z. B. unter der Uber-
schrift , Vom Lirm der Welt“ die Bemerkung: ,Das kleine K6épichen sieht
im Telefon den Anruf Gottes“ und dazu die Erklarung: , Alcide: 11.30 Uhr
abends“.

Aber auch anderswo findet sich dieser Humor, der aus dem Glauben
kommt. Einige Titel von Texten kénnen das schon andeuten: 1947 erschien
ein Text Gber die Seligpreisungen der Bergpredigt: ,Freude vom Berge“!%.
1940 und spater finden wir in der gleichen Reihe: ,Ball des Gehorsams“?,
,Verriickt gewordene Tugenden“!, ,Humor in der Liebe“!® oder auch
»Fahrradspiritualitat®e,

Der eigentliche Grund fiir diese Freude im Glauben scheint das starke
Empfinden der Freiheit zu sein, das Madeleine Delbrél gegeniiber den
Dingen der Welt, gegeniiber den Institutionen und Organisationen, gegen-
iiber den anderen Menschen und nicht zuletzt gegeniiber sich selbst aus
ihrem Christentum schopfte. Anders gesagt, sie fiihlte sich dauernd als
Kind Gottes und damit als jemand, der nicht nur fiir eine bessere Welt
arbeitet, sondern der schon an ihr teilnehmen darf.

Die Freude des Glaubens war darum fur sie der Punkt, in dem sie die
Uberlegenheit ihrer Entscheidung iiber die ihrer atheistischen Zeitgenos-
sen sah. Wenn es ein Mehr des Glaubens gegeniiber der kommunistischen
Begriindung fir Kampf und Einsatz gibt, dann liegt er fiir Madeleine Del-
brél hier. Natirlich bedeutet das auch, daf} sie nur dadurch den anderen
ihre Begriindung und Entscheidung fiir den Glauben klar machen kann,
dafl sie einfach und ehrlich diese Freude des Glaubens lebt, daf} sie diese
Freude um sich herum zu schaffen versucht, dafl sie damit auch ihre atheisti-

11 Ehd. S. 233-266.

12 FEbd. S. 40-48; zuerst veréffentlicht in: Etudes Carmelitaines, 26/1 (Ma joie terrestre ot
donc es-tu?), 1947, S. 185-192.

18 Nous autres gens des rues, Paris (du Seuil) 1966, S. 89.

1 Lq joie de croire, a.a. 0. 8. 67-68.

15 Ebd. S. 69-70.

16 Ebd. S. 80-81.



Atheismus und Spiritualitiit 305

sche Umwelt zu bereichern versucht. Sie hat ja erfahren, daf} die anderen
Krifte hier nichts beisteuern konnen, dafi sie an diesem Punkt versagen.

Natiirlich ist Madeleine Delbrél in allem Franzosin; ihr Leben, ihr Den-
ken und ihr Einsatz stehen auf einem ganz konkreten Hintergrund, der in
Frankreich gegeben ist. Aber sie hat dennoch in allem auch etwas mehr za
sagen. Sie selbst hat ja schon iiberall in Europa Menschen gekannt und
Freunde gehabt. Wenn ihre Gedanken den Bischéfen auf dem Konzil ge-
holfen haben, die Frage des Atheismus an die Christen zu erkennen, dann
darum, weil ihre so franzisische Erfahrung und Antwort eine allgemeine
Wirklichkeit beriihrte.

Abbau von Vorurteilen, weil der lebendige Glaube sich das Urteil und
seine Verantwortung nicht von anderen Instanzen — und schon gar nicht
von ungepriiften Mechanismen — abnehmen kann; Einfachheit, die mit Ar-
beitern zusammen leben kann, und doch wieder hinreichende Intelligenz,
um auch Gebildeten ein direktes Zeugnis zu geben. Neben einer kriftigen
und fast mannlichen Energie doch ein offenes und empfindsames Zuhdoren,
mit einer eigenen festen Uberzeugung doch die Achtung vor der Uberzeu-
gung des anderen verbindend: kurz — Madeleine Delbrél hat nicht nur Be-
richte und Papiere gegeben, sondern sie hat durch ihr Leben verwirklicht,
was man heute den Geist des Konzils, des ,aggiornamento® und des Dia-
logs nennt. Allerdings hat sie nicht lange gefragt, ob Christsein in der heu-
tigen Welt moglich ist, wohl aber hat sie sich ihr ganzes Leben lang ge-
miltht, wie es heute zu leben ist. ,Mein Gott, wenn Du iiberall da bist, wie
kommt es da nur, daf} ich so oft anderswo bin?“17,

Madeleine Debrél wurde 1904 in Mussidan/Dordogne (Siidfrankreich) geboren. Thr Vater
war Bahnbeamter und wurde zunidchst hiufig versetzt. So findet sich die Familie bis
1916, wo sie nach Paris iibersiedelte, in Lorient, Nantes, Bordeaux, Chéiteauroux und
Montlugon. Der traditionelle Glaube ihrer Familie zerbrach bald; mit 15 Jahren hilt sie
sich fiir atheistisch. Nach einigen Jahren der Suche erlebt sie mit 20 Jahren eine plétzliche
Bekehrung. Sie denkt daran in den Karmel einzutreten, entscheidet sich aber dann fiir ein
Leben in der Welt. Sie arbeitet mit in der aufblithenden franzésischen Pfadfinderbewegung
und bringt 1927 die Gedichtsammlung ,La Route® heraus, fiir die ihr der Preis Sully-
Prudhomme zuerkannt worden war. Von 1981 an bereitet sie sich auf ein Leben des
Evangeliums in einer atheistischen Welt vor. Im Oktober 1933 beginnt sie mit zwei
Freundinnen als Sozialhelferin die Erfahrung von Ivry. Unterstiitzt wird sie von P.
Lorenzo, den sie schon vorher gut kannte und der 1984 Pfarrer an St. Peter und Paul in
Ivry wird. Dieser wird 1942 einer der Leiter des Aufbaus fiir die Mission de France im
Seminar von Lisieux. Der Gruppe in Ivry schlossen sich nach und nach verschiedene Mad-
chen an, so dafl man neue Gruppen in Longwy, in Paris, in Abidjan (Elfenbeinkiiste) und
Tizi-Ouzou griinden konnte. Untereinander bleiben die Equipes in engem Kontakt; die
Inspiration kommt bis zu ihrem Tod im Oktober 1964 von Madeleine Delbrél. Um die
Equipes bildet sich von Anfang an ein grofierer Freundeskreis.

17 Ebd. S. 266 (Schlufbemerkung von ,, Alcide”).





