BUCHBESPRECHUNGEN

Theologie der Gegenwart

Kasper, Walter: Glaube und Geschich-
te. Mainz, Matthias-Griinewald-Ver-
lag 1970. 448 S., Ln., DM 389,—.

Nach dem Studium der gesammelten Auf-
sitze des Tibinger Dogmatikers dringt
sich die Empfehlung auf: Wer in der heu-
tigen theologisch-kirchlichen Diskussion
mitsprechen méchte — konservativ oder pro-
gressiv —, sollte zuerst einmal sich in diese
themenreichen und tberraschend leicht zu-
ginglichen Ausfithrungen vertiefen: Nicht
als ob hier alle Fragen geldst wiirden; aber
hier wird sorgfiltig abgewogen, hier steht
ein reiches Wissen zur Verfiigung, hier
wird die Gegenwart ernst genommen, hier
gibt es kein Kokettieren mit rechts oder
links, hier wird verantwortungsbewufit ar-
gumentiert. Ein kleines Zeichen dafiir mag
schon sein, dafl Kasper eine Auswahl ge-
troffen hat und nicht wie andere jedes ge-
schriecbene Wort fiir eine Neuauflage reif
hielt.

Manspiirtin dennach Sachgesichtspunkten
geordneten Beitrigen dennoch die chronolo-
gische Entwicklung im Denken des Autors.
Der geschichtliche Ansatz (Grundlinien einer
Theologie der Geschichte, 67 bis 100, von
1964) ist breit genug fiir neue Verstind-
nisméglichkeiten: Der Ort der Kirche in
der modernen Gesellschaft ist ,die Provo-
kation dhristlicher Freiheit (240); ,Die
Kirche braucht Avantgardisten nicht nur
als einzelne, sondern auch als Gemeinden®
(281f); ,Die Theologie kann um ihrer
selbst willen gar nicht auf Methoden der
Ideologie- und Gesellschaftskritik verzich-
ten“ (391). Kasper hat auch den Mut, iiber-
holt scheinende Themen neu vorzustellen
(Warum noch Mission? 259-274) und su-
permoderne aus der Tradition heraus zu
verstehen (Verkiindigung als Provokation,
224-242): ,Ein Kriterium fiir die Richtig-
keit einer theologischen und kerygmati-
schen Aussage ist die Handlungs- und Zu-
kunftsorientiertheit* (241). Man geht nicht
fehl, wenn man die Mitte dieser Weite
von Alt und Neu in der Frommigkeit sucht:

»Im Gebet findet deshalb wahre Theologie
ihren Ursprung und ihre Grenze* (119).
Aufmerksam zu machen ist noch darauf,
dafl der Themenkreis weiter ist, als das
Inhaltsverzeichnis andeutet. Die Beitrage
iber die Funktion des Priesters und die
Gotteserfahrung standen zum erstenmal
in dieser Zeitschrift. Andere Themen sind:
Geschichte und Dogma: ,Ein reiner Objek-
tivismus (des Dogmas) wire jedoch ebenso
einseitig und verhidngnisvoll, wenn er die
subjektive Geschichtlichkeit des Glaubens
leugnet“ (54). Eine vielschichtige Amts-
theologie: Kollegialitit; Demokratie in der
Kirche; Einheit, die nicht in dulerer Form,
sondern im gegenseitigen Anerkennen be-
steht (279); Sakramenten-, Bufl- und Ehe-
Theologie mit dem wichtigen Hinweis auf
die gesellschaftliche und die analoge Wirk-
lichkeit der Sakramente; Schrift -~ Exegese
- Tradition — Verkiindigung; ein intensi-
ves Durchdenken der modernen Wirklich-
keitserfahrung, usw. Vielleicht ist noch zu
sagen, dafl Kasper auch Worte der Kritik
nicht scheut: z. B. gegen K. Rahners Prie-
ster-Verstindnis rein vom Wort her (400);
oder gegen den modischen Biblizismus, der
ebenso einseitig ist wie der Scholastizismus
der Vergangenheit (233). Wenn es nicht zu
abgegriffen wire, miifite man sagen, dafl
»Glaube und Geschichte* das Genre der
tiblichen ,Gesammelten Aufsitze® durch-
bricht; statt dessen haben wir ein Werk-
stattgesprich der Theologie mit den heu-
tigen Anliegen der Kirche.
J. Sudbrack SJ

Schillebeeckx, Edward: Gott — Kirche -
Welt (Gesammelte Schriften 2). Mainz,
Griinewald 1970. 298 S., Ln. DM 39—

Die im Griinewald-Verlag herauskommen-
den , Gesammelten Schriften des hollindi-
schen Dominikaners, deren 1. Band (Offen-
barung und Theologie) schon erschienen
und deren 3. Band (Probleme moderner
Hermencutik) angekiindigt ist, sind ein
deutsches Unternchmen und wurden fiir



Buchbesprechungen

diesen Zweck zusammengestellt. Die The-
matik des vorliegenden 2. Bandes (,Die
Frage nach Gott“, ,Kirche in Bewegung®,
darunter vor allem die Frage nach dem Ort
des Laien und des Priesters in der Kirche,
und: ,Von ,Kirche und Welt’ zu ,Welt und
Kirche“) greift theologische Grundprobleme
jener Epoche auf, die vor allem nach dem
Zweiten Weltkrieg einsetzte und auf dem
II. Vatikanischen Konzil ihren offiziellen
Niederschlag fanden. Die einzelnen Kapitel
(urspriinglich Vortrige oder Beitrdge fiir
Zeitschriften und Sammelwerke) entstanden
zwischen 1951-1968. Es 1ifit sich darum
innerhalb der Beitrige eine gewisse Ent-
widklung (zu einer kritischeren Haltung hin)
feststellen. Je nach ihrem Anlaf sind sie in
ihrem literarischen Genre sehr verschieden,
von theologisch lehrhafter Methode iiber
den Einzelkommentar zu Konzilsdokumen-
ten bis zum breit entfaltenden Vortragsstil.
Sie zeigen, dafl der VI. schon frihzeitig ein
waches Gespiir fir die geistigen, humanen
und religiésen Wandlungsprozesse in der
modernen Welt und ihre Wirkung auf Re-
ligion, Christentum und Kirche bekundet
hat. Er versteht es, die oft komplexen Pro-
bleme klar, durchsichtig und gemeinver-
stindlich darzustellen. Vieles ist inzwischen
Gemeingut der an der Erneuerung der Kir-
che Interessierten geworden, einiges gehort
auch schon der Vergangenheit. an, bleibt
aber immer noch lesenswert. Am aktuellsten
ist auch heute noch der 1968 in der ,Tijd-
schrift voor Theologie® erschienene Artikel
»Theologische Uberlegungen zur heutigen
Priesterkrise“. Die didaktische und aus-
gleichende Art des Autors rechtfertigt die
Herausgabe der verschiedenen und ver-
schiedenartigen Beitrige. Sie informieren
vor allem den, der sich dber die Haupt-
probleme der gegenwirtigen Erneuerung
der Kirche orientieren will. F.Wulf 8]

Consdlez Ruiz, José Maria: Anmerkun-
gen zu einer Theologie der Welt
(Pfeiffer-Werkbuch Nr. 86 GL). Miin-
chen, J. Pfeiffer 1970. 212 Seiten, kart.
DM 11,80.

Was seit einigen Jahren unter dem Stich-
wort ,Theologie der Welt* verhandelt
wird, ist fiir den Nichtfachmann termino-
logisch oft alles andere als leicht verdau-
lich und bleibt ihm aus diesem Grund unzu-

316

ginglich. Das vorliegende Buch darf sich
dagegen mit Recht an jeden aufgeschlos-
senen Christen wenden: Hier werden in
leicht verstindlicher und auch fesselnder
Weise die gleichen Fragen behandelt, die
in der ,Theologie der Welt* im Zentrum
stehen, die Frage nach dem Verhéltnis von
Glaube und weltlichem und historischem
Engagement, nach der Bedeutung der Kir-
che fiir die geschichtliche Vollendung des
Kosmos und auch die Probleme, welche die
marxistische Religionskritik aufwirft. Die
Kirche wird dabei als ,Sakrament der Ge-
schichte* (140) verstanden, der Geschichte,
deren Vollendung sowohl ganz vom Tun
Gottes abbingt, aber zugleich ,Endpunkt
eines konsequenten historischen Reifungs-
prozesses” (184) ist. Die Gnade ersetzt nicht
das menschliche Bemiihen, sondern fordert
es heraus, heilt es von Grund auf und fihrt
es empor. Die Bindung an Gott hemmt kei-
neswegs den prometheischen Impuls des
Mensdhheitsabenteuers (801.), ja hier ist so-
gar der Punkt gegeben, an dem der gemein-
same Kampf von Christen und Marxisten
gegen die religiése Entfremdung einsetzen
muf} (189). Zu loben ist vor allem das Be-
mithen des V{., eine reichhaltige biblische
Begrindung der ,Theologie der Welt* zu
bieten. Im grofien und ganzen — was die
aufgezeigten Tendenzen der biblischen Aus-
sagen betrifft — wird man ihm hier auch
zustimmen konnen, Ohne Zweifel wird der
Exeget kritisch fragen miissen, ob die bi-
blische Begriindung nicht oft zu geradlinig
gesucht und gefunden wird (paradigmatisch
die Interpretation der Paulustexte S. 105
bis 116 im Sinne einer Kontinuitit von
gegenwirtigem Tun des Menschen und der
Endvollendung). Diese kritischen Fragen
sind von der Wichtigkeit des Anliegens
her gefordert. Damit stellt sich das Pro-
blem biblischer Ansitze der prometheischen
Ziige des nenzeitlichen Geschichtsbewufit-
seins, die den Menschen als Subjekt der Ge-
schichte zeichnen, verschirft und wohl auch
ein wenig komplizierter: nimlich als Fra-
ge nach der Wirkungsgeschichte der bibli-
schen Denkform vor allem innerbalb der
Geistesgeschichte der Neuzeit. Es wire si-
cherlich kleinlich, an diesem Anspruch das
ganze Buch messen zu wollen, bietet es doch
auf jeden Fall eine solide Einfihrung in
die Probleme der ,Theologie der Welt*.
K.-H. Crumbach §]



Buchbesprediungen

Geschichte der Spiritualitit

de Lubac, Henri: Corpus Mysticum.
Kirche und Eucharistie im Mittelalter.
Ubertragen von H. U. v. Balthasar.
Einsiedeln, Johannes-Verlag 1969.
369 S, Ln., DM 38,—.

Nach nunmehr fast drei Jahrzehnten (1.
Auflage 1944, 2. Auflage 1949) ist es mog-
lich, die Bedeutung dieses Werkes einiger-
maflen zu ermessen. Es ist — das sei vorweg
gesagt — kein leichtes Buch. Es verlangt die
Bereitschaft, den dornigen Weg minuzidser
Einzelforschung mitzugehen. ,Das Heil der
Geschichte liegt im Detail“ ~ dieses Zitat
Hubert Jedins wird bestatigt. de Lubac
madcht das Detail lebendig, und darin liegt
die grofle Kunst auch seiner anderen hi-
storischen Untersuchungen. Der Ubergang
des Wortes ,corpus mysticum* von der ur-
spriinglichen eucharistischen Bedeutung zur
spateren kirchlichen legt ein tieferes Nach-
denken {iber die Beziehung von Kirche und
Eucharistie nahe. Das Wort ,corpus my-
sticum® leitet sich urspriinglich von ,my-
sterium“ ab und bezeichnete die Euchari-
stie: durch sie wird und von ihr her baut
sich die Kirche auf, und zusammen bilden
sie den ,totus Christus“, Augustinus und
die lat. Schriftsteller des 7. bis 9. Jhdt. blei-
ben nicht bei der Gegenwart Christi im Sa-
krament stehen, um daraus einen in sich
geschlossenen, unbezogenen Begriff zu bil-
den. Das ist keine Schwichung des eucha-
ristischen Realismus, sondern vielmehr ein
umfassender Realismus, in dem der Realis-
mus der Eucharistie und der der Kirche sich
gegenseitig stiitzen. In der Eucharistie han-
delt es sich um ,reale, weil realisierende
Gegenwart“ (311). Besonders im 9. Jhdt.
wird ,corpus mysticum® ein technischer
Ausdruck, um den eucharistischen Leib
vom historischen Leib Christi und von der
Kirche zu unterscheiden. In einer stufen-
weisen Entwicklung erhilt das Wort je-
doch in einem ,seltsamen Versteckspiel
(96) nach der Mitte des 18. Jhdt. den heute
geldufigen Sinn: Er bezeichnet nunmehr die
Kirche, und zwar gerade in ihrem Gegen-
satz zum eucharistischen Leib.

Der Vorwurf, den man gegen de Lubac
nach Erscheinen der 2. Auflage 1949 erhob,
die reale Gegenwart Christi in der Eucha-
ristie werde in Frage gestellt, ist nur ver-

317

stindlich aus einer Atmosphire dauernder
Anfeindung heraus, die seit der Studie
»Surnaturel“ 1946 und deren 2. Auflage
1949 stindig wuchs. Diese Anfeindungen
haben ihn nicht verbittert, sondern zu einem
erschiitternden Zeugen der Treue zur Kir-
che werden lassen. Sachlich wird der Realis-
mus des Mysteriums durch seine Studie ge-
rade herausgestellt. Doch es wird auch deut-
lich, daf eine wachsende Konzentration auf
apologetische Fragen in Gefahr war, die
Eucharistielehre selbst wie auch den Kir-
chenbegriff verarmen zu lassen. Die Fragen
muflten gestellt werden, aber sie haben die
ganze Denkanstrengung beansprucht — und
der Kirchenbegriff wurde oft genug losge-
l6st von der Eucharistie bedacht. Die Grofi-
zahl der alten Formeln und das subtile
Spiel der Wortgeschichte vermogen ein Ge-
spir zu wedken fiir eine konkrete und kom-
plexe Wirklichkeit, deren Realitdt von den
Begriffen nur annidhernd erreicht wird und
immer wieder neu gesucht werden mufl.
Hinter der Neuherausgabe des Buches
steht eine grofle Sorge des V{.: Er sieht die
Gefahr eines einseitigen Horizontalismus
im Verstindnis der Eudharistiefeier. Er
weist hin auf seine Warnung von einst, als
er die Notwendigkeit sah, ... ,die ur-
springliche Kraft des Christlichen gleich-
sam neu zu erfinden - denn wir sterben
daran, sie verloren zu haben®“ (320). Dem-
nach wire es dringend geboten, ,dafl das,
was heute von der ,Christenheit’ iibrig-
bleibt, um seiner Verjingung willen zu-
ritcktauchte in die sakramentalen Urspriinge
des ,mystischen Leibes'. Denn hier liegen
die geheimnisvollen Quellgriinde der Kir-
che. Téglich bringen sich Kirche und Eudha-
ristie gegenseitig hervor, die Idee der Kir-
che und die der Eucharistie konnen des-
halb nicht umbhin, sich auch gegenseitig zu
fordern und zu vertiefen® (319 f.).
K.-H. Crumbach S}

Hadot, llsetraut: Seneca und die grie-
chisch-romische Tradition der Seelen-
leitung (Quellen und Studien zur Ge-
schichte der Philosophie. Bd. XIII).
Berlin, Walter de Gruyter u. Co. 1969.
X,2828S., Ln. DM 38,—.

Die frommigkeitsgeschichtlichen Forschun-



Buchbesprechungen

gen der letzten Jahre haben - wie Bouyers
Geschichte der patristischen Spiritualitit
zeigt — gegeniiber der Untersuchung des
neuplatonischen (gnostischen, allegorischen,
mystischen) Einflusses die Rolle der Stoa
(Ethik, Sachlichkeit, Tugend) vernachlissigt.
Hadots kenntnisreiche, tiefschiirfende und
iiberdies gut lesbare Studie konnte weiter-
helfen. ,Senecas geistesgeschichtliche Be-
deutung besteht darin, dafl er mehr als
irgend ein anderer antiker Autor das reiche
Erbe der griechisch-rémischen Tradition der
Seelenleitung an das abeundlédndische Den-
ken weitergeleitet hat“ (190).

Das Wort ,Seelenleitung® tauscht: Ge-
meint ist mehr als moderne Verengungen
insinuieren. Der erste Teil iiber die ,Histo-
rischen und philosophischen Grundlagen®
liflit den ganzen Seneca zur Sprache kom-
men und zeigt, dafl er nur auf dem Hinter-
grund einer bis in die Anféinge der griechi-
schen Piadagogik zuriickreichenden Geschich-
te verstanden werden kann. Der zweite
Hauptteil analysiert die Auffassung Sene-
cas: Die Ziele seiner ,Seelenleitung” - eine
Art auf den ,vollkommenen“ Menschen aus-
gerichtete Anthropologie — und die ,Aus-
sichten” der Seelenleitung — eine Art Aszetik
und Pastoral. Die reichen Anmerkungen,
mit Zitaten und geschichtlichen Vergleichen
sind fiir den Nichtfachmann antiker Gei-
stesgeschichte eine Fundgrube, die durch
Stellen- und Stichwort-Indices iiberdies gut
zuginglich ist.

Der wichtigste Unterschied zur christ-
lichen (und auch modernen) ,Seelenfith-
rung“ zeigt sich in der Rolle der Philoso-
phie. Daf die wahre Erkenntnis der eigent-
liche Weg zur ,beata vita“, zum gliickseligen
Leben sei, ist fast selbstverstindliche Ein-
sicht der antiken Lebenskunst. Wahre Ein-
sicht, ,ratio perfecta“, bedeutet aber fiir die
Stoa: Einsicht in die Unerheblichkeit aller
Ubel; sie erschiittern und beeindrudken nur
den Nicht-Weisen. Es ist vielleicht der
einzige persénliche Beitrag Senecas zum
stoischen Lehrgebdude, dafl er hier huma-
nere Ziige eintragt (182 f.). Diese Einsicht
den Menschen beizubringen, ist Aufgabe
von Philosophie und ,Seelenleitung®. Da-
hinter steht eine Auffassung vom Menschen,
die ihn zwar als Individuum erkennt (die
stoische Lehre von der Gleichheit der Men-
schen), aber nicht in seiner Individualitat
wiirdigt: Die allgemeinen Normen ~ die

318

~Logos-Natur“ des Menschen — sind ihm
absolutiibergeordnet.DieSchluflbetrachtung
iiber die rhetorische und damit anti-esote-
rische Nuancierung der stoischen Seelenlei-
tung durch Seneca (wie iiberhaupt zur Zeit
des Hellenismus) kann {ibergangen werden.
Hadot hat auf jeden Fall gezeigt, dafl die
Parallelsetzung von stoischer Seelenfithrung
und christlichen Exerzitien (vgl. P. Rabbow,
Seelenfiihrung. Methodik der Exerzitien in
der Antike; Gul, 28 [1955] 147 f.; bei Ha-
dot schon S.1, Anm.3) das Wesentliche
iibersieht; um so deutlicher aber zeigen sich
die bedenklichen stoischen Einfliisse im Chri-
stentum; vgl. Stichworte wie Examen Con-
scientiae (66 ff.), Indifferenz, Exercitia, und
viele andere, Selbst die ,vita mixta“ (1881.)
und der Unterschied von ,Pflicht* und
»Vollkommenheit* (Gebot und Rat?) sind
schon vorgezcichnet (74 ff.). Christliche Le-
bensfithrung kann von der Weisheit und
von den gefihrlichen Tendenzen der Sto-
ischen Seelenleitung lernen.

J. Sudbrac: S]

Rusterholz, Peter: Theatrum vitae Hu-
manae. Funktion und Bedeutungswan-
del eines poetischen Bildes. Studien zu
den Dichtungen von Andreas Gryphius,
Christian Hofmann von Hofmanns-
waldau und Daniel Casper von Lohen-
stein (Philologische Studien und Quel-
len, H. 51). Berlin, Erich Schmidt Ver-
lag 1970. 169 S., kart. DM 24,~.

Das Thema der germanistischen Untersu-
chung ist ,Der spielende Mensch“ (H. Rah-
ner), oder wie Jakob Balde, der jesuitische
Zeitgenosse der drei bier behandelten evan-
gelischen Barodkdichter, schrieb: ,Eheu, ln-
dimus et ludimur!“, ,Wehe, wir sind Spie-
ler und Spielzeug!“ Die Einschrinkung auf
nur die drei, fast zur gleichen Zeit (17. Jh.)
und im gleichen Gebiet (Schlesien) lebenden
Miénner dient der Konzentration und der
Vertiefung. Von der reich belegten und
immer wieder in Vergangenheit und Zu-
kunft ausgreifenden Studie sei hier nur die
Grundtendenz skizziert. Im letzten geht es
—~ mitten in der vermeintlichen barocken
Lebensfreude — um Weltverachtung, um
Pessimismus und Resignation. Bei Andreas
Gryphius zeigt sie sich in einem stoischen
Riickzug aus der Zeit in die eigene geistige



Buchbesprechungen

Freiheit: ,drauflen” ist alles Theater und
Marionette, ,,drinnen“ kann sich der Geist
nach Gottes Ewigkeit ausstrecken. Diese
Kluft wird auch nicht mehr durch das Er-
lebnis der Anwesenheit Gottes iiberbriickt,
in dem Luther noch den tragischen Zwie-
spalt iberwand. Bei Hofmann von Hof-
mannswaldau kommt im Laufe der Ent-
wicklung das heitere, platonische Element
zum Tragen: in dem passiven Rollenspiel,
das der Mensch in der géttlichen Vor-
sehung iibernimmt, schafft er sich das Spiel
der Liebe, seinen eigenen Theaterraum. Das

Der Christ in der Welt

Furger, Franz: Der Beruf. Selbstver-
wirklichung in Welt und Gesellschaft.
Freiburg, Schweiz, Universititsverlag
1969. 159 S., Ln., SFr 12,50.

Dieser erste Band einer Schriftenreihe ,Be-
rufsethische Fragen“ entwickelt eine all-
gemeine Berufsethik. Die folgenden Bande
sind der besonderen Ethik einzelner Berufe
(Arzt, Richter, Erziecher usw.) gewidmet.
Wir raten dem Leser, die Einleitung iiber
Rahmen und Aufbau der Studie sowie das
1.Kp. iber ,das christliche Menschenbild
als Ausgangspunkt einer Berufsethik“ zu-
ndchst einmal zu iberschlagen — sie sind
sehr abstrakt und kénnten dazu verleiten,
das Buch vorzeitig wieder zuzuschlagen —
und gleich zum 2. Kp. iiber die Berufswahl
iiberzugehen. Darin werden sehr konkrete
und bedenkenswerte Dinge gesagt, die so-
wohl dem, der vor einer Berufsentscheidung
steht, als auch dem Ratenden von groflem
Nutzen sein konnen. Die fiir die Berufsfin-
dung angefiihrten Kriterien sind betont
niichtern, 6ffnen aber gleichzeitig immer
wieder den Blick fiir die jeweils anstehen-
den cthischen Probleme. Auch das 3.Kp.
iiber den Berufsvollzug, das den Beruf im
Spannungsfeld von Individuum und Ge-
sellschaft sieht, enthilt eine Fiille von guten
Anregungen. Es weist insbesondere auf die
Schwierigkeiten hin, denen der Beruf als
wesentliches Moment der Selbstverwirk-
lichung in unserer Zeit ausgesetzt ist. Ob
dabei allerdings die ganze Schwere der
Krise des Berufes in der wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Ordnung einer im-

319

weltliche Spielen gewinnt an Selbstindig-
keit. Bei Casper von Lohenstein kommt die
Entwicklung zum Abschlufl: Der Ewigkeits-
bezug verblaflt; das irdische Spielen bleibt
allein iibrig; und es ist vollig pessimistisch;
es ist ein Spiel zum Tode, zur Vergeblich-
keit hin. Fiir einen Menschen des 20. Jhs. ist
es erschreckend und vielleicht auch tréstlich
zu erkennen, dafl seine Problematik eine
alte Menschheitsproblematik ist. Fiir die
Gesdhichte der Spiritualitit wird ein wich-
tiger Baustein zum Verstindnis der moder-
nen Religiositit geliefert.  J. Sudbrack S]

mer stirker technisierten und verwalteten
Welt ansichtig wird, kann man vielleicht
bezweifeln. Man hitte auch gern noch mehr
iber den Ort gehért, den der (Erwerbs-)
Beruf innerhalb der vielen Lebensriume
einnimmt, in denen der heutige Mensch
seine Selbstverwirklichung vollzieht. — Im
ganzen e¢in sehr sachkundiges Buch, das
iber den praktischen Nutzen hinaus einen
tiefen Einblick in die Bedeutung des Beru-
fes fiir die menschliche Entfaltung und Rei-
fung gewihrt. F. WulfSj

Splett, Jorg und Ingrid: Meditation
der Gemeinsamkeit. Aspekte einer ehe-
lichen Anthropologie. Miinchen u. Frei-
burg i. Br., Erich Wewel Verlag 1970.
140 S., kart. DM 12,50.

Was in diesem Buch vorgelegt wird, ist ein
reflektierender, meditativ vertiefender Voll-
zug der Wirklichkeit Ehe, die hier vor
allem als Liebe der beiden Ehegatten zu-
einander, als Gemeinsamkeit in der Liebe
gesehen wird. Da die Autoren ,Medita-
tion“ im strengen Sinn verstehen (als Vor-
sich-kommen-Lassen einer gelebten Wirk-
lichkeit, als Wahrnehmen, Schauen, Beden-
ken), konnte es ihnen nicht darum gehen,
alles iiber die Ehe zu sagen und damit in
die Gefahr des Zer-redens zu kommen. Sie
weisen mit Recht darauf hin, daf die tief-
sten Geheimnisse der Liebe im Schweigen
wahrgenommen und erfahren werden. Das
Grundwort der ganzen Meditation heifit
darum ,Gestalt“, Gestalt, die ansichtig ge-
macht und geschaut wird. Im ersten Schritt



Buchbesprechungen

wird versucht, die ,Grundgestalt* der Ehe
als ,Selbst-Einigkeit“, ,Gestalt-Kreis“ und
»Drei-Gefiige“ aufscheinen zu lassen, im
zweiten Schritt, einige ,Lebensgestalten® in
der gelebten Ehe (Ernst des Unterschieds,
Des anderen Last, Gemeinsamer Dienst,
Das stille Fest, Reden und Schweigen) zu
erhellen und endlich im ,Hoffen auf die
Endgestalt (Schmerz, Schuld, Tod) die
Meditation zur letzten Vollendung zu brin-
gen. Das tiefe, sehr wahrhaftige, nicht sel-
ten allerdings (vor allem im 1. Kp.) in phi-
losophisch-abstrakten Gedankengéngen ver-
laufende ,Zwiegespriach” stellt an den Le-
ser hohe Anforderungen. Die christlichen
Aspckte der Liebe stehen zwar nicht im
Vordergrund der Betrachtung, bleiben aber
immer im Blick und werden an entschei-
denden, letzte Tiefen berithrenden Punk-
ten auch ausdriicklich gemacht. Einen Ge-
sichtspunkt hdtte man noch gern behandelt
gesehen: die Gemeinsamkeit der Liebe im
gemeinsamen Werk (der Abschnitt dber
den gemeinsamen Dienst trifft nicht das,
was hier gemeint ist). Ist nicht die Liebe
oft dort am lautersten, wo sich die Lieben-
den nicht unmittelbar ,,anschaunen, sondern
sich in einem konkreten Dritten verbunden
wissen und wiederfinden? Wir meinen hier
nicht das Kind, von dem die Autoren ab-
sichtlich nicht ausfihrlicher sprechen wol-
len, sondern die gemeinsame Welt, zu der
alles gehért, was die Ehegatten miteinan-
der verbindet: Heim, Beruf, Freunde, Hilfe-
leistung nach drauflen und Dienst in der
Kirche. Es scheint mir zu wenig ausdriiklich
zu werden, so daf} bei aller Tiefenschau
optisch die Gefahr einer exklusiven Zwei-
samkeit nicht ganz gebannt zu sein scheint.

F. Wulf §]

Das Leben meditieren. Ein Lesebuch.
Hrsg. von Otto Betz. Miinchen, Pleiffer
1970. 208 S., kart. DM 9,80.

Ahnlich der vom V{. herausgegebenen
Sammlung von Texten fiir ein Jahr: ,Die

320

Welt meditieren“ werden hier Texte zu-
sammengestellt, die dazu anregen sollen,
iiber sein eigenes Leben nachzudenken, einen
tieferen Zugang zu den vielféltigen Dingen
zu finden, die im Leben begegnen, ihren
Tiefengrund zu entdecken, durch die Erfah-
rungen, Begegnungen und Ereignisse des
Alltags zu lernen, und nicht zuletzt: den
eigenen ,Schatten® anzunehmen und zu
integrieren. Die Texte sind nach — man
kénntesagen ~ entwicklungspsychologischen
Gesichtspunkten zusammengestellt und ge-
ordnet, Die Themen der Abschnitte lauten:
Anfinge, Heute, Schritte, Reisen, Lernvor-
ginge, Einfiihlung, Lieben, Kehrseiten, Ent-
scheidungen, Der Andere, Beten, Abschied.
Das soll wohl besagen: Der Weg mensch-
licher Entfaltung und Reifung fithrt vom
Tasten des Anfangs zu Stellungnahme und
Entscheidung, von der kleinen Welt in die
Weite, vom Ich zum Du, von auflen nach
innen. - Eine Textauswahl hat immer etwas
Subjektives an sich. Nicht jeder wird darum
finden, was er sucht und braucht. Manche
Abschnitte vermitteln unmittelbar einen
Zugang zum fibergeordneten Thema, an-
dere (wie z. B. ,Einfithlung®) tun es schwe-
rer; wieder andere (wie ,Lieben®) scheinen
mir sehr einseitig in ihrer Auswahl. Und
trotz vieler vorziiglicher moderner Texte
(von Christen und Nicht-Christen), denen
man begegnet, kann bezweifelt werden, ob
das Buch eine Meditationshilfe fiir den
nachdenkenden und suchenden Menschen
ist. Denn abgesehen von dem weitgespann-
ten Sinn, der hier dem Wort ,Meditation“
zugrundegelegt wird, kommen viele Texte
nur in ihrem urspringlichen Kontext zu
sich selbst, eréffnen nur so ihren Sinn. Wer
also versteht sie schon so, wie sie gemeint
sind (falls er sie nicht schon vorher kennt),
wenn sie ihres Zusammenhangs beraubt
sind? Das ist iiberhaupt ein Bedenken ge-
gen die augenblickliche Flut von Text-
sammlungen. Bleiben sie nicht weithin im
Unverbindlichen? F. WulfS]





