
BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie der Gegenwart 

Kasper, Walter: Glaube und Geschich- 
te. Mainz, Matthias-Grünewald-Ver- 
lag 1970. 448 S., Ln., DM 39,-. 
Nach dem Studium der gesammelten Auf- 
sätze des Tübinger Dogmatikers drängt 
sich die Empfehlung auf: Wer in der heu- 
tigen theologisch-kirchlichen Diskussion 
mitsprechen möchte - konservativ oder pro- 
gressiv -, sollte zuerst einmal sich in diese 
themenreichen und überraschend leicht zu- 
gänglichen Ausführungen vertiefen: Nicht 
als ob hier alle Fragen gelöst würden; aber 
hier wird sorgfältig abgewogen, hier steht 
ein reiches Wissen zur Verfügung, hier 
wird die Gegenwart ernst genommen, hier 
gibt es kein Kokettieren mit rechts oder 
links, hier wird verantwortungsbewußt ar- 
gumentiert. Ein kleines Zeichen dafür mag 
schon sein, daß Kasper eine Auswahl ge- 
troffen hat und nicht wie andere jedes ge- 
schriebene Wort für eine Neuauflage reif 
hielt. 

Man spürt in den nach Sachgesichtspunkten 
geordneten Beiträgen dennoch die chronolo- 
gische Entwicklung im Denken des Autors. 
Der geschichtliche Ansatz (Grundlinien einer 
Theologie der Geschichte, 67 bis 100, von 
1964) ist breit genug für neue Verständ- 
nismöglichkeiten: Der Ort der Kirche in 
der modernen Gesellschaft ist •die Provo- 
kation christlicher Freiheit" (240); •Die 
Kirche braucht Avantgardisten nicht nur 
als einzelne, sondern auch als Gemeinden" 
(281f); •Die Theologie kann um ihrer 
selbst willen gar nicht auf Methoden der 
Ideologie- und Gesellschaftskritik verzich- 
ten" (391). Kasper hat auch den Mut, über- 
holt scheinende Themen neu vorzustellen 
(Warum noch Mission? 259-274) und su- 
permoderne aus der Tradition heraus zu 
verstehen (Verkündigung als Provokation, 
224-242): •Ein Kriterium für die Richtig- 
keit einer theologischen und kerygmati- 
schen Aussage ist die Handlungs- und Zu- 
kunftsorientkrtheit" (241). Man geht nicht 
fehl, wenn man die Mitte dieser Weite 
von Alt und Neu in der Frömmigkeit sucht: 

•Im Gebet findet deshalb wahre Theologie 
ihren Ursprung und ihre Grenze" (119). 

Aufmerksam zu machen ist noch darauf, 
daß der Themenkreis weiter ist, als das 
Inhaltsverzeichnis andeutet. Die Beiträge 
über die Funktion des Priesters und die 
Gotteserfahrung standen zum erstenmal 
in dieser Zeitschrift. Andere Themen sind: 
Geschichte und Dogma: •Ein reiner Objek- 
tivismus (des Dogmas) wäre jedoch ebenso 
einseitig und verhängnisvoll, wenn er die 
subjektive Geschichtlichkeit des Glaubens 
leugnet" (54). Eine vielschichtige Amts- 
theologie: Kollegialität; Demokratie in der 
Kirche; Einheit, die nicht in äußerer Form, 
sondern im gegenseitigen Anerkennen be- 
steht (279); Sakramenten-, Büß- und Ehe- 
Theologie mit dem wichtigen Hinweis auf 
die gesellschaftliche und die analoge Wirk- 
lichkeit der Sakramente; Schrift - Exegese 
- Tradition - Verkündigung; ein intensi- 
ves Durchdenken der modernen Wirklich- 
keitserfahrung, usw. Vielleicht ist noch zu 
sagen, daß Kasper auch Worte der Kritik 
nicht scheut: z. B. gegen K. Rahners Prie- 
ster-Verständnis rein vom Wort her (400); 
oder gegen den modischen Biblizismus, der 
ebenso einseitig ist wie der Scholastizismus 
der Vergangenheit (233). Wenn es nicht zu 
abgegriffen wäre, müßte man sagen, daß 
•Glaube und Geschichte" das Genre der 
üblichen •Gesammelten Aufsätze" durch- 
bricht; statt dessen haben wir ein Werk- 
stattgespräch der Theologie mit den heu- 
tigen Anliegen der Kirche. 

/. Sudbradi Sf 

Schillebeeckx, Edward: Gott - Kirche - 
Welt (Gesammelte Schriften 2). Mainz, 
Grünewald 1970. 298 S., Ln. DM 39,-. 
Die im Grünewald-Verlag herauskommen- 
den •Gesammelten Schriften" des holländi- 
schen Dominikaners, deren 1. Band (Offen- 
barung und Theologie) schon erschienen 
und deren 3. Band (Probleme moderner 
Hermeneutik) angekündigt ist, sind ein 
deutsches  Unternehmen und wurden  für 



Buchbesprechungen 316 

diesen Zweck zusammengestellt. Die The- 
matik des vorliegenden 2. Bandes (•Die 
Frage nach Gott", •Kirche in Bewegung", 
darunter vor allem die Frage nach dem Ort 
des Laien und des Priesters in der Kirche, 
und: •Von .Kirche und Welt' zu ,Welt und 
Kirche'") greift theologische Grundprobleme 
jener Epoche auf, die vor allem nach dem 
Zweiten Weltkrieg einsetzte und auf dem 
II. Vatikanischen Konzil ihren offiziellen 
Niederschlag fanden. Die einzelnen Kapitel 
(ursprünglich Vorträge oder Beiträge für 
Zeitschriften und Sammelwerke) entstanden 
zwischen 1951-1968. Es läßt sich darum 
innerhalb der Beiträge eine gewisse Ent- 
wicklung (zu einer kritischeren Haltung hin) 
feststellen. Je nach ihrem Anlaß sind sie in 
ihrem literarischen Genre sehr verschieden, 
von theologisch lehrhafter Methode über 
den Einzelkommentar zu Konzilsdokumen- 
ten bis zum breit entfaltenden Vortragsstil. 
Sie zeigen, daß der Vf. schon frühzeitig ein 
waches Gespür für die geistigen, humanen 
und religiösen Wandlungsprozesse in der 
modernen Welt und ihre Wirkung auf Re- 
ligion, Christentum und Kirche bekundet 
hat. Er versteht es, die oft komplexen Pro- 
bleme klar, durchsichtig und gemeinver- 
ständlich darzustellen. Vieles ist inzwischen 
Gemeingut der an der Erneuerung der Kir- 
che Interessierten geworden, einiges gehört 
auch schon der Vergangenheit an, bleibt 
aber immer noch lesenswert. Am aktuellsten 
ist auch heute noch der 1968 in der •Tijd- 
schrift voor Theologie" erschienene Artikel 
•Theologische Überlegungen zur heutigen 
Priesterkrise". Die didaktische und aus- 
gleichende Art des Autors rechtfertigt die 
Herausgabe der verschiedenen und ver- 
schiedenartigen Beiträge. Sie informieren 
vor allem den, der sich über die Haupt- 
probleme der gegenwärtigen Erneuerung 
der Kirche orientieren will.        F. Wulf SJ 

Consälez Ruiz, Jose Maria: Anmerkun- 
gen zu einer Theologie der Welt 
(Pfeiffer-Werkbuch Nr. 86 GL). Mün- 
chen, J. Pfeiffer 1970. 212 Seiten, kart. 
DM11,80. 
Was seit einigen Jahren unter dem Stich- 
wort •Theologie der Welt" verhandelt 
wird, ist für den Nichtfachmann termino- 
logisch oft alles andere als leicht verdau- 
lich und bleibt ihm aus diesem Grund unzu- 

gänglich. Das vorliegende Buch darf sich 
dagegen mit Recht an jeden aufgeschlos- 
senen Christen wenden: Hier werden in 
leicht verständlicher und auch fesselnder 
Weise die gleichen Fragen behandelt, die 
in der •Theologie der Welt" im Zentrum 
stehen, die Frage nach dem Verhältnis von 
Glaube und weltlichem und historischem 
Engagement, nach der Bedeutung der Kir- 
che für die geschichtliche Vollendung des 
Kosmos und auch die Probleme, welche die 
marxistische Religionskritik aufwirft. Die 
Kirche wird dabei als •Sakrament der Ge- 
schichte" (140) verstanden, der Geschichte, 
deren Vollendung sowohl ganz vom Tun 
Gottes abhängt, aber zugleich •Endpunkt 
eines konsequenten historischen Reifungs- 
prozesses" (134) ist. Die Gnade ersetzt nicht 
das menschliche Bemühen, sondern fordert 
es heraus, heilt es von Grund auf und führt 
es empor. Die Bindung an Gott hemmt kei- 
neswegs den prometheischen Impuls des 
Menschheitsabenteuers (80 f.), ja hier ist so- 
gar der Punkt gegeben, an dem der gemein- 
same Kampf von Christen und Marxisten 
gegen die religiöse Entfremdung einsetzen 
muß (189). Zu loben ist vor allem das Be- 
mühen des Vf., eine reichhaltige biblische 
Begründung der •Theologie der Welt" zu 
bieten. Im großen und ganzen - was die 
aufgezeigten Tendenzen der biblischen Aus- 
sagen betrifft - wird man ihm hier auch 
zustimmen können. Ohne Zweifel wird der 
Exeget kritisch fragen müssen, ob die bi- 
blische Begründung nicht oft zu geradlinig 
gesucht und gefunden wird (paradigmatisch 
die Interpretation der Paulustexte S. 105 
bis 116 im Sinne einer Kontinuität von 
gegenwärtigem Tun des Menschen und der 
Endvollendung). Diese kritischen Fragen 
sind von der Wichtigkeit des Anliegens 
her gefordert. Damit stellt sich das Pro- 
blem biblischer Ansätze der prometheischen 
Züge des neuzeitlichen Geschichtsbewußt- 
seins, die den Menschen als Subjekt der Ge- 
schichte zeichnen, verschärft und wohl auch 
ein wenig komplizierter: nämlich als Fra- 
ge nach der Wirkungsgeschichte der bibli- 
schen Denkform vor allem innerhalb der 
Geistesgeschichte der Neuzeit. Es wäre si- 
cherlich kleinlich, an diesem Anspruch das 
ganze Buch messen zu wollen, bietet es doch 
auf jeden Fall eine solide Einführung in 
die Probleme der •Theologie der Welt". 

K.-H. Crumbach SJ 



Buchbesprechungen 

Geschichte der Spiritualität 

de Lubac, Henri: Corpus Mysticum. 
Kirche und Eucharistie im Mittelalter. 
Übertragen   von  H. U. v. Balthasar. 
Einsiedeln,    Johannes-Verlag    1969. 
369 S., Ln., DM 38,-. 
Nach nunmehr  fast  drei  Jahrzehnten (1. 
Auflage 1944, 2. Auflage 1949) ist es mög- 
lich, die Bedeutung dieses Werkes einiger- 
maßen zu ermessen. Es ist - das sei vorweg 
gesagt - kein leichtes Buch. Es verlangt die 
Bereitschaft, den dornigen Weg minuziöser 
Einzelforschung mitzugehen. •Das Heil der 
Geschichte liegt im Detail" - dieses Zitat 
Hubert Jedins wird bestätigt,  de Lubac 
macht das Detail lebendig, und darin liegt 
die große Kunst auch seiner anderen hi- 
storischen Untersuchungen. Der Übergang 
des Wortes •corpus mysticum" von der ur- 
sprünglichen eucharistischen Bedeutung zur 
späteren kirchlichen legt ein tieferes Nach- 
denken über die Beziehung von Kirche und 
Eucharistie nahe. Das Wort •corpus my- 
sticum" leitet sich ursprünglich von •my- 
sterium" ab und bezeichnete die Euchari- 
stie: durch sie wird und von ihr her baut 
sich die Kirche auf, und zusammen bilden 
sie den •totus Christus". Augustinus und 
die lat. Schriftsteller des 7. bis 9. Jhdt. blei- 
ben nicht bei der Gegenwart Christi im Sa- 
krament stehen, um daraus einen in sich 
geschlossenen, unbezogenen Begriff zu bil- 
den. Das ist keine Schwächung des eucha- 
ristischen Realismus, sondern vielmehr ein 
umfassender Realismus, in dem der Realis- 
mus der Eucharistie und der der Kirche sich 
gegenseitig stützen. In der Eucharistie han- 
delt es sich um •reale, weil realisierende 
Gegenwart" (311). Besonders im 9. Jhdt. 
wird   •corpus   mysticum"   ein   technischer 
Ausdrude,   um   den   eucharistischen   Leib 
vom historischen Leib Christi und von der 
Kirche zu unterscheiden. In einer stufen- 
weisen Entwicklung erhält das Wort je- 
doch in einem  •seltsamen Versteckspiel" 
(96) nach der Mitte des 13. Jhdt. den heute 
geläufigen Sinn: Er bezeichnet nunmehr die 
Kirche, und zwar gerade in ihrem Gegen- 
satz zum eucharistischen Leib. 

Der Vorwurf, den man gegen de Lubac 
nach Erscheinen der 2. Auflage 1949 erhob, 
die reale Gegenwart Christi in der Eucha- 
ristie werde in Frage gestellt, ist nur ver- 

317 

ständlich aus einer Atmosphäre dauernder 
Anfeindung heraus, die seit der Studie 
•Surnaturel" 1946 und deren 2. Auflage 
1949 ständig wuchs. Diese Anfeindungen 
haben ihn nicht verbittert, sondern zu einem 
erschütternden Zeugen der Treue zur Kir- 
che werden lassen. Sachlich wird der Realis- 
mus des Mysteriums durch seine Studie ge- 
rade herausgestellt. Doch es wird auch deut- 
lich, daß eine wachsende Konzentration auf 
apologetische Fragen in Gefahr war, die 
Eucharistielehre selbst wie auch den Kir- 
chenbegriff verarmen zu lassen. Die Fragen 
mußten gestellt werden, aber sie haben die 
ganze Denkanstrengung beansprucht - und 
der Kirchenbegriff wurde oft genug losge- 
löst von der Eucharistie bedacht. Die Groß- 
zahl der alten Formeln und das subtile 
Spiel der Wortgeschichte vermögen ein Ge- 
spür zu wecken für eine konkrete und kom- 
plexe Wirklichkeit, deren Realität von den 
Begriffen nur annähernd erreicht wird und 
immer wieder neu gesucht werden muß. 

Hinter der Neuherausgabe des Buches 
steht eine große Sorge des Vf.: Er sieht die 
Gefahr eines einseitigen Horizontalismus 
im Verständnis der Eucharistiefeier. Er 
weist hin auf seine Warnung von einst, als 
er die Notwendigkeit sah, . . . •die ur- 
sprüngliche Kraft des Christlichen gleich- 
sam neu zu erfinden - denn wir sterben 
daran, sie verloren zu haben" (320). Dem- 
nach wäre es dringend geboten, •daß das, 
was heute von der .Christenheit' übrig- 
bleibt, um seiner Verjüngung willen zu- 
rücktauchte in die sakramentalen Ursprünge 
des ,mystischen Leibes'. Denn hier liegen 
die geheimnisvollen Quellgründe der Kir- 
che. Täglich bringen sich Kirche und Eucha- 
ristie gegenseitig hervor, die Idee der Kir- 
che und die der Eucharistie können des- 
halb nicht umhin, sich auch gegenseitig zu 
fördern und zu vertiefen" (319 f.). 

K.-H. Crumbach SJ 

Hadot, Ilsetraut: Seneca und die grie- 
chisch-römische Tradition der Seelen- 
leitung (Quellen und Studien zur Ge- 
schichte der Philosophie. Bd. XIII). 
Berlin, Walter de Gruyter u. Co. 1969. 
X, 232 S., Ln. DM 38,-. 
Die frömmigkeitsgeschichtlichen Forschun- 



Buchbesprechungen 318 

gen der letzten Jahre haben - wie Bouyers 
Geschichte der patristischen Spiritualität 
zeigt - gegenüber der Untersuchung des 
neuplatonischen (gnostischen, allegorischen, 
mystischen) Einflusses die Rolle der Stoa 
(Ethik, Sachlichkeit, Tugend) vernachlässigt. 
Hadots kenntnisreiche, tiefschürfende und 
überdies gut lesbare Studie könnte weiter- 
helfen. •Senecas geistesgeschichtliche Be- 
deutung besteht darin, daß er mehr als 
irgend ein anderer antiker Autor das reiche 
Erbe der griechisch-römischen Tradition der 
Seelenleitung an das abendländische Den- 
ken weitergeleitet hat" (190). 

Das Wort •Seelenleitung" täuscht: Ge- 
meint ist mehr als moderne Verengungen 
insinuieren. Der erste Teil über die •Histo- 
rischen und philosophischen Grundlagen" 
läßt den ganzen Seneca zur Sprache kom- 
men und zeigt, daß er nur auf dem Hinter- 
grund einer bis in die Anfänge der griechi- 
schen Pädagogik zurückreichenden Geschich- 
te verstanden werden kann. Der zweite 
Hauptteil analysiert die Auffassung Sene- 
cas: Die Ziele seiner •Seelenleitung" - eine 
Art auf den •vollkommenen" Menschen aus- 
gerichtete Anthropologie - und die •Aus- 
sichten" der Seelenleitung- eine Art Aszetik 
und Pastoral. Die reichen Anmerkungen, 
mit Zitaten und geschichtlichen Vergleichen 
sind für den Nichtfachmann antiker Gei- 
stesgeschichte eine Fundgrube, die durch 
Stellen- und Stichwort-Indices überdies gut 
zugänglich ist. 

Der wichtigste Unterschied zur christ- 
lichen (und auch modernen) •Seelenfüh- 
rung" zeigt sich in der Rolle der Philoso- 
phie. Daß die wahre Erkenntnis der eigent- 
liche Weg zur •beata vita", zum glückseligen 
Leben sei, ist fast selbstverständliche Ein- 
sicht der antiken Lebenskunst. Wahre Ein- 
sicht, •ratio perfecta", bedeutet aber für die 
Stoa: Einsicht in die Unerheblichkeit aller 
Übel; sie erschüttern und beeindrucken nur 
den Nicht-Weisen. Es ist vielleicht der 
einzige persönliche Beitrag Senecas zum 
stoischen Lehrgebäude, daß er hier huma- 
nere Züge einträgt (182 f.). Diese Einsicht 
den Menschen beizubringen, ist Aufgabe 
von Philosophie und •Seelenleitung". Da- 
hinter steht eine Auffassung vom Menschen, 
die ihn zwar als Individuum erkennt (die 
stoische Lehre von der Gleichheit der Men- 
schen), aber nicht in seiner Individualität 
würdigt: Die allgemeinen Normen - die 

•Logos-Natur" des Menschen - sind ihm 
absolut übergeordnet.DieSchlußbetrachtung 
über die rhetorische und damit anti-esote- 
rische Nuancierung der stoischen Seelenlei- 
tung durch Seneca (wie überhaupt zur Zeit 
des Hellenismus) kann übergangen werden. 
Hadot hat auf jeden Fall gezeigt, daß die 
Parallelsetzung von stoischer Seelenführung 
und christlichen Exerzitien (vgl. P. Rabbow, 
Seelenführung. Methodik der Exerzitien in 
der Antike; GuL, 28 [1955] 147 f.; bei Ha- 
dot schon S. 1, Anm. 3) das Wesentliche 
übersieht; um so deutlicher aber zeigen sich 
die bedenklichen stoischen Einflüsse im Chri- 
stentum; vgl. Stichworte wie Examen Con- 
scientiae (66 ff.), Indifferenz, Exercitia, und 
viele andere. Selbst die •vita mixta" (138 f.) 
und der Unterschied von •Pflicht" und 
•Vollkommenheit" (Gebot und Rat?) sind 
schon vorgezeichnet (74 ff.). Christliche Le- 
bensführung kann von der Weisheit und 
von den gefährlichen Tendenzen der Sto- 
ischen Seelenleitung lernen. 

/. Sudbrack SJ 

Rusterholz, Peter: Theatrum vitae Hu- 
manae. Funktion und Bedeutungswan- 
del eines poetischen Bildes. Studien zu 
den Dichtungen von Andreas Gryphius, 
Christian Hofmann von Hofmanns- 
waldau und Daniel Casper von Lohen- 
stein (Philologische Studien und Quel- 
len, H. 51). Berlin, Erich Schmidt Ver- 
lag 1970. 169 S., kart. DM 24,-. 

Das Thema der germanistischen Untersu- 
chung ist •Der spielende Mensch" (H. Rah- 
ner), oder wie Jakob Bälde, der jesuitische 
Zeitgenosse der drei hier behandelten evan- 
gelischen Barockdichter, schrieb: •Eheu, lu- 
dimus et ludimur!", •Wehe, wir sind Spie- 
ler und Spielzeug!" Die Einschränkung auf 
nur die drei, fast zur gleichen Zeit (17. Jh.) 
und im gleichen Gebiet (Schlesien) lebenden 
Männer dient der Konzentration und der 
Vertiefung. Von der reich belegten und 
immer wieder in Vergangenheit und Zu- 
kunft ausgreifenden Studie sei hier nur die 
Grundtendenz skizziert. Im letzten geht es 
- mitten in der vermeintlichen barocken 
Lebensfreude - um Weltverachtung, um 
Pessimismus und Resignation. Bei Andreas 
Gryphius zeigt sie sich in einem stoischen 
Rückzug aus der Zeit in die eigene geistige 



Buchbesprechungen 319 

Freiheit: •draußen" ist alles Theater und 
Marionette, •drinnen" kann sidi der Geist 
nach Gottes Ewigkeit ausstrecken. Diese 
Kluft wird auch nicht mehr durch das Er- 
lebnis der Anwesenheit Gottes überbrückt, 
in dem Luther noch den tragischen Zwie- 
spalt überwand. Bei Hofmann von Hof- 
mannswaldau kommt im Laufe der Ent- 
wicklung das heitere, platonische Element 
zum Tragen: in dem passiven Rollenspiel, 
das der Mensch in der göttlichen Vor- 
sehung übernimmt, schafft er sich das Spiel 
der Liebe, seinen eigenen Theaterraum. Das 

weltliche Spielen gewinnt an Selbständig- 
keit. Bei Casper von Lohenstein kommt die 
Entwicklung zum Abschluß: Der Ewigkeits- 
bezug verblaßt; das irdische Spielen bleibt 
allein übrig; und es ist völlig pessimistisch; 
es ist ein Spiel zum Tode, zur Vergeblich- 
keit hin. Für einen Menschen des 20. Jhs. ist 
es erschreckend und vielleicht auch tröstlich 
zu erkennen, daß seine Problematik eine 
alte Menschheitsproblematik ist. Für die 
Geschichte der Spiritualität wird ein wich- 
tiger Baustein zum Verständnis der moder- 
nen Religiosität geliefert.      /. Sudbrack SJ 

Der Christ in der Welt 

Furger, Franz: Der Beruf. Selbstver- 
wirklichung in Welt und Gesellschaft. 
Freiburg, Schweiz, Universitätsverlag 
1969. 159 S., Ln., SFr 12,50. 
Dieser erste Band einer Schriftenreihe •Be- 
rufsethische Fragen" entwickelt eine all- 
gemeine Berufsethik. Die folgenden Bände 
sind der besonderen Ethik einzelner Berufe 
(Arzt, Richter, Erzieher usw.) gewidmet. 
Wir raten dem Leser, die Einleitung über 
Rahmen und Aufbau der Studie sowie das 
l.Kp. über •das christliche Menschenbild 
als Ausgangspunkt einer Berufsethik" zu- 
nächst einmal zu überschlagen - sie sind 
sehr abstrakt und könnten dazu verleiten, 
das Buch vorzeitig wieder zuzuschlagen - 
und gleich zum 2. Kp. über die Berufswahl 
überzugehen. Darin werden sehr konkrete 
und bedenkenswerte Dinge gesagt, die so- 
wohl dem, der vor einer Berufsentscheidung 
steht, als auch dem Ratenden von großem 
Nutzen sein können. Die für die Berufsfin- 
dung angeführten Kriterien sind betont 
nüchtern, öffnen aber gleichzeitig immer 
wieder den Blick für die jeweils anstehen- 
den ethischen Probleme. Auch das 3. Kp. 
über den Berufsvollzug, das den Beruf im 
Spannungsfeld von Individuum und Ge- 
sellschaft sieht, enthält eine Fülle von guten 
Anregungen. Es weist insbesondere auf die 
Schwierigkeiten hin, denen der Beruf als 
wesentliches Moment der Selbstverwirk- 
lichung in unserer Zeit ausgesetzt ist. Ob 
dabei allerdings die ganze Schwere der 
Krise des Berufes in der wirtschaftlichen 
und gesellschaftlichen Ordnung einer im- 

mer stärker technisierten und verwalteten 
Welt ansichtig wird, kann man vielleicht 
bezweifeln. Man hätte auch gern noch mehr 
über den Ort gehört, den der (Erwerbs-) 
Beruf innerhalb der vielen Lebensräume 
einnimmt, in denen der heutige Mensch 
seine Selbstverwirklichung vollzieht. - Im 
ganzen ein sehr sachkundiges Buch, das 
über den praktischen Nutzen hinaus einen 
tiefen Einblick in die Bedeutung des Beru- 
fes für die menschliche Entfaltung und Rei- 
fung gewährt. F.Wulf SJ 

Splett, Jörg und Ingrid: Meditation 
der Gemeinsamkeit. Aspekte einer ehe- 
lichen Anthropologie. München u. Frei- 
burg i. Br., Erich Wewel Verlag 1970. 
140 S., kart. DM 12,50. 
Was in diesem Buch vorgelegt wird, ist ein 
reflektierender, meditativ vertiefender Voll- 
zug der Wirklichkeit Ehe, die hier vor 
allem als Liebe der beiden Ehegatten zu- 
einander, als Gemeinsamkeit in der Liebe 
gesehen wird. Da die Autoren •Medita- 
tion" im strengen Sinn verstehen (als Vor- 
sich-kommen-Lassen einer gelebten Wirk- 
lichkeit, als Wahrnehmen, Schauen, Beden- 
ken), konnte es ihnen nicht darum gehen, 
alles über die Ehe zu sagen und damit in 
die Gefahr des Zer-redens zu kommen. Sie 
weisen mit Recht darauf hin, daß die tief- 
sten Geheimnisse der Liebe im Schweigen 
wahrgenommen und erfahren werden. Das 
Grundwort der ganzen Meditation heißt 
darum •Gestalt", Gestalt, die ansichtig ge- 
macht und geschaut wird. Im ersten Schritt 



Buchbesprechungen 320 

wird versucht, die •Grundgestalt" der Ehe 
als •Selbst-Einigkeit", •Gestalt-Kreis" und 
•Drei-Gefüge" aufscheinen zu lassen, im 
zweiten Schritt, einige •Lebensgestalten" in 
der gelebten Ehe (Ernst des Unterschieds, 
Des anderen Last, Gemeinsamer Dienst, 
Das stille Fest, Reden und Schweigen) zu 
erhellen und endlich im •Hoffen auf die 
Endgestalt" (Schmerz, Schuld, Tod) die 
Meditation zur letzten Vollendung zu brin- 
gen. Das tiefe, sehr wahrhaftige, nicht sel- 
ten allerdings (vor allem im 1. Kp.) in phi- 
losophisch-abstrakten Gedankengängen ver- 
lauf ende •Zwiegespräch" stellt an den Le- 
ser hohe Anforderungen. Die christlichen 
Aspekte der Liebe stehen zwar nicht im 
Vordergrund der Betrachtung, bleiben aber 
immer im Blick und werden an entschei- 
denden, letzte Tiefen berührenden Punk- 
ten auch ausdrücklich gemacht. Einen Ge- 
sichtspunkt hätte man noch gern behandelt 
gesehen: die Gemeinsamkeit der Liebe im 
gemeinsamen Werk (der Abschnitt über 
den gemeinsamen Dienst trifft nicht das, 
was hier gemeint ist). Ist nicht die Liebe 
oft dort am lautersten, wo sich die Lieben- 
den nicht unmittelbar •anschauen", sondern 
sich in einem konkreten Dritten verbunden 
wissen und wiederfinden? Wir meinen hier 
nicht das Kind, von dem die Autoren ab- 
sichtlich nicht ausführlicher sprechen wol- 
len, sondern die gemeinsame Welt, zu der 
alles gehört, was die Ehegatten miteinan- 
der verbindet: Heim, Beruf, Freunde, Hilfe- 
leistung nach draußen und Dienst in der 
Kirche. Es scheint mir zu wenig ausdrücklich 
zu werden, so daß bei aller Tiefenschau 
optisch die Gefahr einer exklusiven Zwei- 
samkeit nicht ganz gebannt zu sein scheint. 

F. Wulf SJ 

Das Leben meditieren. Ein Lesebuch. 
Hrsg. von Otto Betz. München, Pfeiffer 
1970. 208 S., kart. DM 9,80. 
Ähnlich   der   vom   Vf.   herausgegebenen 
Sammlung von Texten für ein Jahr: •Die 

Welt meditieren" werden hier Texte zu- 
sammengestellt, die dazu anregen sollen, 
über sein eigenes Leben nachzudenken, einen 
tieferen Zugang zu den vielfältigen Dingen 
zu finden, die im Leben begegnen, ihren 
Tief engrund zu entdecken, durch die Erfah- 
rungen, Begegnungen und Ereignisse des 
Alltags zu lernen, und nicht zuletzt: den 
eigenen •Schatten" anzunehmen und zu 
integrieren. Die Texte sind nach - man 
könnte sagen - entwicklungspsychologischen 
Gesichtspunkten zusammengestellt und ge- 
ordnet. Die Themen der Abschnitte lauten: 
Anfänge, Heute, Schritte, Reisen, Lernvor- 
gänge, Einfühlung, Lieben, Kehrseiten, Ent- 
scheidungen, Der Andere, Beten, Abschied. 
Das soll wohl besagen: Der Weg mensch- 
licher Entfaltung und Reifung führt vom 
Tasten des Anfangs zu Stellungnahme und 
Entscheidung, von der kleinen Welt in die 
Weite, vom Ich zum Du, von außen nach 
innen.-EineTextauswahl hat immer etwas 
Subjektives an sich. Nicht jeder wird darum 
finden, was er sucht und braucht. Manche 
Abschnitte vermitteln unmittelbar einen 
Zugang zum übergeordneten Thema, an- 
dere (wie z. B. •Einfühlung") tun es schwe- 
rer; wieder andere (wie •Lieben") scheinen 
mir sehr einseitig in ihrer Auswahl. Und 
trotz vieler vorzüglicher moderner Texte 
(von Christen und Nicht-Christen), denen 
man begegnet, kann bezweifelt werden, ob 
das Buch eine Meditationshilfe für den 
nachdenkenden und suchenden Menschen 
ist. Denn abgesehen von dem weitgespann- 
ten Sinn, der hier dem Wort •Meditation" 
zugrundegelegt wird, kommen viele Texte 
nur in ihrem ursprünglichen Kontext zu 
sich selbst, eröffnen nur so ihren Sinn. Wer 
also versteht sie schon so, wie sie gemeint 
sind (falls er sie nicht schon vorher kennt), 
wenn sie ihres Zusammenhangs beraubt 
sind? Das ist überhaupt ein Bedenken ge- 
gen die augenblickliche Flut von Text- 
sammlungen. Bleiben sie nicht weithin im 
Unverbindlichen? F.WulfSJ 




