
Freude an der Kirche 

Medard Kehl SJ, Tübingen 

Die Mehrzahl der 30 •zeitgenössischen Antworten" auf die Frage: •War- 
um bleibe ich in der Kirche?"1 deckt sich in etwa mit den Antworten, die 
man auch in gewöhnlichen Gesprächen über die Kirche mit weniger promi- 
nenten Zeitgenossen erhält. Charakteristisch für diese (nicht alle) Antwor- 
ten scheint mir die eigenartige Verbindung zu sein von Unzufriedenheit 
mit der Kirche, mit ihrem für viele recht desolaten Zustand, und Hoffnung 
auf diese Kirche, daß sie die Fähigkeit besitzt, wieder aus dieser Situation 
herauszufinden. Gerade wegen dieser sehr häufigen Verbindung darf man 
die Unzufriedenheit des Christen mit seiner Kirche nicht leichthin als mo- 
dische Tugend oder Untugend abtun, die heute halt in jedem öffentlichen 
und institutionalisierten Bereich vorherrsche. Erst recht läßt sich die große 
Schar der Unzufriedenen in der Kirche nicht einfach über einen Kamm 
scheren; man muß schon viele Töne und Nuancen in diesem Chor unter- 
scheiden lernen. Da gibt es z. B. (ohne jetzt auf die zur Genüge bekannten 
•objektiven" Gründe der Unzufriedenheit einzugehen) die •resignierten 
Unzufriedenen", die aus Enttäuschung, meist aus enttäuschten Erwartun- 
gen und Ansprüchen heraus verängstigt oder bitter oder ironisch, im 
Grunde hoffnungslos geworden sind. Oder die •aggressiven Unzufriede- 
nen", die aus Ressentiment, Neid oder sogar Haß recht fanatisch und hu- 
morlos um Restauration oder Revolution kämpfen. Und es gibt die große 
Zahl der wirklich •produktiven Unzufriedenen", die ihr Leiden an der 
Kirche mit einem selbstlosen Einsatz in dieser Kirche und für sie verbinden, 
die aus Liebe zur Kirche mit aller Kraft um ein anziehenderes, dem Evange- 
lium von der Menschenfreundlichkeit Gottes entsprechenderes Antlitz der 
Kirche ringen. 

Aber auch bei ihnen (erst recht bei den vorher genannten) vermißt man 
häufig das, was ich die •Freude an der Kirche" nennen möchte. Bei aller 
Hoffnung und aller Liebe zur Kirche (und aller Uberproduktivität in 
ihr ...) spürt man oft nur wenig von jenem gelassenen Wissen um die alles 
tragende und befreiende Macht der •Charis" Gottes, die jede noch so trost- 
lose, verfahrene oder ärgerliche geschichtliche Situation - gerade auch 
seines eigenen Volkes, der Kirche - umfängt und durch ihre Vergebung be- 
freit. Es mangelt oft jener auch für andere spürbar gelebten •Eucfiaristia" 

1 Warum bleibe ich in der Kirche? Hrsg. Walter Dirks und Eberhard Stammler; Manz- 
Verlag, München 1971. 



Medard Kehl 322 

der Christen, die sich von dieser Güte Gottes - wie das Kind im Evangelium 
(Lk 18, 17) - erst einmal beschenken läßt und als Antwort dann in allen 
Erfahrungen und Taten der Geschichte etwas von dem Danklied des Hoch- 
gebetes durchklingen läßt (ohne daß sie blind naiv oder zynisch wäre): 
•Himmel und Erde sind erfüllt von deiner Herrlichkeit!" Diese evan- 
gelische Eucharistia wird in ihren Dank für die alles erfüllende Herrlich- 
keit Gottes auch jene gemeinsame erfahrene und erlittene Niedrigkeit 
und Demütigung und Häßlichkeit der Kirche miteinschließen können, 
sie der reinigenden und heilenden Vergebung Gottes überantworten kön- 
nen, ohne die eigene Verantwortung daran feige oder faul abzugeben. Ich 
meine mit diesen Umschreibungen jene •Fülle der Freude", die in den Ab- 
schiedsreden Jesu gerade der Kirche (vermittelt durch die Gemeinde des 
Johannes) mehrmals und schon für diese Zeit verheißen wird (Jo 15, 11; 
16, 22; 16, 24; 17, 13). Ich glaube nicht, daß diese Verheißung ausgerechnet 
für unsere Zeit nicht gelten soll, es sei denn, wir tun von uns aus diese 
Worte und ihren Kontext samt der damit verbundenen Praxis zu den vielen 
zeitweilig suspendierten Bibelworten; wozu jedoch wenig Anlaß besteht. 

Um nicht mißverstanden zu werden: Es geht bei dieser •Freude an der 
Kirche" nicht einfach darum, mit etwas mehr Wohlwollen auch irgend- 
welche beliebigen •erfreulichen" Seiten der heutigen Kirche zu sehen (was 
ja meistens mehr oder weniger vom jeweiligen Naturell oder Erfolgs- 
quotienten abhängt, infolgedessen recht subjektiv und nur wenig am bibli- 
schen Kriterium der Freude und des •Erfreulichen" gemessen ist). Noch viel 
weniger handelt es sich um jene spießige, sich selbst genügende, •glück- 
liche" Zufriedenheit mit den bestehenden Zuständen: •dann wird das 
Glück zum Mörder der Sehnsucht, es verdeckt die Nicht-Endlichkeit der 
Freude"2. Auch meint diese Haltung keineswegs jenen naiv-dummen Opti- 
mismus (•es wird mit der Zeit schon alles gutgehen . .."), der sich heute 
gern etwas •prophetisch" gibt, auf den aber das Wort Bernanos' vom glück- 
lichen Trottel noch immer zutrifft. Nein, diese verheißene Freude schließt 
nicht Augen und Hände vor der Realität, vor keiner; sie lebt nicht in einem 
unberührten theologischen oder liturgischen Elysium; sie kann durchaus 
(und muß es oft) in Zorn und leidenschaftliche Unzufriedenheit und Kritik 
geraten; wird sie doch ständig - was mitverheißen ist - der •Traurigkeit 
des Jetzt" (Jo 16, 22) abgerungen und von der •Drangsal der Welt" be- 
drängt bleiben (vgl. Jo 16, 33; 15, 18ff). Aber sie lebt dabei •zur Fülle" 
aus dem ihr gegebenen •Trostwort": •ich habe die Welt überwunden" 

2 P. Ganne, Die Freude ist die Wahrheit, Johannes Verlag, Einsiedeln 1968, S. 35. Vgl. 
dort auf S. 36 auch das Wort Claudels aus dem •Erniedrigten Vater": •Es ist notwendig, 
daß ich kein Glücklicher sei. Es ist notwendig, daß ich kein Zufriedener sei!" 



Freude an der Kirche 323 

(16, 33), und aus der Zuversicht der erhörten Bitte: •... daß du sie vor dem 
Bösen bewahrst" (17, 15). Erfahren wird diese Freude vielleicht am ehesten 
noch in dem, was Guardini einmal vom Humor gesagt hat: •Er leidet, oft 
sehr tief, bringt es aber fertig, nicht bitter zu werden, sondern zu tun, was 
- zusammen mit den echten Tränen - eine der letzten Ausdrucksformen des 
Menschlichen darstellt, zu lächeln. Darin ist die Kraft, Unabhängigkeit, 
Weisheit, Schmerz und überwindende Duldung. Ja, darin ist Liebe, Liebe 
zum Dasein, wie es ist.. ."3. Und gerade diese Liebe zum Dasein, zur er- 
lösten Schöpfung also, findet wie jede Liebe •ihr Ziel (erst) in der heiteren 
Demut, sich lieben zu lassen"4, sich wie der verlorene Sohn im Evangelium 
von der Liebe des Vaters in die Freude des Festes heimholen zu lassen. Nur 
diese Freude, die sich als •Eucharistia" auf die •Charis" Gottes versteht, 
hat Chance, allen Einwänden der Erfahrung gegen die Freude standzu- 
halten; nicht aber ihre vorher genannten derivaten oder pervertierten For- 
men. Man braucht nicht erst die zahlreichen literarischen und allmählich 
allgemein bekannten kirchlichen Lasterkataloge zu studieren5, um auf diese 
oft brutalen Einwände der Erfahrung aufmerksam zu werden; die selbst- 
erfahrenen machen einen noch zorniger oder trauriger oder mutloser. Und 
doch: wie kann diese Freude sich bei all dem durchhalten, ohne daß man sie 
einfach für das •Jenseits" aufspart? Wie kann diese Freude jenen Erfah- 
rungen und jener sich mehr und mehr breitmachenden Griesgrämigkeit, 
Humor- und Lustlosigkeit in der Kirche standhalten? Ja, wie ist sie über- 
haupt möglich als gelebte, für andere erlebbare und sie ansteckende Hal- 
tung und nicht nur als gewußte, stets wiederholte und meist doch vergeb- 
lich gewollte und versuchte Aufgabe oder gar bloß als abstrakte, nicht 
greif- und spürbare •Grundhaltung" des Christen in seiner Kirche? 

Einen guten Hinweis dazu scheint mir der Beitrag von I. Fr. Görres in 
jenem erwähnten Sammelband •Warum bleibe ich in der Kirche?" zu ge- 
ben: •Wir haben, eine Stunde lang, die Kirche in ihrer Herrlichkeit schauen 
dürfen" (S. 58). Wie die Freude des Christen überhaupt nur als Antwort 
auf die erfahrene Herrlichkeit der Liebe Gottes möglich ist, so braucht auch 
seine Freude an der Kirche - iri irgendeiner Form - die Erfahrung der 
•Herrlichkeit" dieser Kirche (Eph 5, 27!), sie braucht die Erfahrung einer 
•Kirche ohne Flecken, Runzeln und Makeln" (ebd.), und sei diese Erfah- 

3 R. Guardini, Freiheit, Gnade, Schicksal, München 19492, S. 233 f. (zitiert nach P. Ganne 
a. a. O. S. 61 f.). 
4 J. Splett, Zeugnis der Freude, Würzburg 1967, S. 70. 
5 Etwa bei K. Rahner, Ober die Möglichkeit des Glaubens heute, Schriften zur Theologie V, 
S. 24 ff.; I. Fr. Görres, Im Winter wächst das Brot, Johannes Verlag 1970, S. 104 ff.; H. 
Halbfas, in: •Warum bleibe ich in der Kirche?" a. a. O., S. 73 ff. 



Medard Kehl 324 

rung noch so anfanghaft und gebrochen. Dabei meint •Herrlichkeit" selbst- 
verständlich nicht eine triumphale, machtbewußte und repräsentative Er- 
scheinung der Kirche. Auch nicht nur - im Sinn der romantischen Ekklesio- 
logie (was eine historische, keine Wertkategorie ist) - die beeindruckende 
Schau der Kirche als eines organischen Ganzen, als eines gewaltigen Le- 
bensbaumes, die den Blick zweifellos weitet, von einseitiger Fixierung löst, 
für das Ganze der geschichtlichen Entwicklung und der jeweils gegenwär- 
tigen Vielfalt in der Kirche öffnet und so eben für ihre •Größe" befreit: 
•Nicht das Laub eines Sommers kann den Lebenslauf eines alten Baumes 
bestimmen .. ."6. Und weiter: •Herrlichkeit der Kirche" kann auch nicht 
nur die Erfahrung einer in •Bewegung" geratenen, einer •in den Seelen 
erwachenden" Kirche bedeuten (ob es nun die Erfahrung der Jugendbewe- 
gung oder die des Konzilsbeginns ist) - eine Erfahrung, die zweifellos den 
Blick für die großen seelsorglichen Möglichkeiten der Kirche und ihre kon- 
krete Wirksamkeit unter den Menschen freigegeben und damit eine er- 
freuliche Aktivität zunächst in vielen Einzelbereichen und dann auch im 
Ganzen ausgelöst hat. Aber auch eine so erfahrene •Herrlichkeit der 
Kirche" würde allein kaum ausreichen, um die Freude an ihr gegenüber 
all den widersprechenden Erfahrungen überleben zu lassen. 

•Herrlichkeit", die eine bleibende Freude provozieren kann, wird auch 
in der Kirche nur die sein können, die ihr •Herr" als die seine gewählt hat: 
die •unscheinbare" und glanzlose •Herrlichkeit" des in die Erde fallenden 
und sterbenden Weizenkornes (Jo 12, 24), des am Kreuz •erhöhten" und 
nur so seine •Anziehungskraft" darstellenden Menschensohnes (Jo 12, 32)7. 
Es ist die Herrlichkeit der •größeren Liebe, die ihr Leben für die Freunde 
hingibt" (15, 13). Von ihr kann die Kirche des Johannes, die sie an sich er- 
fahren hat, dankend und die •Eucharistia" des Abschiedsgebetes Jesu im 
Prolog schon als ihr kirchliches Danklied vorwegnehmend bekennen: •Wir 
haben seine Herrlichkeit geschaut, voll der Gnade und Wahrheit" (1, 14). 
In paulinischer Terminologie ist es die •Macht und Weisheit Gottes", die 
sich im Gekreuzigten in der Gestalt profaner Torheit und religiösen Ärger- 
nisses darstellt (1 Kor 1, 23 f), und die die Gemeinde von Korinth in ihrer 
eigenen kümmerlichen Wirklichkeit recht drastisch erfährt (z. B. 1 Kor 1, 
26-31). 

Aber ist diese •in ihrem Gegenteil verborgene Herrlichkeit" Christi 
wirklich auch in seiner Kirche zu sehen? Läßt sich die Einheit von Kreuz 
und Herrlichkeit Christi, von göttlicher Stärke und menschlicher Schwäche 
in ihm so ohne weiteres auf die Kirche übertragen, zumal in ihrer heutigen 

6 I. Fr. Görres, Im Winter wächst das Brot, a. a. 0. S. 32. 
7 Vgl. dazu H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit, Johannes Verlag 1969, ///, 2. 2. Teil. 



Freude an der Kirche 325 

Gestalt? Es ist nun einmal nicht jedermanns Sache, gleich •Morgenluft zu 
wittern", wenn die Kirche und besonders das Amt in ihr durch Fehler und 
Schwächen •als tief Verdemütigte dastehen"8. Wie läßt sich der Eindruck 
vermeiden, durch einen der üblichen theologisch-dialektischen Taschen- 
spielertricks selbst in der gegenwärtigen Situation der Kirche etwas Gutes 
entdecken und dies - ziemlich gequält - retten zu wollen? Denn diese durch 
innere Unsicherheit, Verwirrung, Zerrissenheit, Zanksucht, Überheblich- 
keit usw. verschuldete Demütigung der heutigen Kirche (von der gerade 
auch das Amt nicht ausgenommen ist) hat ja nun herzlich wenig mit •Herr- 
lichkeit" zu tun (vgl. Jo 17: Einheit als Offenbarungskriterium der Herr- 
lichkeit!), erst recht nichts mit der selbstlosen Liebe des sich für die Freunde 
dahingehenden und so sich verdemütigenden, erniedrigenden Herrn. 

Und doch gibt es eine Möglichkeit, daß die Kirche auf ihre Weise zu jeder 
Zeit und deswegen auch heute an dieser Herrlichkeit ihres Herrn teilhat 
(eine Möglichkeit, die übrigens Paulus seiner Gemeinde in Korinth, die 
sich wohl in etwas ähnlichem Zustand befand wie wir heute, zuerst verkün- 
det hat, vgl. 1 Kor 1, 29 f; 3,18; 4, 7-17 u. ä.): wenn nämlich die Kirche in 
all ihren Gliedern bereit ist, ihre selbstverschuldete Erniedrigung und 
Häßlichkeit einzugestehen, damit auch ihre absolute Unfähigkeit zuzuge- 
ben, von sich aus und aus eigener Kraft die •fruchtbringende" Tat des Wei- 
zenkornes für die Menschen in der Geschichte weiterzutun. Dieses ehrliche 
Bekenntnis ihrer Ohnmacht und Schuld allein läßt die Kirche zum Ort wer- 
den, wo Gottes verzeihende Liebe in der Welt offenbar wird, wo sich seine 
Stärke in der menschlichen Schwäche, seine Herrlichkeit im gekreuzigten 
Menschen darstellen kann. Indem die Kirche (wir!) sich in ihrem ganzen 
Gebaren und nicht nur verbal so völlig auf Gott angewiesen bekennt, er- 
kennt sie zugleich den letzten Platz in der Welt als den ihr zugehörigen, 
weil von ihrem Herrn zugewiesenen Platz an. Darin liegt m. E. auch vor 
allem ihre •kritische Funktion" gegenüber einer Gesellschaft, in der viel 
Bemühen um Wahrheit, Frieden, Gerechtigkeit z. T. immer wieder schei- 
tert an dem Kampf aller um die •besten Plätze" (nicht ausgenommen un- 
sere •kritischen" kirchlichen Amtsträger und Theologen). Erst wenn die 
Kirche sich in all ihren Gliedern ganz ehrlich an die Seite dessen stellt, der 
für sich nur den letzten Platz beanspruchte, hat sie wirklich auch teil an des- 
sen Herrlichkeit. 

Nun meine ich: Weil es diese •Torheit" und Demut, sich den letzten 
Platz Christi zuweisen zu lassen, und weil es das Eingeständnis eigener Ohn- 
macht und Schuld in der Kirche heute gibt; weil z. B. die Kirche auch heute 

8 H. U. v. Balthasar, in: •Warum bleibe ich in der Kirche?" a. a. 0. S. 20. 



Medard Kehl 326 

vielerorts der Versuchung zum ehrgeizigen Integralismus oder zur selbst- 
gerechten Kontestation widersteht; weil sie z. B. die unauffällige, oft recht 
mühselige Tat der Nächstenliebe im allgemeinen doch noch höher schätzt 
als die gescheitesten oder publikumswirksamsten Gedanken ihrer Theolo- 
gen; weil sie z. B. - gerade in ihren amtlichen Vertretern - immer mehr den 
Mut findet, Fehler und Irrtümer zuzugeben (ob ihre innerkirchlichen Kriti- 
ker da auch folgen werden?); weil sie z. B. immer noch an dem alten bibli- 
schen und urkirchlichen Mißtrauen gegenüber jeder Art von Gnosis fest- 
hält (ob sie sich auf skurrile Privatoffenbarungen oder auf das vermeintlich 
richtigere Bewußtsein stützt); weil sie z. B. ab und zu (wenn auch manchmal 
unter Seufzen) auf liebgewordene Privilegien und Ansprüche freiwillig 
verzichtet; weil sie z. B. immer häufiger ihre vom Herrn aufgetragene Soli- 
darität mit den •Kleinen" des Evangeliums erkennt und in die - oft reich- 
lich unbequeme - Tat umsetzt, mit den Armen und Trauernden, mit den 
Sanftmütigen und Unrecht Leidenden, mit den Barmherzigen und Frie- 
densstiftern, mit denen, die reinen Herzens sind und mit denen, die ver- 
folgt werden; weil sie z. B. mancherorts immer noch die Dinge beim Na- 
men nennt, ohne auf die eigene Sicherheit, das eigene Wohl und Wehe zu 
achten; weil z. B. immer noch viele in ihr den •unvernünftigen" Mut be- 
sitzen, eine nur •partielle Identifizierung" mit der Kirche oder ein •Christ- 
sein auf Zeit" (mit allen möglichen Variationen in den verschiedenen Be- 
rufungen des Christen) für sich abzulehnen; weil z. B. immer noch recht 
viele in ihr (und nicht die Unbrauchbarsten) so •töricht" sind, der •unnüt- 
zen" Anbetung und Kontemplation ein ganzes Leben zu widmen; weil es 
das alles und noch manch ähnliches Phänomen dieser Art heute gibt - wenn 
auch vielleicht vereinzelt, nicht so auffällig und lautstark wie bestimmte 
Publikationen, Trends und Skandale -, deswegen läßt sich auch heute ein 
wenig von der •Herrlichkeit" der Kirche erblicken, besser gesagt: von ihrer 
Teilnahme an der •Herrlichkeit" ihres gekreuzigten Herrn. Und deswegen 
kann es auch heute berechtigterweise •Freude an der Kirche" geben; Freude 
- nicht nur am Evangelium, nicht nur am Christsein allgemein, sondern 
Freude an dieser verdemütigten und sich selbst unter das Wort Christi de- 
mütigenden Kirche. Allerdings nicht gerade eine •jubelnde" Freude, die 
die Menge der entgegengesetzten Phänomene einfach übertönen oder ver- 
gessen möchte. Nein, es wird wohl eher eine leise und dennoch starke, weil 
tief verwurzelte Freude sein, die jede gegensätzliche Erfahrung bestehen 
kann und die deswegen auch anderen etwas von ihrem Vertrauen und ihrer 
Zuversicht spürbar mitzuteilen vermag. Nur die Freude, die von solchen 
kirchlichen Erfahrungen evoziert wird, hat wohl Aussicht, mehr als das 
Hochgefühl eines Augenblicks zu sein; denn nur sie ist - gleich wie die ihr 
zugrunde liegende Erfahrung der •Herrlichkeit" - wirklich Teilnahme an 



Freude an der Kirche 327 

der Fülle Seiner Freude (Jo 17, 13), an der Freude dessen, der in der Liebe 
seines Vaters bleibt und sein Gebot hält, indem er seine Freunde bis •zum 
äußersten" liebte (15, 11). 

Johannes hat diesen Zusammenhang von Herrlichkeit, Liebe und Freude 
in dem Kontext der vier Stellen entfaltet, an denen er in seinen Abschieds- 
reden Jesus die Verheißung der Freude aussprechen läßt. Sie wird zunächst 
einmal - im Anschluß an das Weinstockgleichnis - nur denen zugesprochen, 
die sich auch von dem •neuen Gebot" Jesu angesprochen fühlen (15, 11), die 
also in Seiner Liebe bleiben, weil •sie einander lieben, wie ich euch geliebt 
habe". Ohne diese vielbeschworene, aber immer noch zu wenig realisierte 
selbstlose Liebe in der Kirche, in der man sich nach dem Beispiel Jesu nicht 
mehr als Herr und Knecht fühlen und gegenseitig so behandeln soll, son- 
dern als Freunde, ohne sie kann es keine Freude in und an der Kirche geben. 
Denn nur über den Weg dieser Liebe ist das Bleiben der Zweige am Wein- 
stock und damit das Bleiben Seiner Freude in ihnen gewährleistet. 

Dennoch bleibt auch diese Freude ständig angefochten von der •Trau- 
rigkeit", von der Erfahrung Seiner Ferne und Abwesenheit (16, 20 ff). Noch 
steht das endgültige •Wiedersehen" und damit die •Freude, die euch nie- 
mand nehmen kann" aus. Und doch, es gibt sie schon, diese Freude; nicht 
bloß •ein wenig" (nach dem Motto: •schon etwas - aber noch nicht ganz"), 
sondern bereits •zur Fülle" (das vorherige Wort wird nicht aufgehoben!): 
nämlich in der Weise, in der sich jedes Geschenk Gottes in der Zeit zwi- 
schen Auferstehung und Wiederkunft, in der Zeit der Kirche gibt: in der 
Weise der Hoffnung. Die Freude hofft in all ihren Anfechtungen, in all 
den Erfahrungen des Verrats und Abfalls vom Herrn, daß sie ihn doch 
•wiedersehen" wird (16, 22); d. h. daß er sich doch als Herr der Geschichte 
seines Volkes, als ihr nicht zu verratender Sinn und ihr nicht zu verfehlen- 
des Ziel offenbaren wird. Dann erst wird die Freude endgültig unverlier- 
bar, dann wird sie •fraglos" sein (16, 23). In dieser •Zwischenzeit" hat 
•Freude an der Kirche" immer auch die Gestalt der Hoffnung, gerade auch 
da, wo sie die der Kirche eigene •Herrlichkeit" erfährt (s. o.). •Fülle der 
Freude" in der Weise der Hoffnung (oder anders: •erfüllt vom Entbehr- 
ten", J. Splett a. a. O., S. 103) - das ist auf unserer Seite der Widerschein 
des Paradox göttlicher Offenbarung: Herrlichkeit als •gestaltlose" (Is 
53, 2) Entäußerung des Gekreuzigten. 

Die dritte Stelle (16, 24) bringt die Verheißung der Freude in Zusam- 
menhang mit dem erhörungsgewissen Gebet im Namen Jesu. Was auch 
immer damit im einzelnen exegetisch gemeint sein mag: die •vollendete" 
Freude wird vom Gebet abhängig gemacht, sie wird sich stets als geschenkte 
Freude verstehen. Und dieses Geschenk erfährt nur der an sich, der den 



Medard Kehl 328 

•Namen Jesu" zu Recht trägt und in diesem Namen handelt: der sich - 
nach Jo 15, 16 f; 16, 26 f - von Christus erwählen läßt und in seiner Ant- 
wort die einzig bleibende Frucht bringt (•daß ihr einander liebt..."), eine 
Frucht, die auch allein das •richtige" Gebet und die gewisse Erhörung aus 
sich entläßt. Wir werden also auch hier wieder auf das •Bleiben in Seiner 
Liebe" als Grund der Freude, der Teilnahme an Seiner Freude verwiesen. 
Wo immer in der Kirche dieses •Bleiben", wo das entsprechende •Frucht- 
bringen" und damit das •Beten in Seinem Namen" redlich getan wird, da 
wird die verheißene Freude, auch die an der Kirche, entstehen können. 

Daß dieses •Bleiben" Geschenk der Liebe Gottes ist, daß es mehr ein 
•Bewahrtwerden in Seinem Namen", in seiner Liebe und in der Einheit 
von Vater und Sohn ist (17, 11), auch ein •Bewahrtwerden vor dem Bö- 
sen" (17, 15), zeigt der Kontext der letzten Stelle, die mitten im Gebet Jesu 
um das Bewahrtwerden seiner Jünger die •Fülle der Freude" •noch in die- 
ser Welt" verheißt (17, 13). Diese Freude läßt sich hier vor allem wohl als 
Ausdruck der Gewißheit und des Vertrauens derer verstehen, die in jeder 
Bedrängnis durch den •Bösen", in jeder Spaltung und Uneinigkeit ihrer 
Gemeinde doch dieses •Bewahrtwerden" in Seiner Liebe, in der Einheit 
erfahren; die sich so gehalten wissen von der •bewahrenden und beschüt- 
zenden Liebe" des Herrn (17, 12). 

Vertrauen, Gebet im Namen Jesu, Hoffnung, Liebe - all diese johan- 
neischen Ausdrucksformen oder Bedingungen der Freude haben ihre Mitte 
in der einen Forderung des Herrn, die zugleich seine größte Gabe ist: •Blei- 
bet in meiner Liebe!" In der Liebe, die ihre Größe und ihre •Herrlichkeit" 
im Knechtsdienst der Fußwaschung und in der Erhöhung am Kreuz präsen- 
tierte. Wo die Kirche diese Demut nachvollzieht (•ein Beispiel habe ich 
euch gegeben"), wo wir also zunächst einmal unsere selbstgebastelten Vor- 
stellungen und Erwartungen von •Herrlichkeit der Kirche" (sei es in den 
Träumen vergangener Ekklesiologien oder zukünftiger Strukturperfektio- 
nen) drangeben und uns mehr an Seiner Vorstellung und Verwirklichung 
von •Herrlichkeit" orientieren, da wird auch das Wort von der •Fülle der 
Freude" nicht •kraftlos" bleiben (Lk 1, 37). Die Antwort der •Magd des 
Herrn" vorausgesetzt, bleibt eben kein Wort von Seiten Gottes kraftlos, ist 
bei ihm (auch heute) kein Ding unmöglich, auch nicht die Freude an der 
Kirche... 




