Freude an der Kirche

Medard Kehl S], Tiibingen

Die Mehrzahl der 30 ,zeitgendssischen Antworten® auf die F rage: , War-
um bleibe ich in der Kirche?“! deckt sich in etwa mit den Antworten, die
man auch in gewShnlichen Gesprichen iiber die Kirche mit weniger promi-
nenten Zeitgenossen erhilt. Charakteristisch fiir diese (nicht alle) Antwor-
ten scheint mir die eigenartige Verbindung zu sein von Unzufriedenheit
mit der Kirche, mit ihrem fiir viele recht desolaten Zustand, und Hoffnung
auf diese Kirche, daf sie die Fahigkeit besitzt, wieder aus dieser Situation
herauszufinden. Gerade wegen dieser sehr hiufigen Verbindung darf man
die Unzufriedenheit des Christen mit seiner Kirche nicht leichthin als mo-
dische Tugend oder Untugend abtun, die heute halt in jedem éffentlichen
und institutionalisierten Bereich vorherrsche. Erst recht 14t sich die grofe
Schar der Unzufriedenen in der Kirche nicht einfach iiber einen Kamm
scheren; man muf} schon viele Tone und Nuancen in diesem Chor unter-
scheiden lernen. Da gibt es z. B. (ohne jetzt auf die zur Geniige bekannten
»objektiven* Griinde der Unzufriedenheit einzugehen) die »resignierten
Unzufriedenen®, die aus Enttiduschung, meist aus enttiuschten Erwartun-
gen und Anspriichen heraus verdngstigt oder bitter oder ironisch, im
Grunde hoffnungslos geworden sind. Oder die ,aggressiven Unzufriede-
nen®, die aus Ressentiment, Neid oder sogar Haf} recht fanatisch und hu-
morlos um Restauration oder Revolution kimpfen. Und es gibt die grofe
Zahl der wirklich ,produktiven Unzufriedenen®, die ihr Leiden an der
Kirche mit einem selbstlosen Einsatz in dieser Kirche und fiir sie verbinden,
die aus Liebe zur Kirche mit aller Kraft um ein anziehenderes, dem Evange-
lium von der Menschenfreundlichkeit Gottes entsprechenderes Antlitz der
Kirche ringen.

Aber auch bei ihnen (erst recht bei den vorher genannten) vermifit man
haufig das, was ich die ,Freude an der Kirche“ nennen méchte. Bei aller
Hoffnung und aller Liebe zur Kirche (und aller Uberproduktivitit in
ihr .. .) spiirt man oft nur wenig von jenem gelassenen Wissen um die alles
tragende und befreiende Macht der ,Charis“ Gottes, die jede noch so trost-
lose, verfahrene oder argerliche geschichtliche Situation — gerade auch
seines eigenen Volkes, der Kirche - umfingt und durch ihre Vergebung be-
freit. Es mangelt oft jener auch fiir andere spiirbar gelebten ,, Eucharistia®

! Warum bleibe ich in der Kirche? Hrsg. Walter Dirks und Eberhard Stammler; Manz-
Verlag, Miinchen 1971,



Medard Kehl : 322

der Christen, die sich von dieser Giite Gottes — wie das Kind im Evangelium
(Lk 18, 17) — erst einmal beschenken 148}t und als Antwort dann in allen
Erfahrungen und Taten der Geschichte etwas von dem Danklied des Hoch-
gebetes durchklingen 148t (ohne daf sie blind naiv oder zynisch wire):
,Himmel und Erde sind erfiillt von deiner Herrlichkeit!“ Diese evan-
gelische Eucharistia wird in ihren Dank fiir die alles erfiillende Herrlich-
keit Gottes auch jene gemeinsame erfahrene und erlittene Niedrigkeit
und Demiitigung und Héaflichkeit der Kirche miteinschliefen konnen,
sie der reinigenden und heilenden Vergebung Gottes iberantworten kon-
nen, ohne die eigene Verantwortung daran feige oder faul abzugeben. Ich
meine mit diesen Umschreibungen jene ,Fille der Freude, die in den Ab-
schiedsreden Jesu gerade der Kirche (vermittelt durch die Gemeinde des
Johannes) mehrmals und schon fiir diese Zeit verheiflen wird (Jo 15, 11;
16,22; 16, 24; 17, 18). Ich glaube nicht, dafl diese Verheiflung ausgerechnet
fiir unsere Zeit nicht gelten soll, es sei denn, wir tun von uns aus diese
Worte und ihren Kontext samt der damit verbundenen Praxis zu den vielen
zeitweilig suspendierten Bibelworten; wozu jedoch wenig Anlaf besteht.

Um nicht mifiverstanden zu werden: Es geht bei dieser ,Freude an der
Kirche* nicht einfach darum, mit etwas mehr Wohlwollen auch irgend-
welche beliebigen ,erfreulichen® Seiten der heutigen Kirche zu sehen (was
ja meistens mehr oder weniger vom jeweiligen Naturell oder Erfolgs-
quotienten abhéngt, infolgedessen recht subjektiv und nur wenig am bibli-
schen Kriterium der Freude und des ,Erfreulichen gemessen ist). Noch viel
weniger handelt es sich um jene spiefige, sich selbst geniigende, ,gliick-
liche“ Zufriedenheit mit den bestehenden Zustinden: ,dann wird das
Gliick zum Morder der Schnsucht, es verdeckt die Nicht-Endlichkeit der
Freude“2. Auch meint diese Haltung keineswegs jenen naiv-dummen Opti-
mismus (,es wird mit der Zeit schon alles gutgehen ...*), der sich heute
gern etwas ,prophetisch® gibt, auf den aber das Wort Bernanos’ vom gliick-
lichen Trottel noch immer zutrifft. Nein, diese verheiflene Freude schliefit
nicht Augen und Hénde vor der Realitit, vor keiner; sie lebt nicht in einem
unberithrten theologischen oder liturgischen Elysium; sie kann durchaus
(und mufd es oft) in Zorn und leidenschaftliche Unzufriedenheit und Kritik
geraten; wird sie doch stindig — was mitverheiflen ist — der ,Traurigkeit
des Jetzt* (Jo 16, 22) abgerungen und von der ,Drangsal der Welt“ be-
dringt bleiben (vgl. Jo 16, 33; 15, 18ff). Aber sie lebt dabei ,zur Fiille®
aus dem ihr gegebenen ,Trostwort*: ,ich habe die Welt iiberwunden®

2 P. Ganne, Die Freude ist die Wahrheit, Johannes Verlag, Einsiedeln 1968, S. 85. Vgl.
dort anf S. 86 auch das Wort Claudels aus dem ,Erniedrigten Vater“: ,Es ist notwendig,
daf ich kein Gliicklicher sei. Es ist notwendig, daf ich kein Zufriedener sei!”



Freude an der Kirche 323

(16, 33), und aus der Zuversicht der erhorten Bitte: ... . . da} du sie vor dem
Bésen bewahrst“ (17, 15). Erfahren wird diese Freude vielleicht am ehesten
noch in dem, was Guardini einmal vom Humor gesagt hat: ,Er leidet, oft
sehr tief, bringt es aber fertig, nicht bitter zu werden, sondern zu tun, was
- zusammen mit den echten Trénen — eine der letzten Ausdrucksformen des
Menschlichen darstellt, zu ldcheln. Darin ist die Kraft, Unabhangigkeit,
Weisheit, Schmerz und iberwindende Duldung. Ja, darin ist Liebe, Liebe
zum Dasein, wie es ist .. .“%. Und gerade diese Liebe zum Dasein, zur er-
16sten Schopfung also, findet wie jede Liebe ,ihr Ziel (erst) in der heiteren
Demut, sich lieben zu lassen“4, sich wie der verlorene Sohn im Evangelium
von der Liebe des Vaters in die Freude des Festes heimholen zu lassen. Nur
diese Freude, die sich als ,Eucharistia® auf die ,Charis“ Gottes versteht,
hat Chance, allen Einwénden der Erfahrung gegen die Freude standzu-
halten; nicht aber ihre vorher genannten derivaten oder pervertierten For-
men. Man braucht nicht erst die zahlreichen literarischen und allméhlich
allgemein bekannten kirchlichen Lasterkataloge zu studieren®, um auf diese
oft brutalen Einwénde der Erfahrung aufmerksam zu werden; die selbst-
erfahrenen machen einen noch zorniger oder trauriger oder mutloser. Und
doch: wie kann diese Freude sich bei all dem durchhalten, ohne dafl man sie
einfach fiir das , Jenseits“ aufspart? Wie kann diese Freude jenen Erfah-
rungen und jener sich mehr und mehr breitmachenden Griesgrimigkeit,
Humor- und Lustlosigkeit in der Kirche standhalten? Ja, wie ist sie iiber-
haupt méglich als gelebte, fiir andere erlebbare und sie ansteckende Hal-
tung und nicht nur als gewufite, stets wiederholte und meist doch vergeb-
lich gewollte und versuchte Aufgabe oder gar blof als abstrakte, nicht
greif- und spiirbare ,Grundhaltung® des Christen in seiner Kirche?

Einen guten Hinweis dazu scheint mir der Beitrag von I. Fr. Gorres in
jenem erwihnten Sammelband , Warum bleibe ich in der Kirche?“ zu ge-
ben: , Wir haben, eine Stunde lang, die Kirche in ihrer Herrlichkeit schauen
diirfen“ (S. 58). Wie die Freude des Christen tiberhaupt nur als Antwort
auf die erfahrene Herrlichkeit der Liebe Gottes moglich ist, so braucht auch
seine Freude an der Kirche —in irgendeiner Form —die Erfahrung der
»Herrlichkeit dieser Kirche (Eph 5, 27!), sie braucht die Erfahrung einer
»Kirche ohne Flecken, Runzeln und Makeln“ (ebd.), und sei diese Erfah-

3 R. Guardini, Freiheit, Gnade, Schicksal, Miinchen 19492, S. 238 {. (zitiert nach P. Ganne,
a.a.0.8.611.).

4 J. Splett, Zeugnis der Freude, Wiirzburg 1967, S. 70.

5 Etwa bei K. Rahner, Uber die Méglichkeit des Glaubens heute, Schrifien zur Theologie V,
S.24 ff.; I. Fr. Gérres, Im Winter wdchst das Brot, Johannes Verlag 1970, S. 104 f.; H.
Halbfas, in: ,, Warum bleibe ich in der Kirche?“ a.a. 0., S. 73 ff.



Medard Kehl 324

rung noch so anfanghaft und gebrochen. Dabei meint ,Herrlichkeit® selbst-
verstdndlich nicht eine triumphale, machtbewuflte und reprisentative Er-
scheinung der Kirche. Auch nicht nur — im Sinn der romantischen Ekklesio-
logie (was eine historische, keine Wertkategorie ist) — die beeindruckende
Schau der Kirche als eines organischen Ganzen, als eines gewaltigen Le-
bensbaumes, die den Blick zweifellos weitet, von einseitiger Fixierung 16st,
fur das Ganze der geschichtlichen Entwicklung und der jeweils gegenwar-
tigen Vielfalt in der Kirche 6ffnet und so eben fiir ihre ,Grofie” befreit:
.Nicht das Laub eines Sommers kann den Lebenslauf eines alten Baumes
bestimmen . . .“¢. Und weiter: ,Herrlichkeit der Kirche® kann auch nicht
nur die Erfahrung einer in ,Bewegung” geratenen, einer ,in den Seelen
erwachenden“ Kirche bedeuten (ob es nun die Erfahrung der Jugendbewe-
gung oder die des Konzilsbeginns ist) — eine Erfahrung, die zweifellos den
Blick fiir die grofRen seelsorglichen Méglichkeiten der Kirche und ihre kon-
krete Wirksamkeit unter den Menschen freigegeben und damit eine er-
freuliche Aktivitdt zunichst in vielen Einzelbereichen und dann auch im
Ganzen ausgelost hat. Aber auch eine so erfahrene ,Herrlichkeit der
Kirche“ wiirde allein kaum ausreichen, um die Freude an ihr gegeniiber
all den widersprechenden Erfahrungen tiberleben zu lassen.

,Herrlichkeit“, die eine bleibende Freude provozieren kann, wird auch
in der Kirche nur die sein konnen, die ihr ,Herr“ als die seine gewihlt hat:
die ,unscheinbare” und glanzlose ,Herrlichkeit® des in die Erde fallenden
und sterbenden Weizenkornes (Jo 12, 24), des am Kreuz ,erhéhten® und
nur so seine ,, Anziehungskraft“ darstellenden Menschensohnes (Jo 12, 32).
Es ist die Herrlichkeit der ,grofleren Liebe, die ihr Leben fiir die Freunde
hingibt“ (15, 138). Von ihr kann die Kirche des Johannes, die sie an sich er-
fahren hat, dankend und die ,Eucharistia“ des Abschiedsgebetes Jesu im
Prolog schon als ihr kirchliches Danklied vorwegnehmend bekennen: , Wir
haben seine Herrlichkeit geschaut, voll der Gnade und Wahrheit“ (1, 14).
In paulinischer Terminologie ist es die ,Macht und Weisheit Gottes®, die
sich im Gekreuzigten in der Gestalt profaner Torheit und religiosen Arger-
nisses darstellt (1 Kor 1, 23f), und die die Gemeinde von Korinth in ihrer
eigenen kiimmerlichen Wirklichkeit recht drastisch erfahrt (z. B. 1 Kor 1,
26-31).

Aber ist diese ,in ihrem Gegenteil verborgene Herrlichkeit* Christi
wirklich auch in seiner Kirche zu sehen? Lifit sich die Einheit von Kreuz
und Herrlichkeit Christi, von géttlicher Stiarke und menschlicher Schwiche
in ihm so ohne weiteres auf die Kirche iibertragen, zumal in ihrer heutigen

6 1. Fr. Gorres, Im Winter wdéchst das Brot, a.a. 0. 8. 32.
7 Vgl. dazu H. U. v. Balthasar, Herrlidikeit, Johannes Verlag 1969, 111, 2. 2. Teil.



Freude an der Kirche 325

Gestalt? Es ist nun einmal nicht jedermanns Sache, gleich ,Morgenluft zu
wittern“, wenn die Kirche und besonders das Amt in ihr durch Fehler und
Schwichen ,als tief Verdemiitigte dastehen“s. Wie lifit sich der Eindruck
vermeiden, durch einen der iiblichen theologisch-dialektischen Taschen-
spielertricks selbst in der gegenwdrtigen Situation der Kirche etwas Gutes
entdecken und dies - ziemlich gequalt - retten zu wollen? Denn diese durch
innere Unsicherheit, Verwirrung, Zerrissenheit, Zanksucht, Uberheblich-
keit usw. verschuldete Demiitigung der heutigen Kirche (von der gerade
auch das Amt nicht ausgenommen ist) hat ja nun herzlich wenig mit ,, Herr-
lichkeit zu tun (vgl. Jo 17: Einheit als Offenbarungskriterium der Herr-
lichkeit!), erst recht nichts mit der selbstlosen Liebe des sich fiir die Freunde
dahingebenden und so sich verdemiitigenden, erniedrigenden Herrn.

Und doch gibt es eine Moglichkeit, dafl die Kirche auf ihre Weise zu jeder
Zeit und deswegen auch heute an dieser Herrlichkeit ihres Herrn teilhat
(eine Moglichkeit, die tibrigens Paulus seiner Gemeinde in Korinth, die
sich wohl in etwas dhnlichem Zustand befand wie wir heute, zuerst verkiin-
det hat, vgl. 1 Kor 1, 29f; 3, 18; 4, 7-17 u. 4.): wenn nimlich die Kirche in
all ihren Gliedern bereit ist, ihre selbstverschuldete Erniedrigung und
Haflichkeit einzugestehen, damit auch ihre absolute Unféhigkeit zuzuge-
ben, von sich aus und aus eigener Kraft die ,fruchtbringende® Tat des Wei-
zenkornes fiir die Menschen in der Geschichte weiterzutun. Dieses ehrliche
Bekenntnis ihrer Ohnmacht und Schuld allein 148t die Kirche zum Ort wer-
den, wo Gottes verzeihende Liebe in der Welt offenbar wird, wo sich seine
Stirke in der menschlichen Schwiche, seine Herrlichkeit im gekreuzigten
Menschen darstellen kann. Indem die Kirche (wir!) sich in ihrem ganzen
Gebaren und nicht nur verbal so véllig auf Gott angewiesen bekennt, er-
kennt sie zugleich den letzten Platz in der Welt als den ihr zugehérigen,
weil von ihrem Herrn zugewiesenen Platz an. Darin liegt m. E. auch vor
allem ibre ,kritische Funktion“ gegeniiber einer Gesellschaft, in der viel
Bemiihen um Wabhrheit, Frieden, Gerechtigkeit z. T. immer wieder schei-
tert an dem Kampf aller um die ,besten Plitze“ (nicht ausgenommen un-
sere ,kritischen“ kirchlichen Amtstrager und Theologen). Erst wenn die
Kirche sich in all ihren Gliedern ganz ehrlich an die Seite dessen stellt, der
fiir sich nur den letzten Platz beanspruchte, hat sie wirklich auch teil an des-
sen Herrlichkeit.

Nun meine ich: Weil es diese , Torheit und Demut, sich den letzten
Platz Christi zuweisen zu lassen, und weil es das Eingestindnis eigener Ohn-
macht und Schuld in der Kirche heute gibt; weil z. B. die Kirche auch heute

8 H. U. v. Balthasar, in: ,Warum bleibe ich in der Kirche?* a. a. O. S. 20.



Medard Kehl 326

vielerorts der Versuchung zum ehrgeizigen Integralismus oder zur selbst-
gerechten Kontestation widersteht; weil sie z. B. die unauffallige, oft recht
miihselige Tat der Nichstenliebe im allgemeinen doch noch héher schatzt
als die gescheitesten oder publikumswirksamsten Gedanken ihrer Theolo-
gen; weil sie z. B. - gerade in ihren amtlichen Vertretern — immer mehr den
Mut findet, Fehler und Irrtiimer zuzugeben (ob ihre innerkirchlichen Kriti-
ker da auch folgen werden?); weil sie z. B. immer noch an dem alten bibli-
schen und urkirchlichen Mifltrauen gegeniiber jeder Art von Gnosis fest-
halt (ob sie sich auf skurrile Privatoffenbarungen oder auf das vermeintlich
richtigere Bewuftsein stiitzt); weil sie z. B. ab und zu (wenn auch manchmal
unter Seufzen) auf liebgewordene Privilegien und Anspriiche freiwillig
verzichtet; weil sie z. B. immer haufiger ihre vom Herrn aufgetragene Soli-
daritit mit den ,Kleinen“ des Evangeliums erkennt und in die — oft reich-
lich unbequeme — Tat umsetzt, mit den Armen und Trauernden, mit den
Sanftmiitigen und Unrecht Leidenden, mit den Barmherzigen und Frie-
densstiftern, mit denen, die reinen Herzens sind und mit denen, die ver-
folgt werden; weil sie z. B. mancherorts immer noch die Dinge beim Na-
men nennt, ohne auf die eigene Sicherheit, das eigene Wohl und Wehe zu
achten; weil z. B. immer noch viele in ihr den ,unverniinftigen“ Mut be-
sitzen, eine nur ,partielle Identifizierung“ mit der Kirche oder ein ,,Christ-
sein auf Zeit“ (mit allen moglichen Variationen in den verschiedenen Be-
rufungen des Christen) fiir sich abzulehnen; weil z. B. immer noch recht
viele in ihr (und nicht die Unbrauchbarsten) so ,téricht” sind, der ,unniit-
zen“ Anbetung und Kontemplation ein ganzes Leben zu widmen; weil es
das alles und noch manch dhnliches Phianomen dieser Art heute gibt— wenn
auch vielleicht vereinzelt, nicht so aufféllig und lautstark wie bestimmte
Publikationen, Trends und Skandale —, deswegen 14}t sich auch heute ein
wenig von der ,Herrlichkeit® der Kirche erblicken, besser gesagt: von ihrer
Teilnahme an der ,Herrlichkeit“ ihres gekreuzigten Herrn. Und deswegen
kann es auch heute berechtigterweise ,Freude an der Kirche® geben; Freude
— nicht nur am Evangelium, nicht nur am Christsein allgemein, sondern
Freude an dieser verdemiitigten und sich selbst unter das Wort Christi de-
miitigenden Kirche. Allerdings nicht gerade eine ,jubelnde® Freude, die
die Menge der entgegengesetzten Phdnomene einfach iibertonen oder ver-
gessen mochte. Nein, es wird wohl eher eine leise und dennoch starke, weil
tiefverwurzelte Freude sein, die jede gegensitzliche Erfahrung bestehen
kann und die deswegen auch anderen etwas von ihrem Vertrauen und ihrer
Zuversicht spiirbar mitzuteilen vermag. Nur die Freude, die von solchen
kirchlichen Erfahrungen evoziert wird, hat wohl Aussicht, mehr als das
Hochgefiihl eines Augenblicks zu sein; denn nur sie ist — gleich wie die ihr
zugrunde liegende Erfahrung der ,Herrlichkeit* — wirklich Teilnahme an



Freude an der Kirche 327

der Fiille Seiner Freude (Jo 17, 18), an der Freude dessen, der in der Liebe
seines Vaters bleibt und sein Gebot hilt, indem er seine Freunde bis ,zum
duflersten” liebte (15, 11).

Johannes hat diesen Zusammenhang von Herrlichkeit, Liebe und Freude
in dem Kontext der vier Stellen entfaltet, an denen er in seinen Abschieds-
reden Jesus die Verheiflung der Freude aussprechen 14ft. Sie wird zunéchst
einmal — im Anschlufl an das Weinstockgleichnis — nur denen zugesprochen,
die sich auch von dem ,neuen Gebot“ Jesu angesprochen fithlen (15, 11), die
also in Seiner Liebe bleiben, weil ,sie einander lieben, wie ich euch geliebt
habe“. Ohne diese vielbeschworene, aber immer noch zu wenig realisierte
selbstlose Liebe in der Kirche, in der man sich nach dem Beispiel Jesu nicht
mehr als Herr und Knecht fiihlen und gegenseitig so behandeln soll, son-
dern als Freunde, ohne sie kann es keine Freude in und an der Kirche geben.
Denn nur iiber den Weg dieser Liebe ist das Bleiben der Zweige am Wein-
stock und damit das Bleiben Seiner Freude in ihnen gewahrleistet.

Dennoch bleibt auch diese Freude stindig angefochten von der ,Trau-
rigkeit®, von der Erfahrung Seiner Ferne und Abwesenheit (16, 20 ff). Noch
steht das endgiiltige , Wiedersehen“ und damit die ,Freude, die euch nie-
mand nehmen kann“ aus. Und doch, es gibt sie schon, diese Freude; nicht
blof ,ein wenig* (nach dem Motto: ,schon etwas — aber noch nicht ganz),
sondern bereits ,,zur Fiille“ (das vorherige Wort wird nicht aufgehoben!):
namlich in der Weise, in der sich jedes Geschenk Gottes in der Zeit zwi-
schen Auferstehung und Wiederkunft, in der Zeit der Kirche gibt: in der
Weise der Hoffnung. Die Freude hofft in all ihren Anfechtungen, in all
den Erfahrungen des Verrats und Abfalls vom Herrn, dafl sie ihn doch
»wiedersehen® wird (16, 22); d. h. dafl er sich doch als Herr der Geschichte
seines Volkes, als ihr nicht zu verratender Sinn und ihr nicht zu verfehlen-
des Ziel offenbaren wird. Dann erst wird die Freude endgiiltig unverlier-
bar, dann wird sie ,fraglos“ sein (16, 23). In dieser ,Zwischenzeit® hat
»Freude an der Kirche“ immer auch die Gestalt der Hoffnung, gerade auch
da, wo sie die der Kirche eigene ,Herrlichkeit” erfahrt (s. 0.). ,Fiille der
Freude“ in der Weise der Hoffnung (oder anders: ,erfiillt vom Entbehr-
ten“, J. Splett a. a. O, S. 108) — das ist auf unserer Seite der Widerschein
des Paradox gottlicher Offenbarung: Herrlichkeit als ,gestaltlose® (Is
53, 2) Entauflerung des Gekreuzigten.

Die dritte Stelle (16, 24) bringt die Verheilung der Freude in Zusam-
menhang mit dem erhérungsgewissen Gebet im Namen Jesu. Was auch
immer damit im einzelnen exegetisch gemeint sein mag: die ,vollendete“
Freude wird vom Gebet abhdngig gemacht, sie wird sich stets als geschenkte
Freude verstehen. Und dieses Geschenk erfahrt nur der an sich, der den



Medard Kebl 328

»INamen Jesu“ zu Recht trigt und in diesem Namen handelt: der sich —
nach Jo 15, 16f; 16, 26 f — von Christus erwihlen 148t und in seiner Ant-
wort die einzig bleibende Frucht bringt (,daf} ihr einander liebt . . .“), eine
Frucht, die auch allein das ,richtige“ Gebet und die gewisse Erhorung aus
sich entldfit. Wir werden also auch hier wieder auf das ,Bleiben in Seiner
Liebe“ als Grund der Freude, der Teilnahme an Seiner Freude verwiesen.
Wo immer in der Kirche dieses ,Bleiben®, wo das entsprechende , Frucht-
bringen“ und damit das ,Beten in Seinem Namen*® redlich getan wird, da
wird die verheiflene Freude, auch die an der Kirche, entstehen konnen.

Dafl dieses ,Bleiben“ Geschenk der Liebe Gottes ist, dafl es mehr ein
»Bewahrtwerden in Seinem Namen®, in seiner Liebe und in der Einheit
von Vater und Sohn ist (17, 11), auch ein ,Bewahrtwerden vor dem Bo-
sen” (17, 15), zeigt der Kontext der letzten Stelle, die mitten im Gebet Jesu
um das Bewahrtwerden seiner Jiinger die ,Fiille der Freude“ ,noch in die-
ser Welt“ verheifit (17, 13). Diese Freude 148t sich hier vor allem wohl als
Ausdruck der Gewiflheit und des Vertrauens derer verstehen, die in jeder
Bedrangnis durch den ,Bésen®, in jeder Spaltung und Uneinigkeit ihrer
Gemeinde doch dieses ,Bewahrtwerden“ in Seiner Liebe, in der Einheit
erfahren; die sich so gehalten wissen von der ,bewahrenden und beschiit-
zenden Liebe“ des Herrn (17, 12).

Vertrauen, Gebet im Namen Jesu, Hoffnung, Liebe ~ all diese johan-
neischen Ausdrucksformen oder Bedingungen der Freude haben ihre Mitte
in der einen Forderung des Herrn, die zugleich seine grofite Gabe ist: , Blei-
bet in meiner Liebe!“ In der Liebe, die ihre Grofe und ihre , Herrlichkeit“
im Knechtsdienst der FuRwaschung und in der Erh6hung am Kreuz prisen-
tierte. Wo die Kirche diese Demut nachvollzieht (,ein Beispiel habe ich
euch gegeben“), wo wir also zunéchst einmal unsere selbstgebastelten Vor-
stellungen und Erwartungen von ,Herrlichkeit der Kirche® (sei es in den
Trdumen vergangener Ekklesiologien oder zukiinftiger Strukturperfektio-
nen) drangeben und uns mehr an Seiner Vorstellung und Verwirklichung
von ,Herrlichkeit“ orientieren, da wird auch das Wort von der , Fiille der
Freude® nicht ,kraftlos“ bleiben (Lk 1, 37). Die Antwort der ,Magd des
Herrn“ vorausgesetzt, bleibt eben kein Wort von seiten Gottes kraftlos, ist
bei ihm (auch heute) kein Ding unmdglich, auch nicht die Freude an der
Kirche. ..





