
Die Abwesenheiten Jesu 

Hans Urs von Balthasar, Basel 

Anwesenheit und Abwesenheit Gottes in der Welt ist ein für das Denken 
und noch mehr das Fühlen und Erfahren des Menschen unlüftbares Myste- 
rium. Es hat den Anschein, als könnten wir davon nur in dialektischen, sich 
gegenseitig aufhebenden Sätzen denken und sprechen. Denn wenn der 
Gedanke •Gott" so entworfen wird, wie der Inhalt es fordert, dann ist Gott 
zugleich •Alles" (to pän estin autos: Sir 43,27), denn nichts kann außer 
Gott sein und nichts ihm hinzugezählt werden - und •erhaben über alle 
seine Werke" (para panta ta erga autou: Sir 43,28): denn keines dieser 
Werke ist Gott, ja jedes ist durch den unendlichen Abstand und Gegensatz 
von Absolut und Relativ von ihm geschieden. Je mehr Gott in allen Dingen 
sein muß, damit sie überhaupt sein können, desto mehr ist er in ihnen als 
der, der ganz anders ist als sie: je immanenter er ist, desto transzendenter 
ist er auch. Diese Dialektik ist in ihrer Weise exakt, aber sie klingt leer und 
ist der religiösen Erfahrung schwer nachvollziehbar. 

Der Sohn hat in Menschengestalt den Vater, den niemand je gesehen 
hat, •ausgelegt" (Jo 1,18), als fleischgewordenes Wort das Unsagbare in 
menschliche Kategorien gekleidet, aber doch so, daß durch alle Begreiflich- 
keiten der wesenhaft unbegreifliche Gott hindurchschimmert. Jesus hätte 
uns den Vater nicht als sein Wort offenbart, wenn er uns nur seine Imma- 
nenz, nicht auch seine Transzendenz nahegebracht hätte, und zwar, aufs 
Ganze seines Lebens gesehen, gleichzeitig, wie ja Gott gleichzeitig in und 
über uns ist, nah und fern, faßbar und entgleitend. Jesus muß uns ja leh- 
ren, •indem wir Gott sichtbar erkennen, durch ihn fortgerissen zu werden 
in die Liebe zum Unsichtbaren" (Weihnachtspräfation). Und Gott ist ja 
nicht das Gleichgewicht zwischen Immanenz und Transzendenz, sondern 
seine totale Immanenz kündet uns seine je größere Transzendenz: erst von 
ihr her, von seinem In-sich-Gott-Sein her immaniert er der Kreatur, neigt 
sich in Gnade und Treue und ewigem Bund herab zu dem Fast-Nichts, das 
wir sind. Das versichtbart sich in der Weise, wie das bleibende Bei-uns-Sein 
Jesu sich durch immer betontere Entzüge und Abwesenheiten hindurch 
verwirklicht. Fast so, als sei sein Gekommensein in die Welt nur ein Anlaß 
für sein Entschwinden: •Nun verlasse ich die Welt wieder und gehe zum 
Vater" (Jo 16,28). Aber dieses •Zum-Vater-Gehen" ist die eigentliche 
Weise seines Wiederkehrens oder seines Bleibens. •Ihr habt gehört, daß 
ich zu euch gesagt habe: Ich gehe hin und komme zu euch. Wenn ihr mich 



Hans Urs von Balthasar 330 

liebtet, so würdet ihr euch freuen, daß ich zum Vater gehe" (Jo 14,28). Und 
dies aus zwei Gründen: einmal aus dem im gleichen Satz beigefügten: 
•denn der Vater ist größer als ich": im Entschwinden Jesu zum größeren 
Gott kommt er selbst in seine eigentliche Gestalt, wie sie auf dem Berg 
der Verklärung ahnbar geworden war und bei der Auferstehung für ihn 
endgültig wird. Die Liebe der Jünger müßte sich dadurch als echt erwei- 
sen, daß sie ihm diese Gestalt mehr gönnen würden als jene vergängliche, 
sinnliche, die er ihnen zuliebe angenommen hat und in der sie ihn als den 
Anwesenden erleben. Der andere Grund ist in dem Satz ausgesprochen: 
•Ich sage euch die Wahrheit: es ist gut für euch, daß ich weggehe, denn 
wenn ich nicht weggehe, wird der Paraklet nicht zu euch kommen, wenn 
ich aber weggehe, werde ich ihn zu euch senden" (16, 7). Das heißt, daß die 
letztgemeinte Präsenz Gottes, der Geist des Vaters und des Sohnes, nur 
durch den Entzug der sinnlichen Gegenwart des Sohnes hindurch, ja nur 
durch deren Bejahung, sich verwirklichen kann. Jesus erwartet, daß in die- 
sem Verzicht gerade die Liebe zu ihm und seiner Vollendung in Gott das 
für den sinnlichen Menschen unbedingt Schmerzliche übertöne; und die 
geistige Freude kann ohne den Schmerz dieses Verzichtes gar nicht gewon- 
nen werden. Deshalb der Vorwurf: •Nun aber gehe ich zu dem, der mich 
gesandt hat, und keiner von euch fragt mich: Wohin gehst du? So voll 
Trauer ist euer Herz, weil ich euch das gesagt habe" (16,5 f.). Im Geist 
kommt er in Wahrheit wieder zu ihnen; die Verheißung seiner Rückkehr 
ergeht mehrfach ausdrücklich (Jo 14,3.21.23.28; 16,16; vgl. Mt 18,20; 
28,20). Aber es ist als reale eine nunmehr pneumatische Gegenwart - was 
gerade auch von der Eucharistie gilt -, somit eine Gegenwart, die seine 
sinnliche Abwesenheit voraussetzt. 

Nun ist es freilich nicht so, als sei der Menschgewordene einseitig im Zei- 
chen des Abschiednehmens und Entschwindens auf Erden gewesen. So et- 
was behaupten hieße fast, ein pseudo-gnostisches Scheinwesen aus ihm 
machen, das den Erdboden nicht wirklich berührt und den Realismus des 
fleischlichen Daseins nie wirklich gekannt hat. Das Leben Jesu ist voll von 
unmittelbarer, handgreiflicher Nähe, zumal mit den •Zöllnern und Sün- 
dern", mit denen er zu tafeln pflegt, mit den Kranken, deren Versehrte 
Organe er berührt, mit Speichel bestreicht, Aussätzigen, die er anfaßt, Kin- 
dern, die er umarmt. Das ganze Volk und die Jünger insbesondere werden 
in diese drastische Gegenwart so eingeübt und eingewöhnt, daß sie die 
Entfernung, den Abschied, die Abwesenheit als einen sehr ausdrücklichen 
Akt von Jesu wie von ihrer Seite erleben müssen. Sein Fortgehen, ange- 
kündigt, aber nicht verstanden, kann zunächst nur mißdeutet werden. •Wo- 
hin will er dann gehen, daß wir ihn nicht finden sollen? Will er etwa in die 
Länder gehen, wo die Juden unter den Heiden zerstreut wohnen und die 



Die A bwesenheiten Jesu 331 

Heiden belehren?" (Jo 7,35). Oder: •Will er sich etwa das Leben nehmen, 
daß er sagt: Wohin ich gehe, dahin könnt ihr nicht kommen?" (Jo 8,22). 
Auch die Apostel hören seine Ankündigung, daß er fortgeht, aber von der 
irdischen Gegenwart her denkend, können sie das nicht vollziehen. Ent- 
weder behaupten sie naiv, mit ihm sterben zu wollen (das heißt die ge- 
meinte Trennung sich nicht vollziehen zu lassen), wie Thomas (Jo 11,16) 
und Petrus (Mk 14, 31; Mt 26,35; Lk 22,33), oder sie beteuern, auf jeden 
Fall mit ihm bleiben zu wollen (Mt 26,33), meinen aber wohl immer noch, 
ihn verteidigen und am Sterben hindern zu können (Mk 8,32), oder sie 
fragen nach seinem Weg, um mit ihm mitzugehen (Petrus: Jo 13, 36; Tho- 
mas: Jo 14,5), oder verlangen, unmittelbar das Ziel zu sehen (Philippus: 
14, 8). Aber die Antwort lautet einstweilen: •Kindlein, noch eine kleine 
Weile bin ich bei euch, ihr werdet mich suchen, aber wie ich den Juden gesagt 
habe, so sage ich jetzt auch euch: wohin ich gehe, dahin könnt ihr nicht kom- 
men" (Jo 13,33 = 7, 34 = 8,21). So bedeutet denn auch die Distanz zwi- 
schen dem wiedererscheinenden Auferstandenen und den auf Erden wei- 
lenden Jüngern keine Aufhebung dieser Aussage: der Abstand zwischen 
Himmel und Erde bleibt, er betont sich nachdrücklich in der Unerkenn- 
barkeit Jesu, seiner •fremden Gestalt" (Lk 24,16; Mk 16,12; Jo 20,11; 
21,5), die sich nur augenblickshaft in die vertraute verwandelt und eigent- 
lich immer gerade dann verschwindet und eine kirchliche Sendung hinter- 
läßt, wenn sie erkannt wird (Lk 24, 31; Jo 20,17). Die besondere •lokale" 
Artikulation der Himmelfahrt bei Lk unterstreicht im Grunde nur die 
Endgültigkeit dieser inneren Distanz in den Erscheinungen des Auferstan- 
denen, die die Kirche in die rechte Glaubenshaltung eingeübt haben, wobei 
es immerhin noch einer besonderen Ermahnung der Engel bedarf, die 
sehnsüchtig Nachblickenden in ihre irdische Sendung zurückzuversetzen 
und das Wiedersehen auf das Ende der Zeit zu vertagen (Apg 1,11). Jesu 
erfahrene Gegenwart ist im ganzen nur der Weg und Ausgangspunkt, die 
glaubende Kirche auf ihren unabsehbar langen, äußerlich einsamen Weg 
durch die Zeit in Bewegung zu setzen. Das letzte Logion des ersten Johan- 
nesschlusses faßt hier zusammen: •Selig, die nicht sehen und doch glau- 
ben" (Jo 20,29). 

Aber diese endgültige Beziehung im Glauben - der so sehr im sinnlich 
Dunkeln ist, daß im engeren Kreis •einige zweifelten" (Mt 28,17), im 
weiteren Kreis das Gerede entsteht, der Leichnam sei gestohlen worden 
(Mt 28,13), oder nur unwahrscheinliche Gerüchte zirkulieren (•ein gewis- 
ser Jesus, der gestorben ist, von dem aber Paulus behauptet, daß er lebt", 
Apg 25,19) - muß durch das irdische Leben Jesu hindurch immerfort ein- 
geübt werden. Dieses Leben ist voll von Abschieden, Abscheidungen, Ent- 
ziehungen, äußern und innern. Nicht nur versucht man Jesu Dasein von 



Hans Urs von Balthasar 332 

vornherein von offizieller Seite als das Unwillkommene zu unterdrücken 
(Mt 2,16), sondern wo Jesu Gegenwart offen angekündigt wird, ist er der 
wesenhaft Unerkannte: •Mitten unter euch steht der, den ihr nicht kennt" 
(1,26), den Johannes selbst nicht gekannt hat, bis das Zeichen kam 
(1,30 ff.). Er ist einerseits der, der sich seiner Umgebung nicht •anver- 
trauen kann" (2,24), anderseits der, der dort, wo er sich erschließt, •nicht 
aufgenommen" und deshalb auch •nicht erkannt" wird (1,11.10). Dies 
Fremde mitten in seiner Gegenwart läßt ihn abwesend erscheinen auch 
wo er anwesend ist: er ist •nicht offen, sondern gleichsam geheim" beim 
Fest; •die Juden suchten ihn als beim Fest und sagten: wo ist er?" (Jo 
7, 10). Weil er nicht so erwartet wird, wie er sich geben will, mißlingt die 
Kommunikation; die unmöglich erscheinende Gegenwart verhüllt sich ins 
Geheimnis und erscheint als Abwesenheit. Ebensowenig reicht der Glaube 
der Jünger aus, den nachts über die Wasser auf sie Zuschreitenden als den 
Gegenwärtigen zu erkennen: Sie schreien vor Entsetzen, denn •sie mein- 
ten, ein Gespenst zu sehen" (Mk 6,49). Das gilt bis zuletzt: •Solange bin 
ich bei euch, und du kennst mich noch nicht?" (Jo 14,9). Die von Unglaube, 
Kleinglaube oder Scheu (Jo 21,12) hergestellte Distanz ist das Vorspiel 
der Passion, in der nicht vor allem Jesus die Seinen verläßt, sondern er 
von den Seinen verlassen wird: •Siehe, es kommt die Stunde, und sie ist 
schon da, wo ihr euch zerstreut, ein jeder an seinen Ort, und mich allein 
laßt" (Jo 16,32). •Da verließen ihn alle Jünger und flohen" (Mt 26,56). 
Schon vor der Passion kann die innere Nichtaufnahme Jesu der Grund 
dafür sein, weshalb er sich äußerlich absetzt und ein Abwesender wird. So 
in Nazareth, wo sie ihn herabstürzen wollen: •Er aber schritt mitten durch 
sie hindurch und ging fort" (Lk 4,30). So in den letzten Tagen vor dem 
Leiden, da er •nicht mehr öffentlich unter den Juden umherging, sondern 
von dort wegging in die Landschaft nahe der Wüste" (Jo 11,54). Markus 
läßt diese Absetzbewegungen schon früh beginnen, die Jünger eilen dem 
Entschwundenen nach, der betet, und melden: •Alles sucht dich." Die Ant- 
wort lautet: •Laßt uns anderswohin gehen ..." (Mk 1,35 ff.). Denn er ist 
wesentlich der Wandernde, sich Entziehende: •Heute, morgen und den 
nächsten Tag muß ich wandern" (Lk 13,33). Die gleiche Absetzung wird 
notwendig, wo die Juden, sein Brotwunder mißverstehend, ihn zum König 
machen wollen: •er zog sich wieder auf den Berg zurück, er ganz allein" 
(Jo 6,15). Hierher gehören auch die fast unzähligen •Überfahrten" an das 
•andere Ufer", die fast immer Distanzierungen sind. Und dies alles in- 
mitten eines öffentlichen Lebens, in dem nicht etwa kontemplative Pausen 
eingelegt werden, sondern Jesus sich ununterbrochen unter den Menschen, 
predigend, wunderwirkend, aufhält. 



Die Abwesenheiten Jesu 333 

Seine Gegenwart, die verkannte und ungenützte, ist als solche die von 
Gott gewährte Heilszeit, aber als •kurze Weile". Eine Zeit, die eben noch 
dauert, aber gleichsam schon im beginnenden Modus des Entzugs. •,Nur 
noch kurze Zeit ist das Licht unter euch, wandelt darin, solange ihr das 
Licht habt, sonst überfällt euch die Finsternis ...' Nach diesen Worten 
ging Jesus fort und hielt sich vor ihnen verborgen" (Jo 12,35 f.). •Solange 
ich in der Welt bin, bin ich das Licht der Welt" (9,5). In Jo 16,16 ff. wird 
das Wort von der •kurzen Weile" zu einer Art Geheimschlüssel für die 
ganze Daseinsweise Jesu in seiner irdischen Existenz und in seinem Lei- 
den. In diesem Schlüsselwort durchdringt sich beides: die Ökonomie der 
von oben gespendeten Gnade, die das Unsichtbare für eine kurze Weile 
ins Sichtbare treten läßt, und die Gegenökonomie der Sünde, die das Ge- 
zeigte nicht sehen will und es in die Unsichtbarkeit und Abwesenheit weg- 
drängt. 

Dort, wo Jesus selbst seine Abwesenheiten verfügt, mischen sich beide 
Gesichtspunkte unentwirrbar, denn beide gehören in der Tat dazu, seine 
soteriologisch sinnvolle, einheitlich begründete Abwesenheit zu motivieren. 
Diese verfügten Abwesenheiten werden besonders dort deutlich, wo Jesus 
bestimmte seiner Jünger auswählt, um bestimmte Manifestationen seiner 
Anwesenheit mitzuerleben. So werden nur Petrus, Johannes und Jakobus 
mit ins Haus des Jai'rus mitgenommen, um die Auferweckung der Tochter 
sinnlich mitzuerleben, nur sie werden auf den hohen Berg der Verklä- 
rung geführt, um die überweltliche Gestalt Jesu zu schauen, nur sie wer- 
den - entsprechend - am ölberg in die unmittelbare Nähe des mit dem 
Willen des Vaters Ringenden zugelassen. Es gibt also in der Kirche Ein- 
zelne, Erwählte, Begnadete, die Anwesenheiten Jesu erfahren, wo andere 
- in der Überzahl durch seine ausdrückliche Verfügung -, in die Distanz ge- 
stellt sind und ihn als sinnlich abwesend empfinden. Am ölberg werden 
die Plätze genau zugewiesen, in verschiedenen Abständen. Der Verräter 
weilt in unendlicher Entfernung, an acht Jünger ergeht die Weisung: 
•Setzt euch hier nieder, während ich bete" (Mk 14,32), die drei Erwähnten 
werden weiter mitgenommen und dann stehengelassen: •Bleibt hier und 
wacht" (14,3). Er selbst geht noch •ein wenig weiter", •ungefähr einen 
Steinwurf weit" (Lk 22,41). Eine •Hierarchie der Abwesenheiten". Es gibt 
in der Kirche bleibend diesen Aspekt: daß niemand von sich her Anspruch 
hat auf eine bestimmte erfahrbare Nähe des Herrn, daß es aber schon viel 
ist, wenn einer in der vom Herrn angebotenen Nähe verharrt, wacht und 
betet, statt zu schlafen und schuldhaft in die Abwesenheit zu versinken. 

Tiefer ins Geheimnis der soteriologischen Abwesenheit führen uns die 
geheimnisvollen Begebenheiten mit den Jesus nahestehenden Frauen ein. 
Das Leben Marias der Mutter steht als ganzes unter dem Zeichen des 



Hans Urs von Balthasar 334 

durchbohrenden Schwertes (Lk 2,35), das wesentlich auch ein trennendes 
Schwert ist. Die Trennung wird hart sichtbar bei Kana: •Weib, was habe 
ich mit dir zu schaffen?" (Jo 2,4), sie vertieft sich in der Szene des abgewie- 
senen Besuches: •Wer sind meine Mutter und meine Brüder?" (Mk 3,31), 
sie vollendet sich am Kreuz, wo der Sohn sich der Mutter entzieht und ihr 
einen anderen Sohn unterschiebt: •Weib, siehe da deinen Sohn" (Jo 19, 26), 
indem er so Maria in die gleiche Gottverlassenheit hineinnimmt, die er 
selbst vom Vater erfährt. Denn die Nähe der Teilnahme am Geschick und 
an der Sendung Jesu bemißt sich nach der Nähe der Teilnahme an seiner 
zentralen soteriologischen Erfahrung. Das Maß des inneren Mitseins ist 
hier das Maß der Abwesenheitserfahrung. 

Was im Schicksal der Mutter Maria nur in Stichworten berichtet wird, 
das wird breit entfaltet in der Erzählung der Verlassenheit von Maria 
und Martha von Bethanien beim Tod ihres Bruders. Wieder ist die ganze 
Szene mit unverkennbarer Absichtlichkeit gestellt: Oben in Bethanien die 
Schwestern, unten am Jordan Jesus; eine dringende Botschaft ergeht mit 
der Bitte um sofortiges Kommen, der Benachrichtigte verzieht bewußt: 
•Jesus liebte Martha und ihre Schwester und Lazarus. Als er nun hörte, 
daß er krank sei, blieb er noch zwei Tage an dem Ort, wo er war. Dann erst 
sagte er zu den Jüngern: ,Wir wollen nach Judäa gehen ... Hat der Tag 
nicht zwölf Stunden? ... Ich freue mich für euch, daß ich nicht dort war, 
damit ihr glaubt" (Jo 11, 6-15). Da er kommt, ist Lazarus tot, aber nicht das 
ist das Schlimme, sondern daß er die Schwestern ohne Nachricht, in der 
dunklen Nacht der Abwesenheit Gottes gelassen hat. •Wenn du hier 
gewesen wärst", sagt ihm die entgegeneilende Martha (11,21). •Herr, 
wärest du hier gewesen", sagt ihm zu seinen Füßen Maria (11,32). Zwei- 
mal wird berichtet, Jesus sei •verstört" gewesen und habe geweint (11,33. 
35.38). Schwerlich über den physischen Tod des Lazarus, denn bei andern 
Auferweckungen erfolgt nichts derartiges, sondern wohl über die innere 
Tragik, daß er vorweg seine Gottverlassenheit am Kreuz gerade denen 
eucharistisch verteilen muß, die er in besonderer Weise liebt. Unnötig zu 
sagen, daß es hier um ganz persönliche, gnadenhaft auferlegte (wenn man 
will: •mystische") Schicksale geht, und nicht um eine diffuse vage epochale 
Erfahrung, daß •Gott tot sei". Eine solche Erfahrung ist viel komplexer 
und unreiner als diese scharf umrissene, ausdrücklich verfügte Erfahrung 
von Liebenden, die von Jesu erlebter Gegenwart her deren Negativ, die 
Abwesenheit, erst wahrhaft durchleiden können. 

In diesen Rang kann nur noch die Erfahrung der dritten Maria, der 
ehemaligen Sünderin vonMagdala, am Ostermorgen eingereiht werden, da 
sie weinend den entschwundenen Toten im leeren Grab sucht. Keine 
Engelserscheinung vermag sie über die Leere hinwegzutrösten, nicht ein- 



Die Abwesenheiten Jesu 335 

mal die Anwesenheit Jesu unter fremder Gestalt. Ihr ganzes Wesen ist 
wie zusammengeballt in einen einzigen Akt der Suche. •Hast du ihn fort- 
genommen, so sage mir, wohin du ihn gelegt hast, dann werde ich ihn 
holen" (Jo 20,15). Ihre Verlassenheitserfahrung ist deshalb so tief, weil 
sie unter dem Kreuz gestanden und dort erfahren hat, was es den Gelieb- 
ten in Wahrheit gekostet hat, ihre sieben Teufel auszutreiben. Sie ist in 
dieser Erfahrung sich selbst völlig abhanden gekommen und •lebt nicht 
mehr", es sei denn •im Glauben an den, der mich geliebt und sich für mich 
dahingegeben hat" (Gal 2,20). Dieses •Von-sich-weg-Leben" in den Ge- 
liebten hinein hat für sie den Charakter eines Lebens zu einem Toten hin- 
über. Ihr •Exzeß" der Liebe ist endgültig, er wird durch die Ostererfah- 
rung - •Maria!" •Rabbuni!" - nur verwandelt. Noli me tangere: die plötz- 
liche Gegenwart des Lebendigen ist nicht zum Fassen und Halten da, son- 
dern zum Loslassen, es wird ihr gerade so viel an sinnenhafter Erfahrung 
geschenkt, daß der Herr, sich ihr zum Vater hin entziehend, sie zu den Brü- 
dern auf den Weg setzen kann. Leere Abwesenheit geht im Funkensprung 
erfahrener Anwesenheit über in erfüllte Abwesenheit. 

Jesus hat die Existenzform des Erscheinens im Verschwinden, des Sich- 
Schenkens in der Ungreifbarkeit: eben darin ist er nicht nur das Bild und 
Gleichnis, sondern das endgültig fleischgewordene Wort des Gottes, •der 
im unzugänglichen Licht wohnt, den kein Mensch gesehen hat noch sehen 
kann" (1 Tim 6,16) und dessen Gnade doch •erschienen ist als Heil für 
alle Menschen" (Tit 2,11). Deshalb entzieht sich der Herr einem, der ihn 
sucht, und ihm zugekehrt ist, nie ohne ihm den Segen und die Gnade seiner 
Gegenwart vermittelt zu haben. Die Vielen, die er mit einem •Geh" ent- 
läßt - •Geh und sündige nicht mehr", •geh und zeige dich ...", •geh und 
verkünde, was Großes Gott an dir getan" usf. -, tragen seine Gegenwart 
mit in ihr kommendes Leben fort, in das sie zurückgestellt werden, zuwei- 
len sogar ausdrücklich in die Distanz, die eine engere Nachfolge verweigert 
(Lk 8,38). Und die engere Nachfolge, der Weg der Zwölf, ist ja, wie der 
Weg der Marien, eine ständige Einübung in das Loslassen unmittelbaren 
Greifens und Besitzens hinein. Deshalb wird man wohl sagen dürfen, daß 
der Rat des •Allesverlassens" (wenn er nicht gar schon Gebot wird) in 
einem sehr intensiven geheimnisvollen Sinn Weg der Nachfolge ist: auch 
der Christ wird mit Jesus zusammen ein für die Welt Abwesender, um ihr 
von Gott her intensiver, aber ungreifbarer anwesend zu sein. Christliche 
Sendung in die Welt setzt ein Gestorbensein für die Welt voraus, nicht nur 
in der Nachfolge des irdischen Weges Jesu, sondern damit im Christen die 
unfaßbare Dialektik der je größeren Immanenz Gottes in seiner je größe- 
ren Transzendenz eine bleibende Darstellung erhält. 




