Die Abwesenheiten Jesu

Hans Urs von Balthasar, Basel

Anwesenheit und Abwesenheit Gottes in der Welt ist ein fiir das Denken
und noch mehr das Fihlen und Erfahren des Menschen unliiftbares Myste-
rium. Es hat den Anschein, als konnten wir davon nur in dialektischen, sich
gegenseitig aufhebenden Sitzen denken und sprechen. Denn wenn der
Gedanke ,,Gott“ so entworfen wird, wie der Inhalt es fordert, dann ist Gott
zugleich ,Alles“ (to pAn estin autos: Sir 43,27), denn nichts kann aufler
Gott sein und nichts ihm hinzugezihlt werden — und ,erhaben iiber alle
seine Werke“ (para panta ta erga autou: Sir 43, 28): denn keines dieser
Werke ist Gott, ja jedes ist durch den unendlichen Abstand und Gegensatz
von Absolut und Relativ von ihm geschieden. Je mehr Gott in allen Dingen
sein muf}, damit sie iiberhaupt sein kénnen, desto mehr ist er in ihnen als
der, der ganz anders ist als sie: je immanenter er ist, desto transzendenter
ist er auch. Diese Dialektik ist in ihrer Weise exakt, aber sie klingt leer und
ist der religiésen Erfahrung schwer nachvollziehbar.

Der Sohn hat in Menschengestalt den Vater, den niemand je gesehen
hat, ,ausgelegt® (Jo 1, 18), als fleischgewordenes Wort das Unsagbare in
menschliche Kategorien gekleidet, aber doch so, dafl durch alle Begreiflich-
keiten der wesenhaft unbegreifliche Gott hindurchschimmert. Jesus hitte
uns den Vater nicht als sein Wort offenbart, wenn er uns nur seine Imma-
nenz, nicht auch seine Transzendenz nahegebracht hitte, und zwar, aufs
Ganze seines Lebens gesehen, gleichzeitig, wie ja Gott gleichzeitig in und
iiber uns ist, nah und fern, faflbar und entgleitend. Jesus muf uns ja leh-
ren, ,indem wir Gott sichtbar erkennen, durch ihn fortgerissen zu werden
in die Liebe zum Unsichtbaren“ (Weihnachtsprifation). Und Gott ist ja
nicht das Gleichgewicht zwischen Immanenz und Transzendenz, sondern
seine totale Immanenz kiindet uns seine je grofere Transzendenz: erst von
ibr her, von seinem In-sich-Gott-Sein her immaniert er der Kreatur, neigt
sich in Gnade und Treue und ewigem Bund herab zu dem Fast-Nichts, das
wir sind. Das versichtbart sich in der Weise, wie das bleibende Bei-uns-Sein
Jesu sich durch immer betontere Entziige und Abwesenheiten hindurch
verwirklicht. Fast so, als sei sein Gekommensein in die Welt nur ein Anlaf}
fir sein Entschwinden: ,Nun verlasse ich die Welt wieder und gehe zum
Vater® (Jo 16,28). Aber dieses ,Zum-Vater-Gehen* ist die eigentliche
Weise seines Wiederkehrens oder seines Bleibens. ,Ihr habt gehort, daf}
ich zu euch gesagt habe: Ich gehe hin und komme zu euch. Wenn ihr mich



Hans Urs von Balthasar 330

liebtet, so wiirdet ihr euch freuen, daf ich zum Vater gehe® (Jo 14, 28). Und
dies aus zwei Griinden: einmal aus dem im gleichen Satz beigefiigten:
,denn der Vater ist grofier als ich“: im Entschwinden Jesu zum grofieren
Gott kommt er selbst in seine eigentliche Gestalt, wie sie auf dem Berg
der Verklirung ahnbar geworden war und bei der Auferstehung fiir ihn
endgiiltig wird. Die Liebe der Jiinger miifite sich dadurch als echt erwei-
sen, daf sie ihm diese Gestalt mehr gonnen wiirden als jene vergéngliche,
sinnliche, die er ihnen zuliebe angenommen hat und in der sie ihn als den
Anwesenden erleben. Der andere Grund ist in dem Satz ausgesprochen:
»1ch sage euch die Wahrheit: es ist gut fir euch, dafl ich weggehe, denn
wenn ich nicht weggehe, wird der Paraklet nicht zu euch kommen, wenn
ich aber weggehe, werde ich ihn zu euch senden® (16, 7). Das heifit, dafl die
letztgemeinte Prisenz Gottes, der Geist des Vaters und des Sohnes, nur
durch den Entzug der sinnlichen Gegenwart des Sohnes hindurch, ja nur
durch deren Bejahung, sich verwirklichen kann. Jesus erwartet, daf} in die-
sem Verzicht gerade die Liebe zu ihm und seiner Vollendung in Gott das
fiir den sinnlichen Menschen unbedingt Schmerzliche iiberténe; und die
geistige Freude kann ohne den Schmerz dieses Verzichtes gar nicht gewon-
nen werden. Deshalb der Vorwurf: ,Nun aber gehe ich zu dem, der mich
gesandt hat, und keiner von euch fragt mich: Wohin gehst du? So voll
Trauer ist euer Herz, weil ich euch das gesagt habe“ (16,5f.). Im Geist
kommt er in Wahrheit wieder zu ihnen; die Verheiflung seiner Riickkehr
ergeht mehrfach ausdriicklich (Jo 14, 3.21.23.28; 16, 16; vgl. Mt 18, 20;
28, 20). Aber es ist als reale eine nunmehr pneumatische Gegenwart — was
gerade auch von der Eucharistie gilt —, somit eine Gegenwart, die seine
sinnliche Abwesenheit voraussetzt.

Nun ist es freilich nicht so, als sei der Menschgewordene einseitig im Zei-
chen des Abschiednehmens und Entschwindens auf Erden gewesen. So et-
was behaupten hiefle fast, ein pseudo-gnostisches Scheinwesen aus ihm
machen, das den Erdboden nicht wirklich berithrt und den Realismus des
fleischlichen Daseins nie wirklich gekannt hat. Das Leben Jesu ist voll von
unmittelbarer, handgreiflicher Nihe, zumal mit den ,Zollnern und Siin-
dern®, mit denen er zu tafeln pflegt, mit den Kranken, deren versehrte
Organe er beriihrt, mit Speichel bestreicht, Aussatzigen, die er anfafit, Kin-
dern, die er umarmt. Das ganze Volk und die Jinger insbesondere werden
in diese drastische Gegenwart so eingeiibt und eingewdhnt, dafl sie die
Entfernung, den Abschied, die Abwesenheit als einen sehr ausdriicklichen
Akt von Jesu wie von ihrer Seite erleben miissen. Sein Fortgehen, ange-
kiindigt, aber nicht verstanden, kann zunéchst nur mifideutet werden. , Wo-
hin will er dann gehen, dafl wir ihn nicht finden sollen? Will er etwa in die
Linder gehen, wo die Juden unter den Heiden zerstreut wohnen und die



Die Abwesenheiten Jesu 331

Heiden belehren? (Jo 7, 35). Oder: ,, Will er sich etwa das Leben nehmen,
daf er sagt: Wohin ich gehe, dahin konnt ihr nicht kommen?“ (Jo 8, 22).
Auch die Apostel horen seine Ankiindigung, dafi er fortgeht, aber von der
irdischen Gegenwart her denkend, konnen sie das nicht vollziehen. Ent-
weder behaupten sie naiv, mit ihm sterben zu wollen (das heifit die ge-
meinte Trennung sich nicht vollziehen zu lassen), wie Thomas (Jo 11, 16)
und Petrus (Mk 14, 31; Mt 26, 35; Lk 22, 33), oder sie beteuern, auf jeden
Fall mit ihm bleiben zu wollen (Mt 26, 33), meinen aber wohl immer noch,
ihn verteidigen und am Sterben hindern zu kénnen (Mk 8, 32), oder sie
fragen nach seinem Weg, um mit ihm mitzugehen (Petrus: Jo 13, 36; Tho-
mas: Jo 14, 5), oder verlangen, unmittelbar das Ziel zu sehen (Philippus:
14, 8). Aber die Antwort lautet einstweilen: ,Kindlein, noch eine kleine
Weile bin ich bei euch, ihr werdet mich suchen, aber wie ich den Juden gesagt
habe, so sage ich jetzt auch euch: wohin ich gehe, dahin konnt ihr nicht kom-
men® (Jo 13,33 = 7, 34 = 8,21). So bedeutet denn auch die Distanz zwi-
schen dem wiedererscheinenden Auferstandenen und den auf Erden wei-
lenden Jiingern keine Aufhebung dieser Aussage: der Abstand zwischen
Himmel und Erde bleibt, er betont sich nachdriicklich in der Unerkenn-
barkeit Jesu, seiner ,fremden Gestalt® (Lk 24, 16; Mk 16, 12; Jo 20, 11;
21, 5), die sich nur augenblickshaft in die vertraute verwandelt und eigent-
lich immer gerade dann verschwindet und eine kirchliche Sendung hinter-
1af8t, wenn sie erkannt wird (Lk 24, 31; Jo 20, 17). Die besondere ,lokale“
Artikulation der Himmelfahrt bei Lk unterstreicht im Grunde nur die
Endgiiltigkeit dieser inneren Distanz in den Erscheinungen des Auferstan-
denen, die die Kirche in die rechte Glaubenshaltung eingeiibt haben, wobei
es immerhin noch einer besonderen Ermahnung der Engel bedarf, die
sehnsiichtig Nachblickenden in ihre irdische Sendung zuriickzuversetzen
und das Wiedersehen auf das Ende der Zeit zu vertagen (Apg 1, 11). Jesu
erfahrene Gegenwart ist im ganzen nur der Weg und Ausgangspunkt, die
glaubende Kirche auf ihren unabsehbar langen, duflerlich einsamen Weg
durch die Zeit in Bewegung zu setzen. Das letzte Logion des ersten Johan-
nesschlusses fafit hier zusammen: ,Selig, die nicht sehen und doch glau-
ben“ (Jo 20,29).

Aber diese endgiiltige Beziehung im Glauben — der so sehr im sinnlich
Dunkeln ist, dafl im engeren Kreis ,einige zweifelten® (Mt 28,17), im
weiteren Kreis das Gerede entsteht, der Leichnam sei gestohlen worden
(Mt 28, 18), oder nur unwahrscheinliche Geriichte zirkulieren (,ein gewis-
ser Jesus, der gestorben ist, von dem aber Paulus behauptet, daf} er lebt®,
Apg 25,19) — muf} durch das irdische Leben Jesu hindurch immerfort ein-
geiibt werden. Dieses Leben ist voll von Abschieden, Abscheidungen, Ent-
ziehungen, duflern und innern. Nicht nur versucht man Jesu Dasein von



Hans Urs von Balthasar 332

vornherein von offizieller Seite als das Unwillkommene zu unterdriicken
(Mt 2, 16), sondern wo Jesu Gegenwart offen angekiindigt wird, ist er der
wesenhaft Unerkannte: ,Mitten unter euch steht der, den ihr nicht kennt”
(1,26), den Johannes selbst nicht gekannt hat, bis das Zeichen kam
(1,301f.). Er ist einerseits der, der sich seiner Umgebung nicht ,anver-
trauen kann“ (2, 24), anderseits der, der dort, wo er sich erschliefit, ,nicht
aufgenommen® und deshalb auch ,nicht erkannt® wird (1, 11.10). Dies
Fremde mitten in seiner Gegenwart 14t ihn abwesend erscheinen auch
wo er anwesend ist: er ist ,nicht offen, sondern gleichsam geheim“ beim
Fest; ,die Juden suchten ihn als beim Fest und sagten: wo ist er?“ (Jo
7, 10). Weil er nicht so erwartet wird, wie er sich geben will, miflingt die
Kommunikation; die unméglich erscheinende Gegenwart verhiillt sich ins
Geheimnis und erscheint als Abwesenheit. Ebensowenig reicht der Glaube
der Jiinger aus, den nachts iiber die Wasser auf sie Zuschreitenden als den
Gegenwairtigen zu erkennen: Sie schreien vor Entsetzen, denn ,sie mein-
ten, ein Gespenst zu sehen® (Mk 6, 49). Das gilt bis zuletzt: ,Solange bin
ich bei euch, und du kennst mich noch nicht?“ (Jo 14, 9). Die von Unglaube,
Kleinglaube oder Scheu (Jo 21, 12) hergestellte Distanz ist das Vorspiel
der Passion, in der nicht vor allem Jesus die Seinen verldfit, sondern er
von den Seinen verlassen wird: ,Siehe, es kommt die Stunde, und sie ist
schon da, wo ihr euch zerstreut, ein jeder an seinen Ort, und mich allein
laflt“ (Jo 16, 32). ,Da verliefen ihn alle Jinger und flohen“ (Mt 26, 56).
Schon vor der Passion kann die innere Nichtaufnahme Jesu der Grund
dafiir sein, weshalb er sich auflerlich absetzt und ein Abwesender wird. So
in Nazareth, wo sie ithn herabstiirzen wollen: , Er aber schritt mitten durch
sie hindurch und ging fort“ (Lk 4, 30). So in den letzten Tagen vor dem
Leiden, da er ,nicht mehr 6ffentlich unter den Juden umherging, sondern
von dort wegging in die Landschaft nahe der Wiiste“ (Jo 11, 54). Markus
lalt diese Absetzbewegungen schon frith beginnen, die Jinger eilen dem
Entschwundenen nach, der betet, und melden: , Alles sucht dich.“ Die Ant-
wort lautet: ,Lafit uns anderswohin gehen ...“ (Mk 1, 35 ff.). Denn er ist
wesentlich der Wandernde, sich Entziehende: ,Heute, morgen und den
ndchsten Tag muf ich wandern® (Lk 13, 33). Die gleiche Absetzung wird
notwendig, wo die Juden, sein Brotwunder mifiverstehend, ihn zum Konig
machen wollen: ,er zog sich wieder auf den Berg zuriick, er ganz allein®
(Jo 6, 15). Hierher geharen auch die fast unzahligen ,Uberfahrten an das
sandere Ufer®, die fast immer Distanzierungen sind. Und dies alles in-
mitten eines 6ffentlichen Lebens, in dem nicht etwa kontemplative Pausen
eingelegt werden, sondern Jesus sich ununterbrochen unter den Menschen,
predigend, wunderwirkend, aufhilt.



Die Abwesenheiten Jesu 333

Seine Gegenwart, die verkannte und ungeniitzte, ist als solche die von
Gott gewihrte Heilszeit, aber als ,kurze Weile“. Eine Zeit, die eben noch
dauert, aber gleichsam schon im beginnenden Modus des Entzugs. ,,,Nur
noch kurze Zeit ist das Licht unter euch, wandelt darin, solange ihr das
Licht habt, sonst Uiberfallt euch die Finsternis ...° Nach diesen Worten
ging Jesus fort und hielt sich vor thnen verborgen“ (Jo 12, 35 f.). ,Solange
ich in der Welt bin, bin ich das Licht der Welt“ (9, 5). In Jo 16, 16 ff. wird
das Wort von der ,kurzen Weile“ zu einer Art Geheimschliissel fiir die
ganze Daseinsweise Jesu in seiner irdischen Existenz und in seinem Lei-
den. In diesem Schlisselwort durchdringt sich beides: die Okonomie der
von oben gespendeten Gnade, die das Unsichtbare fiir eine kurze Weile
ins Sichtbare treten 1afit, und die Gegenokonomie der Siinde, die das Ge-
zeigte nicht sehen will und es in die Unsichtbarkeit und Abwesenheit weg-
dringt.

Dort, wo Jesus selbst seine Abwesenheiten verfiigt, mischen sich beide
Gesichtspunkte unentwirrbar, denn beide gehdren in der Tat dazu, seine
soteriologisch sinnvolle, einheitlich begrindete Abwesenheit zu motivieren.
Diese verfiigten Abwesenheiten werden besonders dort deutlich, wo Jesus
bestimmte seiner Jiinger auswihlt, um bestimmte Manifestationen seiner
Anwesenheit mitzuerleben. So werden nur Petrus, Johannes und Jakobus
mit ins Haus des Jairus mitgenommen, um die Auferweckung der Tochter
sinnlich mitzuerleben, nur sie werden auf den hohen Berg der Verkla-
rung gefithrt, um die Gberweltliche Gestalt Jesu zu schauen, nur sie wer-
den — entsprechend — am Olberg in die unmittelbare Nihe des mit dem
Willen des Vaters Ringenden zugelassen. Es gibt also in der Kirche Ein-
zelne, Erwahlte, Begnadete, die Anwesenheiten Jesu erfahren, wo andere
—in der Uberzahl durch seine ausdriickliche Verfiigung —, in die Distanz ge-
stellt sind und ihn als sinnlich abwesend empfinden. Am Ulberg werden
die Plitze genan zugewiesen, in verschiedenen Abstinden. Der Verriter
weilt in unendlicher Entfernung, an acht Jinger ergeht die Weisung:
»Setzt euch hier nieder, wihrend ich bete* (Mk 14, 32), die drei Erwihnten
werden weiter mitgenommen und dann stehengelassen: ,Bleibt hier und
wacht“ (14, 3). Er selbst geht noch ,ein wenig weiter”, ,ungefihr einen
Steinwurf weit“ (Lk 22, 41). Eine ,Hierarchie der Abwesenheiten®. Es gibt
in der Kirche bleibend diesen Aspekt: dafl niemand von sich her Anspruch
bat auf eine bestimmte erfahrbare Nihe des Herrn, dafl es aber schon viel
ist, wenn einer in der vom Herrn angebotenen Nihe verharrt, wacht und
betet, statt zu schlafen und schuldhaft in die Abwesenheit zu versinken.

Tiefer ins Geheimnis der soteriologischen Abwesenheit fithren uns die
geheimnisvollen Begebenheiten mit den Jesus nahestehenden Frauen ein.
Das Leben Marias der Mutter steht als ganzes unter dem Zeichen des



Hans Urs von Balthasar 334

durchbohrenden Schwertes (Lk 2, 85), das wesentlich auch ein trennendes
Schwert ist. Die Trennung wird hart sichtbar bei Kana: , Weib, was habe
ich mit dir zu schaffen?“ (Jo 2, 4), sie vertieft sich in der Szene des abgewie-
senen Besuches: ,, Wer sind meine Mutter und meine Briider?“ (Mk 3, 31),
sie vollendet sich am Kreuz, wo der Sohn sich der Mutter entzieht und ihr
einen anderen Sohn unterschiebt: , Weib, siche da deinen Sohn“ (Jo 19, 26),
indem er so Maria in die gleiche Gottverlassenheit hineinnimmt, die er
selbst vom Vater erfahrt. Denn die Nihe der Teilnahme am Geschick und
an der Sendung Jesu bemifit sich nach der Ndhe der Teilnahme an seiner
zentralen soteriologischen Erfahrung. Das Maf} des inneren Mitseins ist
hier das Maf} der Abwesenheitserfahrung.

‘Was im Schicksal der Mutter Maria nur in Stichworten berichtet wird,
das wird breit entfaltet in der Erzdhlung der Verlassenheit von Maria
und Martha von Bethanien beim Tod ihres Bruders. Wieder ist die ganze
Szene mit unverkennbarer Absichtlichkeit gestellt: Oben in Bethanien die
Schwestern, unten am Jordan Jesus; eine dringende Botschaft ergeht mit
der Bitte um sofortiges Kommen, der Benachrichtigte verzieht bewuft:
»Jesus liebte Martha und ihre Schwester und Lazarus. Als er nun hoérte,
daf} er krank sei, blieb er noch zwei Tage an dem Ort, wo er war. Dann erst
sagte er zu den Jingern: ,Wir wollen nach Judda gehen ... Hat der Tag
nicht zwdlf Stunden? ... Ich freue mich fir euch, dafl ich nicht dort war,
damit ihr glaubt“ (Jo 11, 6-15). Da er kommt, ist Lazarus tot, aber nicht das
ist das Schlimme, sondern daf er die Schwestern ohne Nachricht, in der
dunklen Nacht der Abwesenheit Gottes gelassen hat. ,Wenn du hier
gewesen warst®, sagt ihm die entgegeneilende Martha (11, 21). ,Herr,
warest du hier gewesen®, sagt ihm zu seinen Fiflen Maria (11, 32). Zwei-
mal wird berichtet, Jesus sei , verstort“ gewesen und habe geweint (11, 33.
35. 38). Schwerlich iiber den physischen Tod des Lazarus, denn bei andern
Auferweckungen erfolgt nichts derartiges, sondern wohl iiber die innere
Tragik, dafl er vorweg seine Gottverlassenheit am Kreuz gerade denen
eucharistisch verteilen muff, die er in besonderer Weise liebt. Unnotig zu
sagen, daf} es hier um ganz personliche, gnadenhaft auferlegte (wenn man
will: ,mystische“) Schicksale geht, und nicht um eine diffuse vage epochale
Erfahrung, dafl ,Gott tot sei“. Eine solche Erfahrung ist viel komplexer
und unreiner als diese scharf umrissene, ausdriicklich verfiigte Erfahrung
von Liebenden, die von Jesu erlebter Gegenwart her deren Negativ, die
Abwesenheit, erst wahrhaft durchleiden kénnen.

In diesen Rang kann nur noch die Erfahrung der dritten Maria, der
chemaligen Stinderin von Magdala, am Ostermorgen eingereiht werden, da
sie weinend den entschwundenen Toten im leeren Grab sucht. Keine
Engelserscheinung vermag sie iiber die Leere hinwegzutrosten, nicht ein-



Die Abwesenheiten Jesu 335

mal die Anwesenheit Jesu unter fremder Gestalt. lhr ganzes Wesen ist
wie zusammengeballt in einen einzigen Akt der Suche. ,Hast du ihn fort-
genommen, so sage mir, wohin du ihn gelegt hast, dann werde ich ihn
holen® (Jo 20, 15). Ihre Verlassenheitserfahrung ist deshalb so tief, weil
sie unter dem Kreuz gestanden und dort erfahren hat, was es den Gelieb-
ten in Wahrheit gekostet hat, ihre sieben Teufel auszutreiben. Sie ist in
dieser Erfahrung sich selbst vollig abhanden gekommen und ,lebt nicht
mehr®, es sei denn ,,im Glauben an den, der mich geliebt und sich fiir mich
dahingegeben hat“ (Gal 2, 20). Dieses , Von-sich-weg-Leben® in den Ge-
liebten hinein hat fiir sie den Charakter eines Lebens zu einem Toten hin-
iiber. Thr ,Exzef“ der Liebe ist endgiiltig, er wird durch die Ostererfah-
rung — ,Maria!“ ,Rabbuni!“ — nur verwandelt. Noli me tangere: die pl6tz-
liche Gegenwart des Lebendigen ist nicht zum Fassen und Halten da, son-
dern zum Loslassen, es wird ihr gerade so viel an sinnenhafter Erfahrung
geschenkt, dafl der Herr, sich ihr zum Vater hin entziehend, sie zu den Brii-
dern auf den Weg setzen kann. Leere Abwesenheit geht im Funkensprung
erfahrener Anwesenheit iiber in erfiillte Abwesenheit.

Jesus hat die Existenzform des Erscheinens im Verschwinden, des Sich-
Schenkens in der Ungreifbarkeit: eben darin ist er nicht nur das Bild und
Gleichnis, sondern das endgiiltig fleischgewordene Wort des Gottes, ,der
im unzuginglichen Licht wohnt, den kein Mensch gesehen hat noch sehen
kann® (1 Tim 6, 16) und dessen Gnade doch ,.erschienen ist als Heil fiir
alle Menschen“ (Tit 2, 11). Deshalb entzieht sich der Herr einem, der ihn
sucht, und ihm zugekehrt ist, nie ohne ihm den Segen und die Gnade seiner
Gegenwart vermittelt zu haben. Die Vielen, die er mit einem ,Geh* ent-
148t — ,Geh und siindige nicht mehr®, ,geh und zeige dich .. ., ,, geh und
verkiinde, was Grofles Gott an dir getan® usf. —, tragen seine Gegenwart
mit in ihr kommendes Leben fort, in das sie zuriickgestellt werden, zuwei-
len sogar ausdriicklich in die Distanz, die eine engere Nachfolge verweigert
(Lk 8, 38). Und die engere Nachfolge, der Weg der Zwdlf, ist ja, wie der
Weg der Marien, eine stindige Einiibung in das Loslassen unmittelbaren
Greifens und Besitzens hinein. Deshalb wird man wohl sagen diirfen, daf§
der Rat des ,Allesverlassens® (wenn er nicht gar schon Gebot wird) in
einem sehr intensiven geheimnisvollen Sinn Weg der Nachfolge ist: auch
der Christ wird mit Jesus zusammen ein fiir die Welt Abwesender, um ihr
von Gott her intensiver, aber ungreifbarer anwesend zu sein. Christliche
Sendung in die Welt setzt ein Gestorbensein fiir die Welt voraus, nicht nur
in der Nachfolge des irdischen Weges Jesu, sondern damit im Christen die
unfaflbare Dialektik der je gréBeren Immanenz Gottes in seiner je grofe-
ren Transzendenz eine bleibende Darstellung erhilt.





