
Wiederentdeckung der Charismata 

Teresa de Avila als erste Frau zur Kirchenlehrerin proklamiert 

Ernst Schering, Gießen 

Päpstliche Erklärungen finden unterschiedliche Beachtung, lösen Dispute 
und Kontroversen aus. In Deutschland wurde erstaunlich wenig gewürdigt, 
daß Paul VI. im Herbst des vergangenen Jahres zwei Ordensfrauen, die 
sich selber oft als •ungelehrte Frauen" bezeichneten, zu doctores ecclesiae 
erhoben hat. Am 27. September 1970 wurde Teresa de Avila, Reforma- 
torin des Karmeliterordens, größte Schriftstellerin Spaniens, eine der her- 
vorragendsten und aktivsten Mystikerinnen aller Zeiten, in feierlicher 
Zeremonie als erste Frau zur Kirchenlehrerin proklamiert. Wenige Tage 
später, am 4. Oktober, sprach der Papst der hl. Catarina da Siena, Ter- 
tianerin des Dominikanerordens, der größten Politikerin unter den Mysti- 
kern, an ihrem Grabe in der Basilika di S. Maria sopra Minerva in Rom 
die gleiche Würde zu. Damit wurden zum ersten Mal in der Kirchen- 
geschichte zwei Frauen in den Rang jener dreißig Heiligen erhoben, die 
wie Hieronymus, Ambrosius und Augustinus, wie Albertus Magnus und 
Thomas von Aquin als •Repräsentanten theologischer Lehre oder kirch- 
lichen Lebens" gelten. Diese außergewöhnliche Proklamation zweier Or- 
densfrauen, die oft ihre Unwissenheit betonten, dafür aber von ihren 
charismatischen Erfahrungen kündeten, die kein wissenschaftliches Werk 
schrieben, sondern Berichte ihres spirituellen und äußeren Lebens sowie 
zahlreiche Briefe hinterließen, erregte Verwunderung. Bei der Kanoni- 
sierung von Heiligen spielen bekanntlich immer auch geographische, natio- 
nale und missionarische Motive eine Rolle. Diese Gesichtspunkte scheiden 
bei der Erhebung zum doctor ecclesiae aus, da diese Ehrenstellung nur 
jenen dreißig Theologen und Ordensmännern zuerkannt wurde, die durch 
ihr Wesen und Wirken in hervorragender, begnadeter Weise christliche 
Spiritualität aufleuchten ließen und entfalteten und zu ihrem Teil die 
Welt veränderten. Es wäre auch angemessen, einmal der Frage nachzu- 
gehen, inwiefern das Vermächtnis der Repräsentanten theologischer Lehre 
und kirchlichen Lebens als Antwort auf Probleme und Herausforderung 
der Zeit, zu der die Proklamation stattfand, interpretiert werden kann. 
Einer Epoche, die sich Aktionen und einem oft nur verbalen oder telege- 
nen Aktivismus verschrieben hat, die außergewöhnlichen charismatischen 
Widerfahrnissen ablehnend gegenübersteht, die wohl weiß, ohne es sich 
immer selbst einzugestehen, daß das Humanum zutiefst bedroht ist, können 



Wiederentdeckung der Charismata 343 

die beiden Heiligen, die wohl Frauen der Tat waren, deren Aktivität 
jedoch im Charismatischen wurzelte und die die humanitas christiana 
repräsentierten, neue Einsichten erschließen und neue Wege weisen. Wenn 
nun zwei Ordensfrauen unmittelbar hintereinander zu Kirchenlehrerinnen 
erhoben wurden, so ist diese Duplizität ein unübersehbarer Hinweis dar- 
auf, daß die Bedeutung der Frau für das spirituelle und charismatische 
Leben gewürdigt werden soll. Unverkennbar ist die Tendenz, die Bedeu- 
tung der Frau für die Entfaltung spirituellen und kirchlichen Lebens her- 
auszustellen, um lange Versäumtes nachzuholen. Daß zugleich das Cha- 
risma der Laien hervorgehoben werden sollte, bekundete Papst Paul VI. 
indirekt dadurch, daß er sicherlich wohlbedacht gerade beim 3. Internatio- 
nalen Kongreß über das Laienapostolat am 15. Oktober 1967 zur großen 
Überraschung der Delegierten ankündigte, er habe die Absicht, Teresa 
de Avila und Catarina da Siena zu Kirchenlehrerinnen zu erheben. Ob- 
gleich beide schon vor Jahrhunderten zur Würde der Altäre erhoben wur- 
den, so war doch die Verwunderung der Kongreßteilnehmer außerordent- 
lich. 

Das Wirken Catalinas, die sowohl der Geschichte des Papsttums wie der 
Geschichte Italiens eine entscheidende Wende gab, soll an anderer Stelle 
gewürdigt werden. Wir wenden uns hier Teresa de Avila zu, die als Per- 
sönlichkeit und Heilige schon lange hoch verehrt und deren Leben von 
vielen Autoren verherrlicht wurde. Ihre Glaubensstärke und ihre Tat- 
kraft, ihr gewinnendes Wesen, das auch anfängliche Gegner in den Bann 
schlug, ihre Organisationsgabe, die sie befähigt hätte, ein Königreich zu 
regieren, ihre in kristallklarem Kastilianisch geschriebenen mystischen 
Schriften, ihr umfangreicher Schriftwechsel, der treffsicher und elegant auf 
Fragen des Brunnenbaues und der Hauskonstruktion, auf Klosterregel 
und inneres Leben eingeht, und nicht zuletzt ihre Autobiographie, die den 
Bekenntnissen eines Augustinus, Petrarca, Rousseau und Goethe eben- 
bürtig zur Seite steht, sichern ihr seit langem einen festen Platz in der 
Geschichte des Christentums. 

Daß nun gerade diese Heilige, die in ihrer •Vida" wie in der •Seelen- 
burg" über ihre mystischen Erfahrungen, ihre Visionen und Auditionen, 
ihre Verzückungen und die durch Berninis Marmorplastik berühmt gewor- 
dene •Durchbohrung des Herzens" ausführlich und offenkundig berichtete, 
zum doctor ecclesiae erhoben wurde, mag moderne blitzgescheite Leute 
überraschen. Denn der Mensch des 20. Jahrhunderts denkt nun einmal 
- wenigstens nach seinem eigenen Selbstverständnis - rational und aufge- 
klärt. Wenn sich in Dingen des Glaubens etwas Irrationales ereignet, sind 
sofort •die Worte Schwindel, Hokuspokus und schwarze Magie auf aller 
Lippen", wie Bruce Marshall am Ende seines Romans •Das Wunder des 



Ernst Schering 344 

Malachias" persiflierend vermerkt. Das Tanzlokal, das durch die Luft 
gesegelt war, mußte umgehend und unauffällig an seine alte Stätte zurück- 
kehren; prompt vermerkte ein Professor, •es sei nichts geschehen, alles sei 
nur zwangshafte Neurose". Der Gesamtbereich des charismatischen Lebens 
stößt heute auf Skepsis, Ablehnung und Mißverständnis. Die Mystik gilt 
als Schwärmerei, Nachwehen des Neuplatonismus und gefühlsseliger Pan- 
theismus. Bestenfalls versucht man, ihre Erscheinungsformen mit Katego- 
rien moderner Wissenschaften, insbesondere der Psychologie, zu •erklä- 
ren"; man hält dann Visionen für Halluzinationen, Auditionen für aus 
dem Unterbewußten aufsteigende Antriebe, Gebetserfahrungen für Stu- 
fen der Versenkung, Entrückungen für epileptische oder kataleptische An- 
fälle, Migrationen für Bewußtseinsspaltung usw. Mit derartigen •Erklä- 
rungen" ist im Grunde wenig anzufangen; sie können den Zusammenhang 
zwischen mystischen Widerfahrnissen und der klugen, aktiven Tätigkeit 
der Charismatiker nicht verstehbar machen. Diese •Erklärungen" müssen 
ontologisch, erkenntnistheoretisch hinterfragt werden. Sie gehen letztlich 
auf die idealistische Philosophie Kants zurück, für den nur das wirklich ist, 
was körperlich greifbar, naturwissenschaftlich exakt meßbar ist, also die 
Lichtwellen, die im Bewußtsein als Farben empfunden werden. Es war 
ebenso bedeutsam wie folgenreich, daß sich die Ausformung der kritischen 
Philosophie bei Immanuel Kant in einer kritischen Auseinandersetzung mit 
Emanuel Swedenborg vollzog. Der Philosoph aus Königsberg erblickte in 
dem schwedischen Visionär den Repräsentanten eines maßlosen Mißbrau- 
ches der spekulativen Fähigkeiten des menschlichen Geistes; in seiner frü- 
hen, lange vor den großen •Kritiken" geschriebenen Schrift von 1766 
•Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik", 
polemisiert er gegen alle Spekulation, Phantasie und Imagination und 
steckt die Grenzen dessen ab, was die Vernunft zu erkennen vermag. Damit 
wollte der •Alleszermalmer" aufweisen, daß die Metaphysik (im bisheri- 
gen Verständnis) •als Wissenschaft ganz unmöglich" sei. Nun wird jedoch 
bekanntlich in der Philosophie heute nicht mehr dieser kritische Idealismus 
Kants vertreten, der meinte, daß wir erst durch unsere Denkkategorien die 
Gegenstände als Gegenstände erzeugen, vielmehr hat sich nach Nicolai Hart- 
mann der kritische Realismus durchgesetzt, der davon ausgeht, daß unsere 
Denkkategorien und die Kategorien des Seienden sich - vorsichtig aus- 
gedrückt - wenigstens teilweise decken. Wir konstituieren nicht die Gegen- 
stände als bloße Erscheinungen, sondern dem Denken entspricht zum Teil 
in Wirklichkeit das Seiende. Vom Philosophischen auf das Religiöse über- 
tragen, bedeutet dies: Echte Visionen sind nicht im Unterbewußten erzeugt, 
vielmehr entspricht ihnen etwas Wirkliches, das gleichzeitig •überformt" 
wird, um einen an Aristoteles erinnernden Terminus der Kategorial- 



Wiederentdeckung der Charismata 345 

analyse N. Hartmanns aufzugreifen. Auch haben M. Heidegger, K. Jas- 
pers und Gabriel Marcel einsichtig gemacht, daß zur Erfassung der mensch- 
lichen Existenz nicht Kantische Kategorien, sondern andere Denkformen, 
Existenziale anzuwenden sind. Visionen sind eben etwas anderes als Vor- 
stellungen, Begriffe der Denkkategorien. Den charismatischen Widerfahr- 
nissen entspricht etwas Wirkliches. 

Dem rechten Begreifen des charismatischen Lebens in der Fülle und 
Breite seiner Erscheinungen stehen andererseits die in der Romantik üppig 
aufblühenden Verzeichnungen des Visionärs im Wege. Um den Kanti- 
schen Kategorien und Verdikten zu entgehen, zog man sich auf psycholo- 
gische, emotionale Beschreibungen zurück, die mitunter ans Pathologische 
grenzten. Justinus Kerner prägte mit seiner Schilderung der visionären 
Erfahrungen der •Seherin von Prevorst" die Vorstellung, Visionäre seien 
nervenschwache, hypersensible, todesbleiche Persönlichkeiten, die von einer 
Ohnmacht in die andere sinken, von einer Ekstase zur anderen dahin- 
schwinden. Obgleich der rationale Mensch der Gegenwart die Romantik 
weit hinter sich gelassen hat, hält er an diesem psychophysischen Standard- 
bild eines Visionärs fest, da er mit dem charismatischen Leben kaum etwas 
anzufangen weiß. Wer sich nur etwas in der Geschichte auskennt, weiß, 
daß es unter den Charismatikern höchst energische, aktive, dynamische 
Menschen gab und daß nicht wenige unter ihnen gerade durch Visionen 
Heilung ihrer körperlichen Gebrechen erfuhren. Visionen haben übrigens 
nichts gemein mit den durch Narkotika und Drogen (neuerdings Haschisch 
und LSD) hervorgerufenen Pseudovisionen, denn Halluzinationen hinter- 
lassen in der Persönlichkeit keine Spuren, Drogen erzeugen Destruktionen. 
Echte Visionen hingegen bewirken tiefgreifende Veränderungen, werden 
als Berufungen begriffen und befolgt. •Gott ist gegenwärtig", ist eine der 
Grunderfahrungen der Mystik, eine Aussage, die nicht unter die Kategorie 
des •Was" und des •Wie", sondern des •Daß" fällt, die deshalb nicht 
emotional zu schildern, sondern in den Wirkungen zu begreifen ist. 

Charismatische Widerfahrnisse sind Begegnung, Begnadung und des- 
halb Beanspruchung des Menschen. Christliche Mystik ist deshalb durch 
eine ungemein aktive Tendenz gekennzeichnet. Der von Gott Gerufene 
will Neues gestalten. Wendet er sich der inneren Welt zu, so geht es ihm 
um Innerlichkeit, das •Innerste vom Inneren", wie Augustinus sagte, um 
Reinigung der Seele, Erneuerung der Askese und christliche Lebensgestal- 
tung. Die aktive Tendenz kann sich ebenso dem äußeren Leben zuwenden 
und zielt dann darauf, die Welt, die Kirche, die Menschen und die Gesell- 
schaft zu verändern. Jedenfalls weiß sich der Begnadete von Gott in den 
Dienst gestellt und zur Tat berufen. Es sei nur an die cluniacensische 
Reform, die das Problem päpstlicher oder kaiserlicher Weltherrschaft auf- 



Ernst Schering 346 

warf, an Bernhard von Clairvaux, den Ausleger des Hohen Liedes und 
zugleich Vater des zweiten Kreuzzuges, und Johanna von Orleans erinnert, 
die, ihren Auditionen folgend, im Alter von 17 Jahren die überlegene 
englische Armee besiegte. Die gleiche Tatkraft finden wir bei Franziskus 
von Assisi, dem gewaltigen Reformer der Kirche und Kritiker der Gesell- 
schaft seiner Zeit, wie bei der stigmatisierten, verzückten Catarina da 
Siena, die Papst Gregor XI. zu bewegen wußte, nach Rom zurückzukehren, 
und die Frieden zwischen den italienischen Republiken stiftete. Auch Hilde- 
gard von Bingen, Birgitta von Schweden, Raimund Lullus und nicht zu- 
letzt Ignatius von Loyola wären zu nennen. Kontemplation und mysti- 
sche Versenkung machen durchaus nicht untauglich zum praktischen Han- 
deln. Charismatiker spinnen sich keineswegs in ihre Erlebnisse ein, um 
darüber die Welt und die Menschen zu vergessen, wie man häufig meint. 
Wohl gab es auch Mystiker, die sich nichts davon versprochen haben, in das 
Getriebe der Welt einzugreifen; aber das ist kein Charakteristikum des 
charismatischen Lebens. Stets gab es sowohl aktive wie passive Naturen. 
Auch unter den •Realisten" der Gegenwart gibt es erschreckend viele, die 
gedankenlos oder resignierend den Dingen ihren Lauf lassen. Mystik will 
das Leben - das innere wie das äußere - neu gestalten. Häufig haben 
gerade die charismatischen Erfahrungen verzagte Menschen zur Entschie- 
denheit getrieben und ihnen Mut, Kraft und Ausdauer zum Handeln ver- 
liehen. 

Teresa de Ahumada, am 28. März 1515 in Avila, der •Stadt der Steine 
und der Caballeros", geboren, wuchs im •Goldenen Zeitalter" Spaniens 
unter Karl V. und Philipp II. auf. Das Leben Avilas, in der es eine kleine 
Universität, eine Kathedrale, 13 Kirchen und zahlreiche Klöster gab, sowie 
der Geist ihres Elternhauses waren vom christlichen Glauben, kirchlicher 
Sitte und religiösen Vorstellungen geprägt. Teresittas Lieblingslektüre 
waren die unzähligen schaurigen Ritterromane ihrer Zeit, die ihr Zeit- 
genosse Cervantes im Don Quijote unvergleichlich persiflierte. Mit 21 
Jahren trat sie gegen den Willen ihres Vaters - die Mutter war bereits 
früh gestorben - in das Karmeliterinnenkloster ihrer Vaterstadt ein. Von 
den nächsten 17 Jahren im Kloster Encarnacion ist nichts Außerordent- 
liches zu vermelden. Kaum etwas deutete darauf hin, daß sie es sein sollte, 
die zur Verinnerlichung der katholischen Reformbewegung mehr beitra- 
gen sollte als irgend jemand anderes. 1553 erfuhr sie ihre Bekehrung; alle 
Laxheit, die im weiträumigen Kloster regierte, stieß sie von sich. Mit 
rigorosem Eifer wandte sie sich dem strengen monastischen Leben zu. Erst 
sieben Jahre später wurde ihre Aktivität auch im äußeren Leben frucht- 
bar; nach schwierigen Verhandlungen errichtete sie das Kloster San Jose, 
das ganz vom strengen Geist der alten Ordensregel bestimmt war. Die 



Wiederentdeckung der Charismata 347 

kommenden Jahre waren - abgesehen von zahlreichen Klostergründun- 
gen - von konfliktreichem, dramatischem Kampf für die Selbständigkeit 
der Unbeschuhten Karmeliter, von leidenschaftlichem Streit für die Reform 
des Ordenswesens und die Verinnerlichung des Glaubens erfüllt. 

Ihre erste große Erschütterung erfuhr sie als junge Nonne im Kloster 
Encarnacion. Die alte Ordensregel war stark gemildert; die Klosterfrauen 
konnten lange Zeit außerhalb der Klausur leben, durften Verwandte und 
Freunde im Kloster empfangen. Im Sprechzimmer trieb man eifrig Kon- 
versation, besprach alles, was sich am Hof und in der Welt zutrug. •Plötz- 
lich erschien vor mir Christus mit sehr ernstem Gesicht und gab mir zu 
verstehen, daß ihn so etwas sehr verdrieße. Ich sah ihn mit den Augen der 
Seele und zwar viel deutlicher, als ich ihn mit leiblichen Augen hätte sehen 
können." Ein anderes Mal erblickte sie die Hände Christi, •die in wunder- 
barer Schönheit erglänzten". Tage später schaute sie das Angesicht Christi, 
worüber sie •vor Staunen ganz außer sich geriet". Noch viele andere 
mystische Erfahrungen wurden ihr zuteil. Fast stets erblickte sie den Auf- 
erstandenen in seiner Glorie, nur selten den Gekreuzigten. Ihre Frömmig- 
keit wurzelte nicht primär in der Passionsmystik, sondern im Glauben an 
Kraft und Herrlichkeit des auferstandenen und gegenwärtigen Herrn. 
Mochten die übrigen Klosterfrauen über sie lästern, sie wolle sich nur inter- 
essant machen und als •Heilige" gelten, mochten auch die zu Rate gezoge- 
nen Geistlichen die Echtheit der Visionen bestreiten, sie selbst war von der 
Gegenwart Christi fest überzeugt. Pater Gaspar Daza gebot ihr, bei der 
nächsten Vision •die Feige zu machen", mit der Faust zu drohen. Jahrelang 
litt sie unter dem Konflikt zwischen ihren mystischen Erlebnissen und dem 
kirchlichen Gehorsam. Inneren und äußeren Anfechtungen hielt sie stand. 
•Obgleich der Bannerträger nicht mitkämpft, so ist er doch in großer Ge- 
fahr. Innerlich leidet er mehr als alle anderen, da er als Bannerträger sich 
nicht verteidigen kann und sich eher in Stücke hauen lassen muß, als die 
Fahne aus seinen Händen zu geben. Ebenso müssen die Beschaulichen die 
Fahne der Demut hochhalten und alle Schläge aushalten. Ihr Amt ist es, 
zu leiden." 

Die große Wende ihres Lebens geschah, als sie 38 Jahre alt war. Der 
Entschluß, das monastische Leben in seiner Gänze zu realisieren, war nun 
nicht durch eine Vision, sondern durch den Anblick einer Holzplastik aus- 
gelöst, die das Kloster zu einem Fest entliehen hatte. Diese Darstellung 
Christi an der Martersäule erschütterte sie, gab ihr zugleich den Mut, ihr 
•ganzes Vertrauen auf Gott zu setzen". Bald darauf wurden ihr weitere 
Visionen zuteil, die sie darin bestärkten, Gott habe nur darauf gewartet, 
daß sie sich ihm zuwende. Daß diese große, mutige Entscheidung Teresas 
nicht durch eine Vision, sondern durch eine noch heute im Kloster Encarna- 



Ernst Schering 348 

cion aufbewahrte Holzplastik bewirkt wurde, führt zur generellen Ein- 
sicht, daß das charismatische Leben nicht dem Emotionalen entspringt, 
sondern im Geistlichen, in der Meditation, im Willen, in der Dienstbereit- 
schaft wurzelt. Es besteht ein nicht rational zu begründender, jedoch exi- 
stentiell erfahrbarer Zusammenhang zwischen persönlichem Gebet, Stun- 
dengebet, Meditation und neuer Erkenntnis. Meditation und charismati- 
sche Gaben korrespondieren miteinander. Von hier aus erhellt das bei 
vielen Charismatikern nachweisbare Phänomen, daß sich Visionen oft in 
der heiligen Messe einstellen; am Tage der Himmelfahrt Maria erscheint 
die Gottesmutter. Der geistliche Zusammenhang zwischen Meditation, 
Stundengebet und mystischer Erfahrung ist auch daran erkennbar, daß die 
Bibel gleichsam das Modell ist, wie Gott und die Engel erscheinen und zum 
Menschen reden. Ohne Vorgegebenheit der Offenbarung und der bibli- 
schen Bilderwelt gäbe es keine charismatischen Erfahrungen. Diese •Ober- 
formung" durch die biblische Tradition macht es dem Kundigen unmög- 
lich, christliche und nichtchristliche Visionen miteinander zu vergleichen. 

Durch die meditative Betrachtung der Holzplastik erfuhr Teresa die 
Gegenwart Christi und vernahm seinen unüberhörbaren Appell. Diese zu 
einer Prozession entliehene Plastik des leidenden Christus erschütterte sie 
offenbar heftiger als vorangegangene Visionen und Auditionen. Daran 
erkennen wir sogleich die Relevanz der außerordentlichen Widerfahrnisse 
für das geistliche Leben. Für Teresa hatten die Visionen keinen Offen- 
barungscharakter. Damit unterschied sie sich grundlegend von den damals 
in Spanien weitverbreiteten Alumbrados und den Schwärmern aller Epo- 
chen, die sich auf ihre •Erleuchtungen" beriefen, um neue Lehren zu ver- 
künden. Konflikte mit der Inquisition waren unausweichlich. Teresa ver- 
sicherte immer wieder, Offenbarungen seien für sie nur das Wort Gottes 
und die kirchliche Lehre. Sie wolle nichts Neues verkünden, da ihr die 
•erforderliche Wissenschaft fehle". Ihre mystischen Erfahrungen enthüll- 
ten nichts über das Sein Gottes, sondern über ihre eigene Seele und die 
Seele schlechthin. Ihre Beichtväter blieben skeptisch. Erst nach Jahren ver- 
sicherten Patres des jungen Jesuitenordens, insbesondere Francesco de 
Borgia, ein Urenkel von Papst Alexander VI., der kurz zuvor auf seine 
Herzogwürde verzichtet hatte, sie hielten ihre Visionen für echt und gaben 
ihr den Rat, ihre Gebete - im Sinne der Exercitia spiritualia - •mit der 
Betrachtung eines Geheimnisses des Leidens Christi zu beginnen". Nun 
endlich befanden sich ihre mystischen Erfahrungen und kirchlicher Gehor- 
sam im Einklang. Schon lange hatten ihr Beichtväter Bußübungen emp- 
fohlen. Jetzt traute sie sich größere Entbehrungen zu und erfuhr, wie un- 
geahnte Kräfte in ihr wuchsen, die wohl nur darauf gewartet hatten, frei- 
gestellt zu werden. 



Wiederentdeckung der Charismata 349 

In Auseinandersetzung mit den sie umgebenden Mißverständnissen 
gelangte sie zu der fundamentalen Einsicht, echte Visionen erweisen sich 
an ihren Wirkungen im Herzen: der Mensch erfährt die Macht Gottes, 
wird sich seines Unwertes bewußt und will nur noch für Gott leben. Ein- 
gebildete Visionen jedoch verleihen weder Friede noch Freude. Halluzina- 
torische Erlebnisse und Eingebungen des Teufels hingegen machen stolz 
und eitel. In jahrelangen Auseinandersetzungen wurde sie sich nicht nur 
über bestimmte psychologische Phänomene klar, sondern entdeckte sich 
selbst und ihre seelischen Kräfte. Pius X. nannte sie später mit Recht die 
•Meisterin der Psychologie der Mystik". 

Diese jahrelangen Anfeindungen sind über das Biographische hinaus 
bedeutsam. Wir erkennen, daß auch in den Blütezeiten der Mystik - und 
im 16. Jahrhundert gab es allein in Spanien über dreitausend mystische 
Schriftsteller - man den charismatischen Phänomenen durchaus skeptisch 
gegenüberstand. Das religiöse Selbstbewußtsein des Visionärs ist in einem 
weit höheren Maße, als der kritische moderne Mensch annimmt, von der 
Angst vor der Illusion wie von einem düsteren Schatten begleitet. Der 
Visionär fürchtet, getäuscht zu sein und andere zu verleiten. Seelsorger 
befürchten, die Frommen könnten durch Imagination geblendet sein und 
sich den Gebilden ihrer Phantasie kritiklos anvertrauen. Bereits der Apo- 
stel Paulus, selbst von Visionen geleitet, räumt die Möglichkeit einer Täu- 
schung durch verführerische Gesichte ein (Gal 1,8); nachdrücklich warnt er 
vor Satanas, der sich zum •Engel des Lichtes verstellt" (2 Kor 11,14). Da 
man gültige Kategorien rational kaum aufstellen konnte, kam man im 
Laufe der Kirchengeschichte bald darauf, Demut, Gehorsam, Selbstüber- 
windung und moralische Qualifikationen als Kriterien der Echtheit eines 
Propheten aufzustellen. Die Angst vor Illusionen zieht sich durch die 
gesamte Kirchengeschichte hindurch. Alle späteren Charismatiker rangen 
zutiefst darum, ob sie nicht durch Einbildungen geblendet, vom Teufel ver- 
führt würden. Christus mußte selber durch Auditionen Teresa und viele 
andere Charismatiker über die Echtheit der Visionen belehren. •Fürchte 
dich nicht, ich werde die Wahrheit ans Licht bringen." Charismatiker 
befürchten auch, andere könnten sich in Illusionen versteigen. In späteren 
Jahren wandte sich die Madre Fundadora gegen jene Klosterfrauen, die, 
durch Bußübungen entkräftet, eine •Art von Besinnungslosigkeit" erleb- 
ten. •Diese halten sie für Verzückung; ich aber nenne es Stumpfsinn, weil 
es nichts anderes ist als Zeitvergeudung und Zerstörung der Gesundheit." 
Diese eingebildeten Erfahrungen sind besonders gefährlich, wenn sich die 
Melancholie, die alte Mönchskrankheit, hinzugesellt. Den Oberinnen 
schärfte Teresa ein, Melancholikerinnen dürften sich nicht mit ihrem Wil- 
len durchsetzen, man solle sie mit nützlichen Klosterämtern reichlich beschäf- 



Ernst Schering 350 

tigen. Henri Joly betont zu Recht, Teresa habe lange vor der modernen 
Medizin die Erscheinungsformen der Melancholie richtig analysiert und 
jene Behandlungsmethoden entwickelt, an denen die moderne Psychiatrie 
festhält. Mit der kritischen Einstellung gegenüber visionären Erfahrungen 
und der stets beunruhigenden Furcht, Illusionen zu erliegen, bildete sich 
komplimentär zu den charismatischen Erfahrungen zugleich eine höchst 
differenzierte Psychologie heraus, die von der wirklichen Seele mehr weiß 
als manche psychologische Moderichtung. 

Nach der großen Lebenswende und den neugewonnenen Einsichten 
wandte sich Teresa mit wachem Eifer den Andachtsbüchern zu, las Augu- 
stins Konfessionen, Thomas von Kempis Imitatio Christi, Francisco de 
Osunas Abecedarios Espirituales und zahlreiche deutsche und spanische 
Mystiker. Sie wurde der Übereinstimmung ihrer Spiritualität mit der 
christlichen Tradition gewahr, gewann neue beglückende Einsichten und 
neuen Mut: •Ich begann, die Bekenntnisse des hl. Augustinus zu lesen. Da- 
bei kam es mir vor, als sähe ich mich selbst darin geschildert, und ich fing 
an, mich diesem glorreichen Heiligen zu empfehlen." Nach der Lektüre der 
Vita Jesu Christi von Ludolph von Sachsen stellte sie fest: •Ich fand die 
Kennzeichen angegeben, woraus die Anfänger, die Fortschreitenden und 
die Vollkommenen erkennen können, ob der Heilige Geist mit ihnen sei. Es 
schien mir, daß der Heilige Geist mit mir sei." Sie, die sich bisher nicht 
recht gewagt hatte, erkannte auch, daß der Glaube zur Tat werden müsse. 
Auf Grund der ihr zugänglichen Erbauungsliteratur begriff sie, im •voll- 
kommenen Leben" müssen Maria und Martha •Hand in Hand gehen"; 
beide Schwestern müssen sich •im Herzen des Gläubigen vereinen". Die 
Einheit von tätigem und beschaulichem Leben gilt bereits bei Origenes, 
Augustinus und in der Vita Antonii als Ideal des •vollkommenen Christen- 
standes". Als Teresa sich dessen bewußt war, erfüllte Tatendrang ihr Herz; 
sie trachtete darnach, •ins Feld zu ziehen". 

Die hier nur äußerst knapp wiedergegebenen Urteile Teresas über die 
Einsichten, die sie beim intensiven Studium mittelalterlicher Stundenbücher 
gewann, sind für die Entfaltung geistlichen Lebens in hohem Maße signi- 
fikant. Wir erkennen, daß das eigene religiöse Leben erst durch Reflexion 
und Meditation sowie mit Hilfe der spirituellen Überlieferung und der 
Deutung, die diese an die Hand gibt, zum Erleben, d. h. zum deutenden 
Bewußtwerden des seelischen Geschehens wird. Die auf diesem Wege durch 
Reflexion gewonnenen Erkenntnisse vermögen ihrerseits spätere Wider- 
fahrnisse zu •überformen". Denn Geist und geistliches Leben sind im we- 
sentlichen Tradition; jeder schöpft aus dem Gedankengut derer, die vor 
ihm auf dem gleichen Wege waren. So bemerkte schon J. C. de Saint-Mar- 
tin treffend, die Mystiker stammen aus dem gleichen Lande und reden die 



Wiederentdeckung der Charismata 351 

gleiche Sprache. Eine ungenannte Benediktinerin aus Stanbrook Abbay 
hat in ihrem vorzüglichen Buch über die mittelalterliche mystische Tradi- 
tion beim hl. Johannes vom Kreuz dargelegt, wie im Laufe der Kirchenge- 
schichte durch Systematisierung der Erfahrungen früherer Charismatiker 
sich geradezu eine feststehende mystische •Nomenklatur'" entfaltete. Das 
bedeutet nun zugleich, daß im einzelnen zu prüfen ist, inwiefern die tra- 
dierten Begriffe, Vorstellungen und Bilder den Erfahrungen des Charis- 
matikers adäquat sind. Jedenfalls ist die prägende, bestimmende Kraft der 
geistlichen Überlieferung hoch zu veranschlagen und recht zu würdigen. 
Andererseits darf nicht übersehen werden, daß die An-eignung als solche 
eine eigenständige, geistige, seelische Leistung darstellt. Der Nachvollzug 
geistiger Tradition stellt wie jede Ein-sicht einen Auswahlakt dar, der 
seine Bestimmung und Richtung von der betreffenden Persönlichkeit, der 
Grundtendenz und Struktur ihres geistigen Seins erhält. Die An-eignung 
besteht also darin, daß sich eine Persönlichkeit auf Grund des Geistigen 
und seiner Tradition dessen innewird, was sie bereits selber, wenn auch 
unreflex, wußte. Die Tradition bestimmt die Deutung, nicht die charismati- 
sche Erfahrung selbst. Die Grunderfahrung ist jedenfalls die Gewißheit der 
Gegenwart Gottes und die persönliche Beanspruchung. Die durch Medita- 
tionsbücher vermittelte Tradition bestärkt die eigene Erfahrung, verfestigt 
das Bewußtsein, berufen zu sein, und erschließt Sinn und Auftrag des Le- 
bens. Nur so ist es zu begreifen, daß sich Teresa und andere Charismatiker 
nicht von der Überzeugung abbringen ließen, Gott habe ihnen einen kon- 
kreten Auftrag gegeben und werde ihnen bei der Erfüllung beistehen. 

Einige Zeit nach der Begegnung mit Francesco de Borgia traf sie Pedro 
de Alcantara, einen Franziskaner strenger Observanz, der zwei Jahrzehnte 
zuvor einen besonderen Zweig der Minoriten, später Alcantarianer genannt, 
gegründet hatte. Dem Vorbild dieses Asketen wollte sie folgen. Gespräche 
mit einigen Ordensschwestern bestärkten sie, ein Kloster zu gründen. Welt- 
leute sagten ihr Unterstützung zu. Wichtiger als die Schilderung der bald 
einsetzenden Widerstände und der schwierigen Auseinandersetzungen, die 
der Gründung des kleinen, den alten Ordensregeln verpflichteten Klosters 
San Jose im Jahre 1562 vorangingen, dürfte die Tatsache sein, daß der 
Wille zur Tat und damit zugleich die zweite entscheidende Lebenswende 
nicht durch eine Vision hervorgerufen war. Insofern glich der zweite Wen- 
depunkt in ihrem Leben in erstaunlicher Weise dem ersten, als sie auch da- 
mals nicht durch mystische Erfahrungen ihr neues Sein ergriff. Man könnte 
von einer doppelten Bekehrung im Leben Teresas sprechen; die erste be- 
stand in der Hinwendung zu Gott und zum beschaulichen Leben, die zweite 
in der Hinwendung zum Menschen, in der Ordensreform, im tätigen Leben. 
Beide sind hingegen insofern eins, als die zweite Lebenswende auf der er- 



Ernst Schering 352 

sten aufbaut und beide mit dem gleichen Ernst ergriffen und mit der 
gleichen Selbstüberwindung gemeistert werden. Es sind wohl zwei ver- 
schiedene Richtungen, aber es ist das gleiche Herz, der gleiche Glaube, der 
die Entscheidung fällt. Früher hat man gelegentlich gemeint, Mystik und 
Askese, beschauliches und aktives Leben als Gegensätze ansehen zu sollen. 
Das Wesentliche des Durchbruchs zur Tat besteht jedoch eben darin, daß 
diese als Einheit von kontemplativer Versenkung und aktiver Weltverän- 
derung begriffen wird, wie die Auslegung der Geschichte von Maria und 
Martha beweist. Schließlich sei noch hinzugefügt, daß Aktivität und Passi- 
vität nur dann, wenn sie als menschliche Verhaltensweisen begriffen wer- 
den, als polare Einstellungen zur Umwelt erscheinen. Vom Glauben an 
Gott her gesehen, ist die •passive" Kontemplation, das intensive, betroffene 
Nachsinnen über Gottes Willen, gerade die Wurzel einer originellen Akti- 
vität, originell sowohl im Blick auf das Ziel wie in Anbetracht der Mittel, 
die gebraucht werden. 

Fünf Jahre später erhielt Teresa durch sehr geschickt geführte Verhand- 
lungen von ihren Oberen die Erlaubnis, neue Klöster nach der ursprüng- 
lichen strengen Ordensregel zu errichten. So reiste die Madre Fundadora, 
die das 50. Lebensjahr überschritten hatte, nun 15 Jahre lang in einem 
abgetragenen Habit auf einem Planwagen oder auf einem Maultier kreuz 
und quer durch Spanien, um überall kleine, ärmliche Konvente zu grün- 
den. Die Beschwernisse auf den damaligen Straßen waren enorm. Bald 
verirrte man sich in der Sierra Morena und bald trieb man auf einem los- 
gerissenen Floß den Guadalquivir hinunter; bald brach die Achse des 
Wagens und bald stand man vor den Degen wilder Banditen. Ihrer Akti- 
vität, Klugheit und richtigen Selbsteinschätzung widersprach es, anderen 
die Fahrten und Verhandlungen zu überlassen. 

Als sie 60 Jahre alt war, kam es zur großen Auseinandersetzung zwischen 
den Beschuhten und Unbeschuhten Karmelitern. Ihr Schüler Johannes vom 
Kreuz wurde ins Gefängnis geworfen, Pater Gracian exkommuniziert, sie 
selbst durfte das Kloster von Toledo nicht verlassen. In der Bedrängnis 
versagten ihre Beauftragten; die Klugen wußten keinen Rat, die Entschlos- 
senen verloren den Mut; viele unterwarfen sich der milden Regel. Nur sie 
behielt den Kopf oben. Die Sache der Ordensreform wurde erst gerettet, 
als sie 1579 mit klugen, noch heute erhaltenen Briefen an König Philipp II. 
appellierte. Die von Reinhold Schneider und anderen Dichtern so plastisch 
geschilderte Begegnung zwischen dem König und der schlichten Kloster- 
frau hat sicherlich nicht stattgefunden; sie hätte dem Lebensstil Philipps II. 
widersprochen, der es vorzog, vom Schreibtisch aus mit knappen Notizen 
das Reich, •in dem die Sonne nicht unterging", zu regieren. In dem jahre- 
langen Kampf erwies sich ihre Überlegenheit, nicht nur die ihrer Person, 



Wiederentdeckung der Charismata 353 

sondern der Sache, um die es ging. Zwar wußte sie Würde und Charme, 
Klugheit und Menschenkenntnis einzusetzen; das Wichtigste war wohl, daß 
sie auch ihre entschiedenen Gegner von der Notwendigkeit der Kloster- 
reform und der Verinnerlichung des religiösen Lebens überzeugte. 

Nachhaltiger und bedeutsamer war die Wirkung, die von ihren Schrif- 
ten ausging. Teresa gehört zu den wenigen Heiligen, die ein umfangrei- 
ches, nach Form und Inhalt klassisch zu wertendes Schrifttum hinterlassen 
haben. Ihre großen Werke, die •Vida" und der •Castillo Interior", sind 
zwar auf Geheiß der Oberen geschrieben, doch stellen sie etwas Unvergleich- 
liches dar; wir schauen wie durch einen Kristall in den Reichtum einer 
Seele, die sich über sich selbst klarwerden will. Ihre Berichte und Analy- 
sen sind weder von einem selbstgefälligen oder gar imponierenwollenden 
Interesse an der eigenen Person getrübt, noch von dem Bedürfnis geprägt, 
sich entschuldigen und andere belasten zu wollen. Sie wollte vielmehr Got- 
tes Handeln an ihr und ihren Weg zu Gott bekunden. Ihre Schriften, bald 
ins Lateinische übertragen, wurden in Hunderten von Ausgaben verbreitet. 
Gelehrte wie Leibniz, der versicherte, dem Castillo Interior die Konzep- 
tion seiner Monadologie zu verdanken, studierten ihre Werke. Selbst 
Voltaire bezeugte seine Hochachtung vor der Klosterfrau aus Avila. Die 
Übersetzungen von Gerhard Tersteegen und Matthias Claudius machten 
sie im deutschen Raum bekannt. Das Persönlichkeitsideal von Pietismus, 
Klassik und Idealismus ist von ihren Gedanken geprägt. Die Erfahrungen, 
die Teresa schilderte, wurden den Lesern zu Wegzeichen auf dem Pfad 
zur Verinnerlichung, Hilfen, mit den Widerwärtigkeiten des Lebens zu- 
rechtzukommen, das wahre Ich zu erkennen und entschlossen zu handeln. 

Am 4. Oktober 1582 ist sie, alt und gebrechlich, doch ungebeugt, gestor- 
ben. Am kommenden Tage führte Papst Gregor XIII. die nach ihm be- 
zeichnete Kalenderreform ein. Ein neues Zeitalter begann, das auch von 
dem Geist der teresianischen Mystik geprägt wurde. Wir stehen heute 
nach den Worten von Romano Guardini am •Ende der Neuzeit". Die neue 
Epoche, für die es bisher noch keine treffendere Bezeichnung als die •Mo- 
derne" gibt, kann weder bei der kritischen Philosophie noch bei Idealismus 
und Romantik wieder einsetzen, so stark auch die in jenen Epochen gepräg- 
ten Urteile über die Charismatiker Generationen hindurch sich im allge- 
meinen Bewußtsein verfestigt haben. Wer sich hingegen heute unbefangen, 
sachlich und intensiv dem Reichtum des charismatischen Lebens zuwendet, 
begreift, was die wahre Seele ist, weiß sich vom Glauben her zur Tat geru- 
fen und das Not-wendige zu tun; er erfährt die in die Immanenz herein- 
brechende Transzendenz. Insofern kann das Vermächtnis der Charismati- 
ker auch die Theologie erneuern. 




