Wiederentdeckung der Charismata

Teresa de Avila als erste Frau zur Kirchenlehrerin proklamiert

Ernst Schering, Gieflen

Pépstliche Erklirungen finden unterschiedliche Beachtung, 1osen Dispute
und Kontroversen aus. In Deutschland wurde erstaunlich wenig gewiirdigt,
dafl Paul VI.im Herbst des vergangenen Jahres zwei Ordensfrauen, die
sich selber oft als ,ungelehrte Frauen® bezeichneten, zu doctores ecclesiae
erhoben hat. Am 27. September 1970 wurde Teresa de Avila, Reforma-
torin des Karmeliterordens, grofite Schriftstellerin Spaniens, eine der her-
vorragendsten und aktivsten Mystikerinnen aller Zeiten, in feierlicher
Zeremonie als erste Frau zur Kirchenlehrerin proklamiert. Wenige Tage
spiter, am 4. Oktober, sprach der Papst der hl. Catarina da Siena, Ter-
tianerin des Dominikanerordens, der gréfiten Politikerin unter den Mysti-
kern, an ihrem Grabe in der Basilika di S. Maria sopra Minerva in Rom
die gleiche Wiirde zu. Damit wurden zum ersten Mal in der Kirchen-
geschichte zwei Frauen in den Rang jener dreiffig Heiligen erhoben, die
wie Hieronymus, Ambrosius und Augustinus, wie Albertus Magnus und
Thomas von Aquin als ,Reprisentanten theologischer Lehre oder kirch-
lichen Lebens® gelten. Diese auflergewchnliche Proklamation zweier Or-
densfrauen, die oft ihre Unwissenheit betonten, dafiir aber von ihren
charismatischen Erfahrungen kiindeten, die kein wissenschaftliches Werk
schrieben, sondern Berichte ihres spirituellen und dufleren Lebens sowie
zahlreiche Briefe hinterlieflen, erregte Verwunderung. Bei der Kanoni-
sierung von Heiligen spielen bekanntlich immer auch geographische, natio-
nale und missionarische Motive eine Rolle. Diese Gesichtspunkte scheiden
bei der Erhebung zum doctor ecclesiae aus, da diese Ehrenstellung nur
jenen dreiflig Theologen und Ordensméannern zuerkannt wurde, die durch
ihr Wesen und Wirken in hervorragender, begnadeter Weise christliche
Spiritualitdt aufleuchten lieflen und entfalteten und zu ihrem Teil die
Welt verdnderten. Es wire auch angemessen, einmal der Frage nachzu-
gehen, inwiefern das Verméchtnis der Représentanten theologischer Lehre
und kirchlichen Lebens als Antwort auf Probleme und Herausforderung
der Zeit, zu der die Proklamation stattfand, interpretiert werden kann.
Einer Epoche, die sich Aktionen und einem oft nur verbalen oder telege-
nen Aktivismus verschrieben hat, die auflergewdhnlichen charismatischen
Widerfahrnissen ablehnend gegeniibersteht, die wohl weif}, ohne es sich
immer selbst einzugestehen, dafl das Humanum zutiefst bedroht ist, konnen



Wiederentdechung der Charismata 343

die beiden Heiligen, die wohl Frauen der Tat waren, deren Aktivitat
jedoch im Charismatischen wurzelte und die die humanitas christiana
reprisentierten, neue Einsichten erschliefen und neue Wege weisen. Wenn
nun zwei Ordensfranen unmittelbar hintereinander zu Kirchenlehrerinnen
erhoben wurden, so ist diese Duplizitit ein uniibersehbarer Hinweis dar-
auf, dafl die Bedeutung der Frau fiir das spirituelle und charismatische
Leben gewiirdigt werden soll. Unverkennbar ist die Tendenz, die Bedeu-
tung der Frau fiir die Ent{altung spirituellen und kirchlichen Lebens her-
auszustellen, um lange Versiumtes nachzuholen. Dafl zugleich das Cha-
risma der Laien hervorgehoben werden sollte, bekundete Papst Paul VL.
indirekt dadurch, daf} er sicherlich wohlbedacht gerade beim 3. Internatio-
nalen Kongref} iiber das Laienapostolat am 15. Oktober 1967 zur grofien
Uberraschung der Delegierten ankiindigte, er habe die Absicht, Teresa
de Avila und Catarina da Siena zu Kirchenlehrerinnen zu erheben. Ob-
gleich beide schon vor Jahrhunderten zur Wiirde der Altdre erhoben wur-
den, so war doch die Verwunderung der Kongrefiteilnehmer auflerordent-
lich.

Das Wirken Catarinas, die sowohl der Geschichte des Papsttums wie der
Geschichte Italiens eine entscheidende Wende gab, soll an anderer Stelle
gewiirdigt werden. Wir wenden uns hier Teresa de Avila zu, die als Per-
sonlichkeit und Heilige schon lange hoch verehrt und deren Leben von
vielen Autoren verherrlicht wurde. Thre Glaubensstirke und ihre Tat-
kraft, ihr gewinnendes Wesen, das auch anfangliche Gegner in den Bann
schlug, ihre Organisationsgabe, die sie befdhigt hitte, ein Konigreich zu
regieren, ihre in kristallklarem Kastilianisch geschriebenen mystischen
Schriften, ihr umfangreicher Schriftwechsel, der treffsicher und elegant auf
Fragen des Brunnenbaues und der Hauskonstruktion, auf Klosterregel
und inneres Leben eingeht, und nicht zuletzt ihre Autobiographie, die den
Bekenntnissen eines Augustinus, Petrarca, Rousseau und Goethe eben-
biirtig zur Seite steht, sichern ihr seit langem einen festen Platz in der
Geschichte des Christentums.

Daf} nun gerade diese Heilige, die in ihrer ,Vida“ wie in der ,Seelen-
burg“ iiber ihre mystischen Erfahrungen, ihre Visionen und Auditionen,
ihre Verziikungen und die durch Berninis Marmorplastik berithmt gewor-
dene ,Durchbohrung des Herzens“ ausfiihrlich und offenkundig berichtete,
zum doctor ecclesiae erhoben wurde, mag moderne blitzgescheite Leute
iiberraschen. Denn der Mensch des 20. Jahrhunderts denkt nun einmal
— wenigstens nach seinem eigenen Selbstverstindnis — rational und aufge-
klart. Wenn sich in Dingen des Glaubens etwas Irrationales ereignet, sind
sofort ,die Worte Schwindel, Hokuspokus und schwarze Magie anf aller
Lippen“, wie Bruce Marshall am Ende seines Romans ,Das Wunder des



Ernst Schering 344

Malachias“ persiflierend vermerkt. Das Tanzlokal, das durch die Luft
gesegelt war, mufite umgehend und unauffillig an seine alte Stétte zuriick-
kehren; prompt vermerkte ein Professor, ,es sei nichts geschehen, alles sei
nur zwangshafte Neurose“. Der Gesamtbereich des charismatischen Lebens
stofit heute auf Skepsis, Ablehnung und Mifverstéindnis. Die Mystik gilt
als Schwarmerei, Nachwehen des Neuplatonismus und gefithlsseliger Pan-
theismus. Bestenfalls versucht man, ihre Erscheinungsformen mit Katego-
rien moderner Wissenschaften, insbesondere der Psychologie, zu ,erkli-
ren“; man hélt dann Visionen fiir Halluzinationen, Auditionen fiir aus
dem Unterbewufiten aufsteigende Antriebe, Gebetserfahrungen fiir Stu-
fen der Versenkung, Entriickungen fiir epileptische oder kataleptische An-
falle, Migrationen fiir Bewuftseinsspaltung usw. Mit derartigen ,Erkli-
rungen” ist im Grunde wenig anzufangen; sie kénnen den Zusammenhang
zwischen mystischen Widerfahrnissen und der klugen, aktiven Titigkeit
der Charismatiker nicht verstehbar machen. Diese ,Erklirungen® miissen
ontologisch, erkenntnistheoretisch hinterfragt werden. Sie gehen letztlich
auf die idealistische Philosophie Kants zuriick, fiir den nur das wirklich ist,
was korperlich greifbar, naturwissenschaftlich exakt meflbar ist, also die
Lichtwellen, die im BewufBitsein als Farben empfunden werden. Es war
ebenso bedeutsam wie folgenreich, daf sich die Ausformung der kritischen
Philosophie bei Immanuel Kant in einer kritischen Auseinandersetzung mit
Emanuel Swedenborg vollzog. Der Philosoph aus Kénigsberg erblickte in
dem schwedischen Visionédr den Reprisentanten eines mafilosen Miflbrau-
ches der spekulativen Fahigkeiten des menschlichen Geistes; in seiner frii-
hen, lange vor den groflen ,Kritiken“ geschriebenen Schrift von 1766
»Irdume eines Geistersehers, erliutert durch Triume der Metaphysik“,
polemisiert er gegen alle Spekulation, Phantasie und Imagination und
steckt die Grenzen dessen ab, was die Vernunft zu erkennen vermag. Damit
wollte der , Alleszermalmer* aufweisen, dafl die Metaphysik (im bisheri-
gen Verstindnis) ,als Wissenschaft ganz unméglich“ sei. Nun wird jedoch
bekanntlich in der Philosophie heute nicht mehr dieser kritische Idealismus
Kants vertreten, der meinte, dafl wir erst durch unsere Denkkategorien die
Gegenstinde alsGegenstinde erzeugen, vielmehrhatsichnach Nicolai Hart-
mann der kritische Realismus durchgesetzt, der davon ausgeht, dafl unsere
Denkkategorien und die Kategorien des Seienden sich — vorsichtig aus-
gedriickt — wenigstens teilweise decken. Wir konstituieren nicht die Gegen-
stinde als blofle Erscheinungen, sondern dem Denken entspricht zum Teil
in Wirklichkeit das Seiende. Vom Philosophischen auf das Religiose iiber-
tragen, bedeutet dies: Echte Visionen sind nicht im Unterbewufiten erzeugt,
vielmehr entspricht ihnen etwas Wirkliches, das gleichzeitig ,iiberformt®
wird, um einen an Aristoteles erinnernden Terminus der Kategorial-



Wiederentdecdkung der Charismata 345

analyse N. Hartmanns aufzugreifen. Auch haben M. Heidegger, K. Jas-
pers und Gabriel Marcel einsichtig gemacht, dafl zur Erfassung der mensch-
lichen Existenz nicht Kantische Kategorien, sondern andere Denkformen,
Existenziale anzuwenden sind. Visionen sind eben etwas anderes als Vor-
stellungen, Begriffe der Denkkategorien. Den charismatischen Widerfahr-
nissen entspricht etwas Wirkliches.

Dem rechten Begreifen des charismatischen Lebens in der Fiille und
Breite seiner Erscheinungen stehen andererseits die in der Romantik iippig
aufblithenden Verzeichnungen des Visionirs im Wege. Um den Kanti-
schen Kategorien und Verdikten zu entgehen, zog man sich auf psycholo-
gische, emotionale Beschreibungen zuriick, die mitunter ans Pathologische
grenzten. Justinus Kerner prigte mit seiner Schilderung der visioniren
Erfahrungen der ,Seherin von Prevorst“ die Vorstellung, Visionire seien
nervenschwache, hypersensible, todesbleiche Persénlichkeiten, die von einer
Ohnmacht in die andere sinken, von einer Ekstase zur anderen dahin-
schwinden. Obgleich der rationale Mensch der Gegenwart die Romantik
weit hinter sich gelassen hat, hilt er an diesem psychophysischen Standard-
bild eines Visionirs fest, da er mit dem charismatischen Leben kaum etwas
anzufangen weifl. Wer sich nur etwas in der Geschichte auskennt, weif,
dafl es unter den Charismatikern hochst energische, aktive, dynamische
Menschen gab und dafl nicht wenige unter ihnen gerade durch Visionen
Heilung ihrer korperlichen Gebrechen erfuhren. Visionen haben iibrigens
nichts gemein mit den durch Narkotika und Drogen (neuerdings Haschisch
und LSD) hervorgernfenen Pseudovisionen, denn Halluzinationen hinter-
lassen in der Personlichkeit keine Spuren, Drogen erzeugen Destruktionen.
Echte Visionen hingegen bewirken tiefgreifende Verinderungen, werden
als Berufungen begriffen und befolgt. ,Gott ist gegenwirtig®, ist eine der
Grunderfahrungen der Mystik, eine Aussage, die nicht unter die Kategorie
des ,Was“ und des ,Wie“, sondern des ,Daff* fallt, die deshalb nicht
emotional zu schildern, sondern in den Wirkungen zu begreifen ist.

Charismatische Widerfahrnisse sind Begegnung, Begnadung und des-
halb Beanspruchung des Menschen. Christliche Mystik ist deshalb durch
eine ungemein aktive Tendenz gekennzeichnet. Der von Gott Gerufene
will Neues gestalten. Wendet er sich der inneren Welt zu, so geht es ihm
um Innerlichkeit, das ,Innerste vom Inneren®, wie Augustinus sagte, um
Reinigung der Seele, Ernenerung der Askese und christliche Lebensgestal-
tung. Die aktive Tendenz kann sich ebenso dem dufieren Leben zuwenden
und zielt dann darauf, die Welt, die Kirche, die Menschen und die Gesell-
schaft zu verdndern. Jedenfalls weif sich der Begnadete von Gott in den
Dienst gestellt und zuar Tat berufen. Es sei nur an die cluniacensische
Reform, die das Problem pépstlicher oder kaiserlicher Weltherrschaft auf-



Ernst Schering 346

warf, an Bernhard von Clairvaux, den Ausleger des Hohen Liedes und
zugleich Vater des zweiten Kreuzzuges, und Johanna von Orléans erinnert,
die, ihren Auditionen folgend, im Alter von 17 Jahren die uberlegene
englische Armee besiegte. Die gleiche Tatkraft finden wir bei Franziskus
von Assisi, dem gewaltigen Reformer der Kirche und Kritiker der Gesell-
schaft seiner Zeit, wie bei der stigmatisierten, verziickten Catarina da
Siena, die Papst Gregor XI. zu bewegen wufite, nach Rom zuriickzukehren,
und die Frieden zwischen den italienischen Republiken stiftete. Auch Hilde-
gard von Bingen, Birgitta von Schweden, Raimund Lullus und nicht zu-
letzt Ignatius von Loyola wiren zu nennen. Kontemplation und mysti-
sche Versenkung machen durchaus nicht untauglich zum praktischen Han-
deln. Charismatiker spinnen sich keineswegs in ihre Erlebnisse ein, um
dariiber die Welt und die Menschen zu vergessen, wie man héufig meint.
Wohl gab es auch Mystiker, die sich nichts davon versprochen haben, in das
Getriebe der Welt einzugreifen; aber das ist kein Charakteristikum des
charismatischen Lebens. Stets gab es sowohl aktive wie passive Naturen.
Auch unter den ,Realisten der Gegenwart gibt es erschreckend viele, die
gedankenlos oder resignierend den Dingen ihren Lauf lassen. Mystik will
das Leben — das innere wie das duflere — neu gestalten. Haufig haben
gerade die charismatischen Erfahrungen verzagte Menschen zur Entschie-
denheit getrieben und ihnen Mut, Kraft und Ausdauer zum Handeln ver-
liehen.

Teresa de Ahumada, am 28. Marz 1515 in Avila, der ,Stadt der Steine
und der Caballeros“, geboren, wuchs im ,Goldenen Zeitalter® Spaniens
unter Karl V. und Philipp II. auf. Das Leben Avilas, in der es eine kleine
Universitit, eine Kathedrale, 13 Kirchen und zahlreiche Kloster gab, sowie
der Geist ihres Elternhauses waren vom christlichen Glauben, kirchlicher
Sitte und religiosen Vorstellungen geprigt. Teresittas Lieblingslektiire
waren die unzihligen schaurigen Ritterromane ihrer Zeit, die ihr Zeit-
genosse Cervantes im Don Quijote unvergleichlich persiflierte. Mit 21
Jahren trat sie gegen den Willen ihres Vaters — die Mutter war bereits
frith gestorben — in das Karmeliterinnenkloster ihrer Vaterstadt ein. Von
den nichsten 17 Jahren im Kloster Encarnacion ist nichts Auflerordent-
liches zu vermelden. Kaum etwas deutete darauf hin, daf} sie es sein sollte,
die zur Verinnerlichung der katholischen Reformbewegung mehr beitra-
gen sollte als irgend jemand anderes. 1553 erfuhr sie ihre Bekehrung; alle
Laxheit, die im weitrdumigen Kloster regierte, stiefl sie von sich. Mit
rigorosem Eifer wandte sie sich dem strengen monastischen Leben zu. Erst
sieben Jahre spiter wurde ihre Aktivitdt auch im dufleren Leben frucht-
bar; nach schwierigen Verhandlungen errichtete sie das Kloster San José,
das ganz vom strengen Geist der alten Ordensregel bestimmt war. Die



Wiederentdeckung der Charismata 347

kommenden Jahre waren — abgesehen von zahlreichen Klostergrindun-
gen — von konfliktreichem, dramatischem Kampf fiir die Selbstidndigkeit
der Unbeschuhten Karmeliter, von leidenschaftlichem Streit fiir die Reform
des Ordenswesens und die Verinnerlichung des Glaubens erfillt.

Ihre erste grofle Erschiitterung erfuhr sie als junge Nonne im Kloster
Encarnacion. Die alte Ordensregel war stark gemildert; die Klosterfrauen
konnten lange Zeit auflerhalb der Klausur leben, durften Verwandte und
Freunde im Kloster empfangen. Im Sprechzimmer trieb man eifrig Kon-
versation, besprach alles, was sich am Hof und in der Welt zutrug. ,Plotz-
lich erschien vor mir Christus mit sehr ernstem Gesicht und gab mir zu
verstehen, dafl ihn so etwas sehr verdriefe. Ich sah ihn mit den Augen der
Seele und zwar viel deutlicher, als ich ihn mit leiblichen Augen hitte sehen
konnen.“ Ein anderes Mal erblickte sie die Hande Christi, ,,die in wunder-
barer Schonheit ergldnzten®. Tage spater schaute sie das Angesicht Christi,
woriiber sie ,vor Staunen ganz aufler sich geriet“. Noch viele andere
mystische Erfahrungen wurden ihr zuteil. Fast stets erblickte sie den Auf-
erstandenen in seiner Glorie, nur selten den Gekreuzigten. Ihre Frommig-
keit wurzelte nicht priméar in der Passionsmystik, sondern im Glauben an
Kraft und Herrlichkeit des auferstandenen und gegenwirtigen Herrn.
Mochten die tibrigen Klosterfrauen iiber sie ldstern, sie wolle sich nur inter-
essant machen und als ,Heilige“ gelten, mochten auch die zu Rate gezoge-
nen Geistlichen die Echtheit der Visionen bestreiten, sie selbst war von der
Gegenwart Christi fest iiberzeugt. Pater Gaspar Daza gebot ihr, bei der
ndchsten Vision ,die Feige zu machen®, mit der Faust zu drohen. Jahrelang
litt sie unter dem Konlflikt zwischen ihren mystischen Erlebnissen und dem
kirchlichen Gehorsam. Inneren und dufieren Anfechtungen hielt sie stand.
»Obgleich der Bannertrager nicht mitkdmpft, so ist er doch in grofler Ge-
fahr. Innerlich leidet er mehr als alle anderen, da er als Bannertriger sich
nicht verteidigen kann und sich eher in Stiicke hanen lassen muf, als die
Fahne aus seinen Handen zu geben. Ebenso miissen die Beschaulichen die
Fahne der Demut hochhalten und alle Schlage aushalten. IThr Amt ist es,
zu Jeiden.”

Die grofie Wende ihres Lebens geschah, als sie 38 Jahre alt war. Der
Entschluff, das monastische Leben in seiner Ganze zu realisieren, war nun
nicht durch eine Vision, sondern durch den Anblick einer Holzplastik aus-
geldst, die das Kloster zu einem Fest entliehen hatte. Diese Darstellung
Christi an der Martersiule erschiitterte sie, gab ihr zugleich den Mut, ihr
»ganzes Vertrauen auf Gott zu setzen®. Bald darauf wurden ihr weitere
Visionen zuteil, die sie darin bestdrkten, Gott habe nur darauf gewartet,
daf sie sich ihm zuwende. Dafl diese grofle, mutige Entscheidung Teresas
nicht durch eine Vision, sondern durch eine noch heute im Kloster Encarna-



Ernst Schering 348

cion aufbewahrte Holzplastik bewirkt wurde, fiihrt zur generellen Ein-
sicht, dafl das charismatische Leben nicht dem Emotionalen entspringt,
sondern im Geistlichen, in der Meditation, im Willen, in der Dienstbereit-
schaft wurzelt. Es besteht ein nicht rational zu begriindender, jedoch exi-
stentiell erfahrbarer Zusammenhang zwischen personlichem Gebet, Stun-
dengebet, Meditation und neuer Erkenntnis. Meditation und charismati-
sche Gaben korrespondieren miteinander. Von hier aus erhellt das bei
vielen Charismatikern nachweisbare Phinomen, daf sich Visionen oft in
der heiligen Messe einstellen; am Tage der Himmelfahrt Marid erscheint
die Gottesmutter. Der geistliche Zusammenhang zwischen Meditation,
Stundengebet und mystischer Erfahrung ist auch daran erkennbar, daf} die
Bibel gleichsam das Modell ist, wie Gott und die Engel erscheinen und zum
Menschen reden. Ohne Vorgegebenheit der Offenbarung und der bibli-
schen Bilderwelt gébe es keine charismatischen Erfahrungen. Diese , Uber-
formung® durch die biblische Tradition macht es dem Kundigen unmoég-
lich, christliche und nichtchristliche Visionen miteinander zu vergleichen.

Durch die meditative Betrachtung der Holzplastik erfuhr Teresa die
Gegenwart Christi und vernahm seinen uniiberhérbaren Appell. Diese zu
einer Prozession entliehene Plastik des leidenden Christus erschiitterte sie
offenbar heftiger als vorangegangene Visionen und Auditionen. Daran
erkennen wir sogleich die Relevanz der auflerordentlichen Widerfahrnisse
fiir das geistliche Leben. Fiir Teresa hatten die Visionen keinen Offen-
barungscharakter. Damit unterschied sie sich grundlegend von den damals
in Spanien weitverbreiteten Alumbrados und den Schwirmern aller Epo-
chen, die sich auf ihre ,Erleuchfungen® beriefen, um neue Lehren zu ver-
kiinden. Konflikte mit der Inquisition waren unausweichlich. Teresa ver-
sicherte immer wieder, Offenbarungen seien fiir sie nur das Wort Gottes
und die kirchliche Lehre. Sie wolle nichts Neues verkiinden, da ihr die
~erforderliche Wissenschaft fehle“. Ihre mystischen Erfahrungen enthiill-
ten nichts dber das Sein Gottes, sondern iiber ihre eigene Seele und die
Seele schlechthin. Thre Beichtviter blieben skeptisch. Erst nach Jahren ver-
sicherten Patres des jungen Jesuitenordens, insbesondere Francesco de
Borgia, ein Urenkel von Papst Alexander V1., der kurz zuvor auf seine
Herzogwirde verzichtet hatte, sie hielten ihre Visionen fiir echt und gaben
ihr den Rat, ihre Gebete — im Sinne der Exercitia spiritualia — ,mit der
Betrachtung eines Geheimnisses des Leidens Christi zu beginnen®. Nun
endlich befanden sich ihre mystischen Erfahrungen und kirchlicher Gehor-
sam im Einklang. Schon lange hatten ihr Beichtviter Bufiiibungen emp-
fohlen. Jetzt traute sie sich groflere Entbehrungen zu und erfuhr, wie un-
geahnte Krafte in ihr wuchsen, die wohl nur darauf gewartet hatten, frei-
gestellt zu werden.



Wiederentdedeung der Charismata 349

In Auseinandersetzung mit den sie umgebenden Mifiverstindnissen
gelangte sie zu der fundamentalen Einsicht, echte Visionen erweisen sich
an ihren Wirkungen im Herzen: der Mensch erfihrt die Macht Gottes,
wird sich seines Unwertes bewufit und will nur noch fiir Gott leben. Ein-
gebildete Visionen jedoch verleihen weder Friede noch Freude. Halluzina-
torische Erlebnisse und Eingebungen des Teufels hingegen machen stolz
und eitel. In jahrelangen Auseinandersetzungen wurde sie sich nicht pur
iiber bestimmte psychologische Phinomene klar, sondern entdeckte sich
selbst und ihre seelischen Krifte. Pius X. nannte sie spiter mit Recht die
»Meisterin der Psychologie der Mystik“.

Diese jahrelangen Anfeindungen sind iiber das Biographische hinaus
bedeutsam. Wir erkennen, dafi auch in den Bliitezeiten der Mystik — und
im 16. Jahrhundert gab es allein in Spanien iiber dreitausend mystische
Schriftsteller — man den charismatischen Phinomenen durchaus skeptisch
gegeniiberstand. Das religise Selbstbewufitsein des Visionirs ist in einem
weit hoheren Mafle, als der kritische moderne Mensch annimmt, von der
Angst vor der Illusion wie von einem diisteren Schatten begleitet. Der
Visiondr fiirchtet, getduscht zu sein und andere zu verleiten. Seelsorger
befiirchten, die Frommen konnten durch Imagination geblendet sein und
sich den Gebilden ihrer Phantasie kritiklos anvertrauen. Bereits der Apo-
stel Paulus, selbst von Visionen geleitet, riumt die Moglichkeit einer Tiu-
schung durch verfithrerische Gesichte ein (Gal 1, 8); nachdriicklich warnt er
vor Satanas, der sich zum ,Engel des Lichtes verstellt“ (2 Kor 11, 14). Da
man giiltige Kategorien rational kaum aufstellen konnte, kam man im
Laufe der Kirchengeschichte bald darauf, Demut, Gehorsam, Selbstiiber-
windung und moralische Qualifikationen als Kriterien der Echtheit eines
Propheten aufzustellen. Die Angst vor Illusionen zieht sich durch die
gesamte Kirchengeschichte hindurch. Alle spiteren Charismatiker rangen
zutiefst darum, ob sie nicht durch Finbildungen geblendet, vom Teufel ver-
fihrt wiirden. Christus mufite selber durch Auditionen Teresa und viele
andere Charismatiker iiber die Echtheit der Visionen belehren. »Firchte
dich nicht, ich werde die Wahrheit ans Licht bringen.“ Charismatiker
befiirchten auch, andere kénnten sich in Illusionen versteigen. In spiteren
Jahren wandte sich die Madre Fundadora gegen jene Klosterfrauen, die,
durch Bufliibungen entkriftet, eine ,Art von Besinnungslosigkeit® erleb-
ten. ,Diese halten sie fiir Verziickung; ich aber nenne es Stumpfsinn, weil
es nichts anderes ist als Zeitvergeudung und Zerstérung der Gesundheit.
Diese eingebildeten Erfahrungen sind besonders gefihrlich, wenn sich die
Melancholie, die alte Monchskrankheit, hinzugesellt. Den Oberinnen
schirfte Teresa ein, Melancholikerinnen diirften sich nicht mit ihrem Wil-
len durchsetzen, man solle sie mit niitzlichen Klosterdmtern reichlich beschif-



Ernst Schering 350

tigen. Henri Joly betont zu Recht, Teresa habe lange vor der modernen
Medizin die Erscheinungsformen der Melancholie richtig analysiert und
jene Behandlungsmethoden entwickelt, an denen die moderne Psychiatrie
festhilt. Mit der kritischen Einstellung gegeniber visiondren Erfahrungen
und der stets beunruhigenden Furcht, Illusionen zu erliegen, bildete sich
komplimentir zu den charismatischen Erfahrungen zugleich eine hochst
differenzierte Psychologie heraus, die von der wirklichen Seele mehr weifl
als manche psychologische Moderichtung.

Nach der groflen Lebenswende und den neugewonnenen Einsichten
wandte sich Teresa mit wachem Eifer den Andachtsbiichern zu, las Augu-
stins Konfessionen, Thomas von Kempis Imitatio Christi, Francisco de
Osunas Abecedarios Espirituales und zahlreiche deutsche und spanische
Mystiker. Sie wurde der Ubereinstimmung ihrer Spiritualitit mit der
christlichen Tradition gewahr, gewann neue begliickende Einsichten und
nenen Mut: ,Ich begann, die Bekenntnisse des hl. Angustinus zu lesen. Da-
bei kam es mir vor, als sdhe ich mich selbst darin geschildert, und ich fing
an, mich diesem glorreichen Heiligen zu empfehlen.“ Nach der Lektiire der
Vita Jesu Christi von Ludolph von Sachsen stellte sie fest: ,Ich fand die
Kennzeichen angegeben, woraus die Anfinger, die Fortschreitenden und
die Vollkommenen erkennen kénnen, ob der Heilige Geist mit ihnen sei. Es
schien mir, daf der Heilige Geist mit mir sei.“ Sie, die sich bisher nicht
recht gewagt hatte, erkannte auch, dafl der Glaube zur Tat werden miisse.
Auf Grund der ihr zuginglichen Erbauungsliteratur begriff sie, im ,voll-
kommenen Leben® miissen Maria und Martha ,Hand in Hand gehen®;
beide Schwestern miissen sich ,im Herzen des Gldubigen vereinen®. Die
Einbeit von titigem und beschaulichem Leben gilt bereits bei Origenes,
Augustinus und in der Vita Antonii als Ideal des ,vollkommenen Christen-
standes®. Als Teresa sich dessen bewufit war, erfiillte Tatendrang ihr Herz;
sie trachtete darnadch, ,ins Feld zu ziehen®.

Die hier nur duflerst knapp wiedergegebenen Urteile Teresas tiber die
Einsichten, die sie beim intensiven Studium mittelalterlicher Stundenbiicher
gewann, sind fiir die Entfaltung geistlichen Lebens in hohem Mafie signi-
fikant. Wir erkennen, dafl das eigene religidse Leben erst durch Reflexion
und Meditation sowie mit Hilfe der spirituellen Uberlieferung und der
Deutung, die diese an die Hand gibt, zum Erleben, d. h. zum deutenden
Bewuftwerden des seelischen Geschehens wird. Die auf diesem Wege durch
Reflexion gewonnenen Erkenntnisse vermdgen ihrerseits spitere Wider-
fahrnisse zu ,iberformen“. Denn Geist und geistliches Leben sind im we-
sentlichen Tradition; jeder schopft aus dem Gedankengut derer, die vor
ihm auf dem gleichen Wege waren. So bemerkte schon J. C. de Saint-Mar-
tin treffend, die Mystiker stammen aus dem gleichen Lande und reden die



Wiederentdeckung der Charismata 351

gleiche Sprache. Eine ungenannte Benediktinerin aus Stanbrook Abbay
hat in ihrem vorziiglichen Buch iiber die mittelalterliche mystische Tradi-
tion beim hl. Johannes vom Kreuz dargelegt, wie im Laufe der Kirchenge-
schichte durch Systematisierung der Erfahrungen fritherer Charismatiker
sich geradezu eine feststehende mystische ,Nomenklatur® entfaltete. Das
bedeutet nun zugleich, dafl im einzelnen zu priifen ist, inwiefern die tra-
dierten Begriffe, Vorstellungen und Bilder den Erfalirungen des Charis-
matikers addquat sind. Jedenfalls ist die prigende, bestimmende Kraft der
geistlichen Uberlieferung hoch zu veranschlagen und recht zu wiirdigen.
Andererseits darf nicht iibersehen werden, daff die An-eignung als solche
eine eigenstindige, geistige, seelische Leistung darstellt. Der Nachvollzug
geistiger Tradition stellt wie jede Ein-sicht einen Auswahlakt dar, der
seine Bestimmung und Richtung von der betreffenden Personlichkeit, der
Grundtendenz und Struktur ihres geistigen Seins erhilt. Die An-eignung
besteht also darin, daf} sich eine Persénlichkeit auf Grund des Geistigen
und seiner Tradition dessen innewird, was sie bereits selber, wenn auch
unreflex, wufite. Die Tradition bestimmt die Deutung, nicht die charismati-
sche Erfahrung selbst. Die Grunderfahrung ist jedenfalls die Gewilheit der
Gegenwart Gottes und die personliche Beanspruchung. Die durch Medita-
tionsbiicher vermittelte Tradition bestirkt die eigene Erfahrung, verfestigt
das Bewufitsein, berufen zu sein, und erschliefit Sinn und Auftrag des Le-
bens. Nur so ist es zu begreifen, dafl sich Teresa und andere Charismatiker
nicht von der Uberzeugung abbringen liefen, Gott habe ihnen einen kon-
kreten Auftrag gegeben und werde ihnen bei der Erfiillung beistehen.
Einige Zeit nach der Begegnung mit Francesco de Borgia traf sie Pedro
de Alcantara, einen Franziskaner strenger Observanz, der zwei Jahrzehnte
zuvor einen besonderen Zweig der Minoriten, spiter Alcantarianer genannt,
gegriindet hatte. Dem Vorbild dieses Asketen wollte sie folgen. Gespriche
mit einigen Ordensschwestern bestarkten sie, ein Kloster zu griinden. Welt-
leute sagten ihr Unterstiitzung zu. Wichtiger als die Schilderung der bald
einsetzenden Widerstinde und der schwierigen Auseinandersetzungen, die
der Griindung des kleinen, den alten Ordensregeln verpflichteten Klosters
San José im Jahre 1562 vorangingen, diirfte die Tatsache sein, dafl der
Wille zur Tat und damit zugleich die zweite entscheidende Lebenswende
nicht durch eine Vision hervorgerufen war. Insofern glich der zweite Wen-
depunkt in ihrem Leben in erstaunlicher Weise dem ersten, als sie auch da-
mals nicht durch mystische Erfahrungen ihr neues Sein ergriff. Man kénnte
von einer doppelten Bekehrung im Leben Teresas sprechen; die erste be-
stand in der Hinwendung zu Gott und zum beschaulichen Leben, die zweite
in der Hinwendung zum Menschen, in der Ordensreform, im titigen Leben.
Beide sind hingegen insofern eins, als die zweite Lebenswende auf der er-



Ernst Schering 352

sten aufbaut und beide mit dem gleichen Ernst ergriffen und mit der
gleichen Selbstiberwindung gemeistert werden. Es sind wohl zwei ver-
schiedene Richtungen, aber es ist das gleiche Herz, der gleiche Glaube, der
die Entscheidung fillt. Frither hat man gelegentlich gemeint, Mystik und
Askese, beschauliches und aktives Leben als Gegensétze anselien zu sollen.
Das Wesentliche des Durchbruchs zur Tat besteht jedoch eben darin, dafl
diese als Einheit von kontemplativer Versenkung und aktiver Weltveran-
derung begriffen wird, wie die Auslegung der Geschichte von Maria und
Martha beweist. Schlieflich sei noch hinzugefiigt, dal Aktivitit und Passi-
vitit nur dann, wenn sie als menschliche Verhaltensweisen begriffen wer-
den, als polare Einstellungen zur Umwelt erscheinen. Vom Glauben an
Gott her gesehen, ist die ,passive” Kontemplation, das intensive, betroffene
Nacdhsinnen {iber Gottes Willen, gerade die Wurzel einer originellen Akti-
vitit, originell sowohl im Blick auf das Ziel wie in Anbetracht der Mittel,
die gebraucht werden.

Fiinf Jahre spiter erhielt Teresa durch sehr geschickt gefiihrte Verhand-
lungen von ihren Oberen die Erlaubnis, neue Kloster nach der urspriing-
lichen strengen Ordensregel zu errichten. So reiste die Madre Fundadora,
die das 50. Lebensjahr iiberschritten hatte, nun 15 Jahre lang in einem
abgetragenen Habit auf einem Planwagen oder auf einem Maultier kreuz
und quer durch Spanien, um iberall kleine, drmliche Konvente zu griin-
den. Die Beschwernisse auf den damaligen Straflen waren enorm. Bald
verirrte man sich in der Sierra Morena und bald trieb man auf einem los-
gerissenen Flofl den Guadalquivir hinunter; bald brach die Achse des
Wagens und bald stand man vor den Degen wilder Banditen. Threr Akti-
vitit, Klugheit und richtigen Selbsteinschitzung widersprach es, anderen
die Fahrten und Verhandlungen zu tiberlassen.

Als sie 60 Jahre alt war, kam es zur grofien Auseinandersetzung zwischen
den Beschuhten und Unbeschuhten Karmelitern. Ihr Schitler Johannes vom
Kreuz wurde ins Gefingnis geworfen, Pater Gracian exkommuniziert, sie
selbst durfte das Kloster von Toledo nicht verlassen. In der Bedrdngnis
versagten ihre Beauftragten; die Klugen wufiten keinen Rat, die Entschlos-
senen verloren den Mut; viele unterwarfen sich der milden Regel. Nur sie
behielt den Kopf oben. Die Sache der Ordensreform wurde erst gerettet,
als sie 1579 mit klugen, noch heute erhaltenen Briefen an Konig Philipp IL
appellierte. Die von Reinhold Schneider und anderen Dichtern so plastisch
geschilderte Begegnung zwischen dem Kénig und der schlichten Kloster-
frau hat sicherlich nicht stattgefunden; sie hédtte dem Lebensstil Philipps I1.
widersprochen, der es vorzog, vom Schreibtisch aus mit knappen Notizen
das Reidh, ,in dem die Sonne nicht unterging®, zu regieren. In dem jahre-
langen Kampf erwies sich ihre Uberlegenheit, nicht nur die ihrer Person,



Wiederentdeckung der Charismata 353

sondern der Sache, um die es ging. Zwar wufite sie Wiirde und Charme,
Klugheit und Menschenkenntnis einzusetzen; das Wichtigste war wohl, daf§
sie auch ihre entschiedenen Gegner von der Notwendigkeit der Kloster-
reform und der Verinnerlichung des religiésen Lebens itberzeugte.

Nachhaltiger und bedeutsamer war die Wirkung, die von ihren Schrif-
ten ausging. Teresa gehort zu den wenigen Heiligen, die ein umfangrei-
ches, nach Form und Inhalt klassisch zu wertendes Schrifttum hinterlassen
haben. Thre groflen Werke, die ,Vida“ und der ,Castillo Interior®, sind
zwar auf Geheifl der Oberen geschrieben, doch stellen sie etwas Unvergleich-
liches dar; wir schauen wie durch einen Kristall in den Reichtum einer
Seele, die sich iiber sich selbst klarwerden will. Thre Berichte und Analy-
sen sind weder von einem selbstgefilligen oder gar imponierenwollenden
Interesse an der eigenen Person getriibt, noch von dem Bediirfnis geprigt,
sich entschuldigen und andere belasten zu wollen. Sie wollte vielmehr Got-
tes Handeln an ihr und ihren Weg zu Gott bekunden. Thre Schriften, bald
ins Lateinische Gbertragen, wurden in Hunderten von Ausgaben verbreitet.
Gelehrte wie Leibniz, der versicherte, dem Castillo Interior die Konzep-
tion seiner Monadologie zu verdanken, studierten ihre Werke. Selbst
Voltaire bezeugte seine Hochachtung vor der Klosterfrau aus Avila. Die
Ubersetzungen von Gerhard Tersteegen und Matthias Claudius machten
sie im deutschen Raum bekannt. Das Personlichkeitsideal von Pietismus,
Klassik und Idealismus ist von ihren Gedanken geprigt. Die Erfahrungen,
die Teresa schilderte, wurden den Lesern zu Wegzeichen auf dem Pfad
zur Verinnerlichung, Hilfen, mit den Widerwirtigkeiten des Lebens zu-
rechtzukommen, das wahre Ich zu erkennen und entschlossen zu handeln.

Am 4. Oktober 1582 ist sie, alt und gebrechlich, doch ungebeugt, gestor-
ben. Am kommenden Tage fithrte Papst Gregor XIII. die nach ihm be-
zeichnete Kalenderreform ein. Ein neues Zeitalter begann, das auch von
dem Geist der teresianischen Mystik gepriagt wurde. Wir stehen heute
nach den Worten von Romano Guardini am ,Ende der Neuzeit“. Die neue
Epoche, fiir die es bisher noch keine treffendere Bezeichnung als die ,Mo-
derne® gibt, kann weder bei der kritischen Philosophie noch bei Idealismus
und Romantik wieder einsetzen, so stark auch die in jenen Epochen geprig-
ten Urteile iiber die Charismatiker Generationen hindurch sich im allge-
meinen Bewufitsein verfestigt haben. Wer sich hingegen heute unbefangen,
sachlich und intensiv dem Reichtum des charismatischen Lebens zuwendet,
begreift, was die wahre Seele ist, weif} sich vom Glauben her zur Tat geru-
fen und das Not-wendige zu tun; er erfahrt die in die Immanenz herein-
brechende Transzendenz. Insofern kann das Vermichtnis der Charismati-
ker auch die Theologie erneuern.





