
Wie können die kontemplativen Orden in ihrem 
Wirken für die Kirche stärker fruchtbar werden; 

Teresia a Matre Dei OCD (Waltraud Herbstrith), Köln 

I. Einführung 

Es ist ein Unterschied, ob Menschen, die nicht in einem kontemplativen 
Orden leben, sich Gedanken über diese Lebensweise machen, sie hochschät- 
zen, aber auch ihre Fragen und Anforderungen an sie stellen, oder ob einer, 
der dieses Leben zu leben versucht, aufgefordert wird, etwas darüber zu 
sagen. Leben ist schwer zu definieren, in Worte zu fassen. Leben muß ge- 
lebt werden; alle nachträgliche Reflexion wird es nie ganz einholen. Dazu 
kommt, daß diejenigen, die dieses Leben aktualisieren, im allgemeinen 
keine Zeit haben, darüber Reflexionen anzustellen. Der Lebensvollzug 
selbst füllt sie ganz aus. Andererseits macht der Kontemplative die Erfah- 
rung, daß dieses oder jenes an Formen anders, besser, fruchtbringender 
sein könnte. Das Zweite Vatikanum fordert ihn zu diesem Nachdenken, 
dieser Neubesinnung auf. 

Man kann am Leben großer Menschen, an der Existenz der Heiligen, 
Verhaltensweisen ablesen. Man kann sagen, so hat Gott an ihnen gehan- 
delt, denn sie haben es selbst gesagt oder niedergeschrieben, oder sie haben 
so und so mit ihrem Tun auf Gottes Anspruch geantwortet. Das allein kann 
den Menschen heute jedoch nicht helfen. Was nützen ihnen Franziskus im 
13. und Teresa von Avila im 16. Jahrhundert, wenn sie nicht an unserem 
Leben heute ablesen können, daß radikale Christusnachfolge nicht nur im 
sichtbaren und greifbaren Sozialgefüge der Welt, sondern in einer, zwar 
vom Sozialgefüge nicht getrennten, aber doch verborgeneren, unsichtbare- 
ren, wenig Erfolg versprechenden Weise möglich ist. 

Den Horizontalisten ist solch verborgenes Tun ein Ärgernis. Andere 
ahnen etwas Echtes dahinter, aber manche Strukturen des kontemplativen 
Ordenslebens scheinen ihnen hoffnungslos veraltet. Wieder andere tun so, 
als seien die Kontemplativen eine höhere Menschenklasse als ihre •tätigen" 
Mitschwestern oder Mitbrüder im Ordens- oder Laienstand und gestatten 
ihnen daher alle historischen Relikte. Wir können dazu nur sagen, daß vor 
aller theologischen Reflexion, vor aller positiven oder negativen Kritik, die 
Tatsache nicht zu leugnen ist, daß kontemplatives Ordensleben auch in der 
Wohlstandsgesellschaft unseres 20. Jahrhunderts sich eines blühenden Da- 
seins erfreut. Selbst wenn geschichtlich überholte Formen den Berufenen 
befremden, erfährt er seine Berufung so stark und unwiderlegbar, daß er 



Kontemplative Orden in ihrem Wirken für die Kirche 355 

diese Formen auf sich nimmt in der Hoffnung, daß sie in absehbarer Zeit 
abgelegt und neue, der heutigen Erfahrung entsprechende, gefunden wer- 
den. 

Dieser Vorgang gibt uns zu denken. Man muß einen Vergleich bringen, 
um ihn verständlich zu machen. Immer werden sich von neuem zwei Men- 
schen lieben, um gemeinsam den Weg der Ehe zu gehen, unabhängig 
davon, daß die Art ihres künftigen Ehelebens vielerlei Schwierigkeiten 
ausgesetzt sein wird. Denken wir an die autoritäre Einmischung des kom- 
munistischen Staats in die Intimsphäre des Menschen, an die Probleme, die 
die Berufstätigkeit beider Ehepartner in der Wohlstandsgesellschaft mit 
sich bringt, an die soziale Verelendung in Südamerika, an institutionelle 
oder vom Brauchtum bestimmte Beeinträchtigungen des Ehelebens in 
Afrika und anderen Erdteilen. All dies interessiert die Liebenden wenig. 
Immer neu fühlen sie sich aufgerufen, eine Lebensgemeinschaft der Liebe 
und des Vertrauens zu gründen und alles daranzusetzen, den Hindernissen 
zu begegnen. 

II. Was will der Kontemplative? 

Man spricht heute mit großer Unbekümmertheit, ja oft Naivität von der 
Weltverantwortung des Christen und seiner Mündigkeit. Man spricht viel 
vom kommenden Gott, von der neu zu gestaltenden Zukunft des Menschen, 
in die der Christ sich voll engagieren muß. Aller Rückblick scheint suspekt, 
denn es muß endlich vorwärts gehen. Die Christen haben zu lange vom 
•Tränental" der Erde gesprochen und die Menschen in ihrem Elend sitzen 
gelassen. Jetzt muß ihnen endlich einmal aufgehen, daß sie zu Fortschritts- 
gläubigkeit berufen sind und Hand in Hand mit der Wissenschaft einer 
besseren Zukunft entgegengehen. Man beruft sich auf Teilhard de Chardin 
und Papst Johannes XXIII., die allen Meckerern und Miesmachern zum 
Trotz an die Zukunft des Menschen geglaubt haben - nicht erst im Jen- 
seits, sondern schon hier. Seltsamerweise läßt man ganz außer acht, auf 
welchem Boden diese so harmonisch scheinende christliche Zukunftsgläu- 
bigkeit erwachsen ist. Es gibt keine Auferstehung, keine eschatologischen 
Freudenfanfaren, ohne daß das Weizenkorn in die Erde fällt und stirbt 
(vgl. Jo 12, 24), ohne die Kreuzigung des alten, von sich selbst eingenom- 
menen Menschen. Dafür liefern die Lebensetappen Teilhards und Johan- 
nes' XXIII. die besten Beispiele. Oft denkt man nicht daran, daß Pater 
Teilhard nicht nur in die Zukunft schaute, sondern weit ausholte im Rück- 
blick auf die Vergangenheit des Menschengeschlechtes. Niemand bedenkt, 
daß er sich als redlicher Forscher und Beter immer selbst in Frage stellte. 
Er ertrug das mangelnde Verständnis für seine Arbeit als seinen Anteil 



Teresia a Matre Dei 356 

am Leiden Christi, schweigend und ohne Verbitterung, und trotz des aus- 
stehenden Erfolgs blieb er von christlicher Hoffnung erfüllt. Und wer 
glaubt, daß Papst Johannes unbekümmert und vom Schicksal begünstigt 
auf der Stufenleiter der kirchlichen Hierarchie Karriere machte, bis es ihm 
gelang, als Papst der Kirche endlich ihre Fehler vorhalten zu können, der 
irrt sich sehr. Man braucht nur sein Tagebuch zu lesen und darin noch ein- 
mal zwischen den Zeilen zu lesen, dann weiß man, daß hier ein Mensch 
gelebt hat, der nichts von sich und seiner Weisheit erwartete, der schweigen 
und leiden konnte und vielleicht deswegen ein auserwähltes Werkzeug 
(vgl. Apg 9, 15) wurde, fruchtbar für das Wirken des Gottesgeistes. 

Aber warum rede ich eigentlich von zwei Menschen, die weder im Klo- 
ster, noch als sog. streng Kontemplative gelebt haben, um die es doch in 
diesem Artikel geht? Nun, weil ich der Überzeugung bin, daß beide Män- 
ner große Kontemplative waren, an deren Leben sichtbar wird, wie wichtig 
wahre Kontemplation ist, um das Gottesvolk der Auferstehung entgegen- 
zuführen. 

Ich kann nur als Kontemplative einer bestimmten Gruppe sprechen. 
Teresa von Avila, die zu Beginn der Neuzeit einen der Kontemplation 
gewidmeten Reformzweig des Karmelordens gründete, sah in der Kon- 
templation, in einem aus der Kraft des Gebets gespeisten Leben, einen 
Anruf Gottes, der an alle Menschen ergeht. Da durch die Nachlässigkeit 
des Menschen seine Fähigkeit zur antwortenden Partnerschaft gegenüber 
Gott so oft verschüttet wird und er seinen Auftrag an der Welt dadurch 
versäumt oder schlecht erfüllt, fand sie es dringend notwendig, kleine 
Gruppen von Frauen und Männern zusammenzuscharen, die sich ausdrück- 
lich - wir würden heute sagen: hauptberuflich - dem Apostolat des Gebets 
für die Welt, für den Heilsauftrag der Kirche widmen sollten. Nicht daß 
Teresa die erste gewesen wäre, die die Wichtigkeit der beständigen, be- 
wußten, personalen Verbundenheit mit Gott erkannt hätte. Ihre Vorfahren 
sind Abraham und die Propheten des Alten Bundes, die betenden Men- 
schen Israels und aller Menschheitsreligionen. Sie erkannte die heilstheolo- 
gische Funktion des Gebets für die andern, für die Welt. Gebet und Kon- 
templation haben für sie Dienstcharakter. Nach Teresa sind die Ordens- 
leute nicht höher qualifizierte Menschen als die Nichtordensleute, nicht 
•Gebetsexperten" im Sinne Robinsons1. Sie ist der Überzeugung, daß man 
sich in jedem Beruf Gott ganz zur Verfügung stellen kann. 

Es ist gut, daß die Kirche seit dem Konzil versucht, ein dynamischeres 
Selbstverständnis zu gewinnen und mutig in die Zukunft auszuschreiten. 

1 John A. T. Robinson, Gott ist anders - Honest to God, Kaiser, München, 14. Aufl. 1969, 
S. 97. Vgl. auch: Herbstrith, Teresa von Avila, die erste Kirdienlehrerin, Kaffke, Bergen- 
Enkheim, 1971, S. 91. 



Kontemplative Orden in ihrem Wirken für die Kirche 357 

Jeder Schritt in die Zukunft muß jedoch getragen sein von einer echten 
Ver-Wurzelung im geschichtlichen Angebot Gottes, in seinem •Abstieg in 
die Menschwerdung Jesu Christi". •Unsere Hoffnung gründet sich - mag 
es paradox klingen - auf die Universalität unseres religiösen Glaubens, der 
alle Zeiten und alle Räume erfaßt oder wenigstens zu erfassen beansprucht. 
Je weiter sich eine Idee im Raum ausbreitet, desto tiefer greift sie in die 
Zukunft, aber auch in die uns allen gemeinsame Vergangenheit der 
Menschheit, die griechisch Oikumene heißt. Und umgekehrt: Will eine 
Wahrheit alle Menschen und Völker erreichen und für sich gewinnen, so 
hat sie die Chancen der Zukunft nur dann, wenn sie bei aller Neuheit ihrer 
Seinserfahrung zugleich eine uralte Wahrheit ist, in der sich die voneinan- 
der entferntesten Mitglieder der Menschheitsfamilie wie an der gemein- 
samen Wurzel ihrer seit dem Turm von Babel auseinandergehenden Ge- 
schichte wie zu Hause wiederfinden und wiedererkennen"2. 

Ist nicht diese •gemeinsame Wurzel", in der sich •alle Völker ... wie 
zu Hause wiederfinden" sollen, die Kontemplation? Macht nicht sie allein 
fähig, alle babylonische Sprachverwirrung, alle Besser- oder Nichtwisserei 
an der Wurzel zu heilen? Gehört es nicht zur Ursehnsucht des Menschen, 
die sich in allen großen Menschheitsreligionen offenbart, Gott zu schauen, 
bei Ihm zu sein, die Spaltung zwischen dem Ich des Menschen und dem 
göttlichen Du zu überwinden? Hat nicht in Christus diese gesuchte Einheit 
zwischen Gott und Mensch, zwischen Schöpfer und Geschöpf ihre unvor- 
stellbare Wirklichkeit gefunden? Muß nicht alle christliche Heiligkeit, alles 
Engagement für diese Welt im Wirken und Leiden von dieser Grund- 
fähigkeit des Menschen getragen sein, ja zu sagen zu dieser seiner Sehn- 
sucht und ja zu sagen zur einmaligen Antwort Gottes in Christus Jesus? 

So ist es heilsnotwendig, daß von Zeit zu Zeit der Welt große Kontem- 
plative geschenkt werden, die wie Augustinus, Bernhard, Franziskus, Cate- 
rina von Siena u. a. mitten in der Welt für die Gegenwart des unsichtbaren 
Gottes Zeugnis ablegen oder scheinbar •abseits" von der Welt, wie Bene- 
dikt, Hildegard, Bruno, Teresa von Avila und viele nach ihnen. Daß die 
Gotteszeugen mitten in der Welt - man sagt heute: durch ihr soziales 
Engagement - die Frohbotschaft Christi bezeugen, das geht uns allen so 
glatt ein, auch wenn wir dieses Zeugnis gar nicht nachahmen. Denn man 
kann sich für Johannes XXIII. begeistern, ohne auf die Idee zu kommen, 
daß durch ihn ein Anspruch an uns ergeht. Aber daß es auch Menschen gab 
und gibt, die nicht mitten im Trubel der weltlichen Aufgaben stehen, son- 
dern etwas abseits, um mit Gleichgesinnten die Kontemplation, das immer- 

2 Cyrill von Korvin-Krasinski OSB, Rehabilitation der Materie, in: Perspektiven der 
Zukunft, Freiburg i. Br., 5. Jahrg., Nr. 3, Juni 1971. 



Teresia a Matre Dei 358 

währende Gespräch mit Gott zum Hauptengagement ihres Lebens zu 
machen, diese sog. streng Kontemplativen werfen auch für manche Glieder 
des Volkes Gottes viele Fragen auf. Ist dieses radikale Zeugnis heute noch 
glaubwürdig? Stammt es nicht aus vergangenen Zeiten mit überholten 
philosophischen und soziologischen Vorstellungen? Daß überholte Vorstel- 
lungen oder Verhaltensweisen auch bei Kontemplativen möglich sind, ist 
kein Geheimnis. Man muß jedoch unterscheiden zwischen dem unver- 
äußerlichen Anspruch einer Berufung - eben der kontemplativen - und 
ihrer geschichtlichen Darstellung. 

Ich glaube, heute ist es wichtiger als je, daß kleine Gruppen von Berufe- 
nen sich zu einem Leben zusammenfinden, das bezeugt, daß nicht der pla- 
nende, wissende, manipulierende, zukunftsoptimistische Mensch die Mitte 
dieser Welt ist, sondern der barmherzige, liebende Gott, dem sich dieser 
Mensch verdankt. Damit er dieses Danken nicht verlernt, ist es gut, daß 
einige ihre ganze Existenz auf dieses Danken gesetzt haben. Die allzu 
unbekümmerte Zukunftsfreudigkeit, die ungefähr so spricht: •Was wir 
jetzt noch nicht erreicht haben, wird uns in der Zukunft gelingen", ist oft 
nichts anderes als eine Flucht nach vorn, um den Realitäten der Todver- 
fallenheit, der Vereinsamung, der Entpersönlichung in modernen Wirt- 
schaftssystemen zu entrinnen. Das Sichverschließen des Menschen vor der 
Wirklichkeit Gottes erzeugt in ihm ein Vakuum, das er mit zweifelhaften 
Utopien ausfüllt. 

Der Hetze und Rationalisierung einer technisierten Gesellschaft, die ihr 
Menschsein in der Jagd nach Erfolg und Gewinn aufs Spiel setzt, stellt der 
Kontemplative die Erfahrung des Kleinen Prinzen bei Saint-Exupery ent- 
gegen, der sich weigert, zeitsparende Pillen zu schlucken, die den Durst 
löschen, wenn er in aller Ruhe zu einem Brunnen wandern kann. Der 
Mensch muß Herr der Technik bleiben. Er kann dies nur, wenn er weiß, 
wem er sein Dasein verdankt. Entweder wird sein Tun ein kontemplatives 
sein, oder er wird der Sklave seiner Erfindungen und Weltverbesserungs- 
vorschläge werden. In dieser Hinsicht bedarf es keiner Apologie der Kon- 
templation. Es werden aber Apologien für die Kontemplativen geschrie- 
ben3. Was hat das zu bedeuten? Ist etwas aus dem Gleichgewicht geraten? 
Verwechselt man Fruchtbarkeit mit Erfolg? 

III. Sind Kontemplation und Aktion Gegensätze? 

Hans Urs von Balthasar sagt in seinem Büchlein •Klarstellungen", daß der 
Kontemplative der •Liebe den Vorzug vor allem Liebenswerten" gibt. Er 
3 Hans Urs von Balthasar, Klarstellungen, Herder-Bücherei Bd. 393, Freiburg i. Br. 1971, 
S. 116-125. 



Kontemplative Orden in ihrem Wirken für die Kirche 359 

spricht von der sozialen Seite der Mystik, den Charismen und von der 
•Grundlosigkeit Gottes", an die sich der Kontemplative absichtslos ver- 
schenkt, •wie eine Welle untergeht im Meer". Durch die Betonung der 
•Grundlosigkeit" will von Balthasar dem Erfolgsrechnen begegnen, das 
sich heute in das Verständnis von Mystik einschleichen möchte. Und er hat 
recht, wenn er sagt: •Nicht umsonst nimmt Gott seinen Heiligen den Geist 
des Rechnens so lange und so gründlich weg, bis sie weder mehr wissen, ob 
sie leidend und betend etwas Brauchbares produzieren, noch fragen, ob 
Gott mit dem Ihrigen, falls es ein solches noch gibt, irgend etwas anfangen 
kann. Die charismatische und damit .funktionalisierbare' Seite der Mystik 
darf die Öffnung zur Grundlosigkeit Gottes nicht gefährden"4. Dieser Satz 
gilt aber nicht nur für kontemplative Ordensleute, sondern für alle, die 
Christus nachzufolgen gedenken. 

Ich wundere mich manchmal, wenn man von den Kontemplativen sagt, 
ihr Apostolat sei ein ganz verborgenes, sie müßten auf die sichtbaren 
Früchte ihres Tuns verzichten, und wenn man das noch mit der Kenosis 
Christi in Beziehung bringt. Oft habe ich die Erfahrung gemacht, daß Chri- 
sten, die sich in der sogenannten Aktivität •draußen" abmühen, auch nichts 
oder nur wenig an sichtbarem, meßbarem, greifbarem Erfolg sehen und 
daß sie genau so in die Kenosis Christi eingehen müssen, wenn sie etwas 
•Brauchbares produzieren" wollen. Ich glaube, daß hier kein Gegensatz, 
keine höhere oder niedrigere Berufung vorliegt, sondern einfach verschie- 
dene Berufungen. •Es ist doch seltsam", sagt Karl Rahner, •eine immer 
mehr fortschreitende Arbeitsteilung in der Gesellschaft wird als selbstver- 
ständlich empfunden. Hippies darf es geben, Protest gegen das Wohl- 
stands-Spießbürgertum wird gelobt, Leute, die davon leben, daß sie Ge- 
dichte machen, sind selbstverständlich. Und in der Kirche, in der Gott nicht 
auf den Menschen reduziert werden kann und darf, in dieser soll es keine 
Menschen geben dürfen, die diese eine (nicht einzige, aber unersetzliche) 
Berufung zur zentralen Tat ihres Lebens gemacht haben? Doch, solche 
Menschen muß es geben. Sie müssen demütig sein, sie müssen wissen, daß 
der Geist Gottes weht, wo er will, und nicht nur hinter den Mauern be- 
schaulicher Klöster; sie müssen wissen, daß alle organisierte und institutio- 
nalisierte Entsagung nur die Einübung der Entsagung und des Sterbens ist, 
das auch jedem Christen zukommt"5. 

Zur Zeit Teresas von Avila gab es den Gegensatz zwischen tätigen und 
beschaulichen Frauenklöstern noch nicht. •Alle Nonnen lebten nach der 
Weise, wie sie heute in den beschaulichen Orden sich findet, mit feierlichen 

4 A.a.O. S. 122. 
5 K. Rahner, Brief an die unbeschuhten Karmelitinnen in Beek (Holland), vom 19. 3. 1968. 



Teresia a Matre Dei 360 

Gelübden, feierlichem Chordienst und strenger Klausur. Und als später 
Gemeinschaften zu Werken der Liebe sich zusammenschlössen, um sich der 
Kinder, der Armen, der Kranken anzunehmen, da waren diese gänzlich 
der Sache des Herrn geweihten Frauen gleichwohl nicht .Nonnen', sondern 
.Schwestern'. Das sollte heißen: Sie waren den ersteren nicht ebenbürtig, 
nicht gleichwertig! Dies allein aus dem Grunde, weil ihre Tätigkeit es ihnen 
unmöglich machte, in ständiger Klausur zu leben. Erst nach dem Ersten 
Weltkrieg wurden diese .tätigen' Schwestern kirchenrechtlich als wahre 
Ordensfrauen anerkannt"6. 

Man sieht, daß streng kontemplatives Leben heute zwei Widersprüchen 
ausgesetzt ist. Einerseits gibt der geschichtliche Wandel den kontemplati- 
ven Frauenklöstern einen Ort, den sie weder im Kirchenrecht, noch im Ver- 
ständnis mancher Frommen in und außerhalb der Klostermauern einneh- 
men. Schon Teresa von Avila wies darauf hin, daß es nicht zwei Berufun- 
gen gibt: einerseits mit Maria zu Füßen des Herrn zu sitzen und anderseits 
mit Martha tätig zu sein. Der Kampf zwischen Maria und Martha spielt 
sich in der Seele jedes Berufenen ab. Teresa fordert, daß Martha und Ma- 
ria im kontemplativen Leben (!) stets zusammen sein müssen7. Es sollte 
keinen •Nimbus des Besonderen" um die Kontemplativen geben. Ihr 
Lebensziel ist •kein anderes als das aller Ordensleute, aller Christen: die 
Vollendung der Liebe zu Gott und den Menschen ... Sie alle pilgern, in- 
mitten des übrigen Gottesvolkes, schwesterlich gleichberechtigt.. . mitein- 
ander dem einen Ziele zu: das Evangelium zu leben und so Zeugnis zu sein 
für den Herrn und den Glauben an Ihn"8. 

Diesem geschichtlichen Wandel Rechnung zu tragen und vieles im Sinne 
des Zweiten Vatikanischen Konzils neu zu überdenken, würde auch den 
zweiten Widerspruch, der mehr von außen an das kontemplative Leben 
herangetragen wird, entkräften: nämlich, daß dieses Lebenszeugnis nicht 
mehr sinnvoll oder einsichtig sei. Dazu sagt Karl Rahner: •Es kann nicht 
die Frage sein, ob kontemplatives Leben in der Kirche bestehen soll, son- 
dern nur, wie es als besonderes Charisma (von vielleicht wenigen), so gelebt 
werden kann, daß es auch ein Zeugnis für die andern ist. In dieser Hinsicht 
sind vermutlich manche Anpassungen möglich und sinnvoll. Aber nicht auf 
Kosten der Radikalität des kontemplativen Lebens selbst. (Ich weiß natür- 
lich auch, daß ,kontemplativ' ein Wort ist, das seine historisch-griechische 
Belastung hat; aber solche Belastungen haben alle Wörter, auch die der 
modernsten Theologie, die oft sehr oberflächlich ist.) Vergessen Sie nie: 

6 Sr. M. Amata Neyer OCD, in: Jetzt", Nr. 3, 1971, S. 15. 
7 Vgl. Teresa von Avila, Die Innere Burg, 7. Wohnung, 4. Kapitel, Goverts Verlag, Stutt- 
gart, 1966, S. 212-3. 
8 Sr. M. Amata Neyer, a. a. 0. S. 16. 



Kontemplative Orden in ihrem Wirken für die Kirche 361 

Der Widerspruch zu einem Zeitgeist ist oftmals in Wahrheit das Modern- 
ste und ein unerläßlicher Dienst, den man seiner Zeit leisten muß"9. 

Dieser Widerspruch zum Zeitgeist kann jedoch nicht darin bestehen, daß 
man alles beim Alten läßt, •auf den Lorbeeren der Vergangenheit aus- 
ruht"10, und sich nicht reformbedürftig fühlt, weil ja alles weiterläuft. Das 
Konzil hat ein Umdenken verlangt, das die Zeichen der Zeit zu deuten 
sucht. Gerade der Kontemplative darf nicht an seiner Zeit vorbeileben, 
sonst würde er wie der ungetreue Verwalter sein Talent vergraben, statt 
Zinsen zu gewinnen (vgl. Mt 25,14-30). Das Konzil schenkte eine neue 
Sicht der Frau. Paul VI. hat durch die Ernennung Teresas von Avila und 
Caterinas von Siena zu Kirchenlehrerinnen dieser Entwicklung Rechnung 
getragen. Das heißt aber für die Frau, daß sie wie Caterina, Teresa, Tere- 
sia von Lisieux, Edith Stein und viele andere lernen muß, ihre Angelegen- 
heiten selbst in die Hand zu nehmen, und nicht in falscher Unterordnung 
wartet, bis andere die Dinge für sie erledigen. Die Kirche ist keine Demo- 
kratie; sie nimmt aber im Zeitalter der Demokratie Lebensformen an, die 
oft mehr dem Geist des Evangeliums entgegenkommen als bisherige Herr- 
schaftsstrukturen. Was nützt es der Frau, wenn sie gleichberechtigt mitar- 
beiten darf, aber ihre Chancen nicht wahrnimmt11? Die großen heiligen 
Frauen haben ihre Chancen wahrgenommen. Wenn wir auch nicht groß 
und heilig sind, so können wir doch auf jeden Fall, wie Teresa von Avila 
humorvoll bemerkt, heilig werden und unsere Herzen mit großen Gedan- 
ken füllen12. Mittelmäßigkeit, Ängstlichkeit und geistige Trägheit passen 
schlecht zur Nachfolge Christi. Es ist nicht bequem, sich über notwendige 
Erneuerungen Gedanken zu machen, geschweige, sie in die Tat umzusetzen. 
Christsein erfordert Wachsein, dauernde Neuorientierung, Befragen der 
Vergangenheit und Horchen auf die Gegenwart. Dann erst kann die Zu- 
kunft gelingen, denn sie erwächst aus den beiden ersten Schritten. 

IV. Kontemplation als Tat und Da-Sein für den andern 

Wir müssen klar sehen, daß Jünger-Christi-Sein nicht gleichbedeutend ist 
mit Erfolg-Haben in der Welt. •Der Jünger ist nicht über dem Meister" 
(Mt 10, 24; Lk 6,40). Im Sinne eines innerweltlichen Erfolgsstrebens war 

9 K. Rahner, a. a. 0. 
10 Sr. M. Amata Neyer, a. a. O. S. 16. 
11 Vgl. K. Rahner, Erwägungen eines Theologen, in: Teresa de Jesus - eine Frau als Kir- 
chenlehrer, Festschrift der Zeitschrift: Christliche Innerlichkeit, 6 (1970/71), Heft 2/3 und 
W. Herbstrith, Teresa von Avila; a. a. O. S. 104 f. 
x2 Vgl. Theresia von Jesus, Weg der Vollkommenheit, 4. Kapitel Nr. 1, Kösel, München 
1963, S. 35. 



Teresia a Matre Dei 362 

Christus ein Gescheiterter. Sein anfangs so verheißungsvolles, erfolgreiches 
Auftreten endete für alle Beteiligten mit bitterer Enttäuschung. Unter 
dem Kreuz standen einige Frauen .. . und nur bei dem Heiden Pilatus und 
dem römischen Hauptmann hat man den Eindruck, daß sie in dieser äußer- 
sten Situation etwas von Jesu Geheimnis erahnt haben . . . Aus diesem 
Nichts, aus dieser letzten Erniedrigung ist jedoch eine unvorstellbare 
Fruchtbarkeit erwachsen, die Menschen aller Völker und Zeiten in die 
Gefolgschaft Jesu führte. 

Ich glaube, wenn jemand in einen kontemplativen Orden eintritt, beab- 
sichtigt er weder •Zeugnis zu geben", noch •absichtslos" im Gebet zu ver- 
weilen, im Gegensatz zum •nur" zweckhaften, einschränkenden, endlichen 
Tun in der •Welt"13. Ich meine, wenn jemand diesen Weg wählt, ist er ein 
vom Herrn in seine Nachfolge Gerufener, fragt er nach nichts anderem, als 
wie er mit diesem Herrn leben kann für die andern, für die Welt, in der er 
ist. Da wir Menschen nicht alles zugleich denken können, müssen wir oft zu 
Gegensätzen greifen, die aber nur verschiedene Seiten einer Wahrheit dar- 
stellen. Infolge unserer Schwachheit besteht die Gefahr, die Synthese nicht 
zu erreichen und nur auf einer Seite zu beharren. Horizontalismus, Vertika- 
lismus, •verborgenes" Apostolat, Tätigkeit in der Welt - wir alle kennen 
diese und noch viele andere Schlagworte, mit denen wir so leicht umgehen. 
Ich frage mich: von welcher Welt reden wir eigentlich? Müssen wir uns so 
geheimnisvoll ausdrücken, daß wir erst theologisch alle Unterscheidungen 
von •Welt", wie sie z. B. im Johannesevangelium vorkommen, darlegen 
müssen, damit unser Nächster auch versteht, was eigentlich •Welt" ist? Ich 
gebrauche hier diesen Begriff einfach in der Weise, wie wir uns als Men- 
schen in der Welt, in diesem unserem sichtbaren Daseins-Horizont vor- 
finden, der für jeden ehrlich Nachdenkenden auch einen Bereich des Ge- 
heimnisses, des Unbegreiflichen, des ihn Übersteigenden ahnen läßt. Der 
kämpferische Atheismus ist der beste Beweis dafür, daß dieses Übersteigen 
unausrottbar zum Menschsein in dieser Welt gehört. 

Der Kontemplative ist genauso in dieser Welt wie der sogenannte 
Tätige, um einmal diese so mißverständlichen Begriffe beizubehalten. Der 
Christ, der in die Erniedrigung und Verherrlichung Christi eingeht, wird 
mit ihm zusammen Frucht bringen in Geduld. Auch hier kann man keine 
•innere" von einer •nur äußeren" Fruchtbarkeit unterscheiden. Da Gott 
in Christus Jesus einer von uns geworden ist, wird alle noch so innerliche 
und verborgene Fruchtbarkeit auch zugleich äußere Fruchtbarkeit - aber 
nicht in jedem Falle Erfolg - sein. Erfolg kann hinzukommen, ist aber nicht 
primär. 

13 H. U. v. Balthasar, a. a. O., S. 121. 



Kontemplative Orden in ihrem Wirken für die Kirche 363 

Ich finde weder bei der großen noch bei der kleinen Teresia, weder bei 
Edith Stein noch bei Foucauld eine Trennung zwischen der Hingabe an 
Gott und der Hingabe an den Nächsten. Ich kann bei ihnen keinen Plato- 
nismus entdecken, der den Menschen egoistisch in Gott ausruhen heißt, 
um nur •für ihn da zu sein", um sich für immer von den •niedrigen" Ver- 
haltensweisen dieser •Welt" zu trennen. Wenn Teresa von ihren Schwe- 
stern gefragt wurde, wozu das viele Beten nütze, sie könnten ja doch nichts 
leisten für die Welt, sagte sie ihnen, daß Gott •Werke" von ihnen wün- 
sche, Werke im Dienst am andern, im Dienst an der Gemeinschaft, am 
Nächsten in dieser Gemeinschaft, und daß diese Werke, die aus der Kraft 
des Gebetes geboren sind, ausstrahlen: •Es ist mein Wunsch, Schwestern, 
daß wir danach streben, so weit (d. h. zur Kontemplation) zu gelangen, 
und dies nicht, um zu genießen. Nein, wir wollen es herbeisehnen und uns 
dem Gebet hingeben, um diese Kräfte für den Dienst zu empfangen".14 

Teresa lebte mit der Welt, wußte genau um ihre Nöte. Da Zeitschriften 
und Rundfunk nicht vorhanden waren, gab sie das Gehörte mündlich 
weiter. Ihre Kontemplation, ihr Schauen auf Gott strömte beständig über 
zum Nächsten, sonst hätte sie sich nicht bei ihrer Reformtätigkeit in oder 
außerhalb ihrer Klöster den Menschen unermüdlich zur Verfügung gestellt. 
Die Menschen zur Zeit Teresas waren so vital, ihre Bindungen an Sippe, 
Gesellschaft und konventionelles Geschwätz so stark, daß Teresa in ihren 
Sprechzimmern zwei Gitter anbringen mußte, um das Notwendige vom 
Unnötigen zu scheiden. Heute ist die Situation gerade umgekehrt. Das Git- 
ter ist für die Menschen der Industriegesellschaft unnötig geworden. Man 
erwartet von der heutigen Frau, daß sie auch in modernen, zeitangepaßten 
Formen kontemplativ leben kann. Gitter ist hier nur Zeichen für viele, 
früher vielleicht angemessene, heute aber sinnlose Formen. Wie lange wird 
es noch dauern, bis auch die Ordensfrau in der Kirche als dem Manne 
gleichwertiger, mündiger, selbstverantwortlicher Mensch behandelt wird? 

Oft hört man von Priestern und Laien, die sich mühen, die Menschen 
das Gespräch mit Gott zu lehren: •Warum lassen uns die Kontemplativen 
im Stich? Warum unterstützen sie uns nicht konkret?" Teresa von Avila 
half den Menschen ihrer Zeit konkret, indem sie Theologen und Laien, 
Einfache und Gebildete auf das Gespräch mit Gott, auf Werte wie Medita- 
tion, Innerlichkeit, Selbstfindung aufmerksam machte. Wenn sie gefragt 
wurde, zierte sie sich nicht, Auskunft zu geben, auch wenn sie stöhnte, wenn 
man ihr auftrug, Bücher über das Gebet zu schreiben. Es wird noch einige 
Zeit dauern, bis die von der Kirche gewünschte Mitarbeit der Kontempla- 

14 Die innere Burg, 7. Wohnung, 4. Kapitel; Goverts Verlag, Stuttgart, S. 212; vgl. auch 
S. 209. 



Teresia a Matre Dei 364 

tiven von den Kontemplativen selbst in ihrer Dringlichkeit eingesehen 
wird. Es wäre angebracht, dies genau so nüchtern zu akzeptieren wie jede 
andere Arbeit15. Diejenigen, die nach einem Wort, einem Rat, einem Zeug- 
nis des Austauschs verlangen, wünschen bestimmt nicht, die Kontemplati- 
ven sollten auf die Straßen gehen, häufig über das Gebet predigen oder an 
allen Sitzungen der Synode teilnehmen. Sie respektieren sehr wohl die 
Atmosphäre, das Klima des Gebetslebens, das die Kontemplativen brau- 
chen, aber sie würden so gerne ein bißchen in angepaßten Formen daran 
teilnehmen. Können wir ihnen das verweigern? Müssen wir nicht nach 
Wegen suchen, die jeden Dualismus, jedes Pharisäertum ausschalten, und 
unsere Gesetze überprüfen? Oft hören die Kontemplativen: •Ach, Sie sind 
ja ganz normal und menschlich - das haben wir bisher nicht gewußt!" 
Oder die Kehrseite: •Immer habe ich mich danach gesehnt, einer streng 
Kontemplativen zu begegnen". Man fragt sich unwillkürlich: Wie können 
Menschen außerhalb des Klosters zu so eigenartigen Ansichten über uns 
gelangen? 

Häufig finden sich bei uns auch Vorstellungen wie: Das ist gefährlich 
für uns. • Das haben wir als Kontemplative nicht nötig. - Der Kontakt mit 
den •Tätigen" kann unser kontemplatives Leben beeinträchtigen, u. ä. - 
Im Grunde wollen wir uns nicht helfen lassen, weil wir uns nicht hilfs- 
bedürftig fühlen. Das ist schlimm! Ich glaube, wir können von den •Täti- 
gen", wie überhaupt von allen, die sich geistlich mühen, viel lernen. Es 
ist Hybris, anzunehmen, wir seien in jedem Falle die Gebenden, die ande- 
ren nur die Empfangenden. Geht den Kontemplativen die Kontemplation 
verloren, wenn sie die Nöte der Kirche konkret erfahren, wenn sie mit- 
denken, mitfühlen, mitberaten müssen? Ich meine, sie wird dadurch eher 
vertieft. Teresa von Avila war ein Mensch, der den Tatsachen nüchtern 
und aufgeschlossen gegenüberstand. Es genügte ihr nicht, zu Gott zu sagen: 
Ich bin ganz für Dich da. Ich will nur Dich, und dann wird alles andere 
schon richtig laufen. Sie war überzeugt, daß alles falsch läuft, wenn die 
Kontemplation nicht die Wirklichkeit dieser Welt umfaßt. Edith Stein 
schreibt aus dem Karmel an eine Ordensschwester: •Je konkreter das Bild 
ist, desto mehr treibt es uns an, unseren Schwestern draußen mit unserem 
Gebet zu Hilfe zu kommen. Ich denke auch, es würde Ihnen gut tun, ein 
bißchen bei uns zu sein"16. Wie normal und menschlich ist hier alles! Edith 
Stein ist dankbar für jede Information und lädt gleichzeitig die Schwester 

15 Vgl. Sr. Teresa Renata OCD (Dr. Emmy Lochs), Ein erfülltes Leben: Thomas Merton - 
ein echter Mönch, in: Christliche Innerlichkeit, 6. Jahrg., 1970/71, Heft 4 und 5, jeweils 
S. 32 ff. 
16 Sr. Teresia a Matre Dei, Edith Stein - Auf der Suche nach Gott, Butzon u. Bercker, 
Kevelaer, 2. Aufl., 1965, S. 155. 



Kontemplative Orden in ihrem Wirken für die Kirdie 365 

ein, als Gast in der Stille des Karmels neue Kraft zu schöpfen. Teresia von 
Lisieux hatte sehr konkrete Vorstellungen, als sie nicht sagte, sie wolle 
sich •absichtslos" in die Herrlichkeit Gottes versenken, sondern davon 
sprach, sie wolle sich für die Priester und die Sünder im Gebet einsetzen. 
An einen Missionar schreibt sie: •Ich könnte nur wenig vollbringen oder 
rein nichts, wenn ich allein wäre. Doch tröstlich ist mir der Gedanke, daß 
ich an Ihrer Seite vielleicht doch etwas nützlich bin. Sehen Sie, die Null ist 
an sich wertlos, aber zu einer Eins gestellt, wird sie mächtig - vorausgesetzt, 
daß sie sich an die richtige Seite stellt und nicht vor die Zahl"17. Wie bei 
der großen Teresa, so ist auch bei ihr dieses •Für die andern" nicht zu 
trennen von der Hingabe an die Liebe Gottes, und dies nicht nur, damit 
die Leiden einen Sinn erhalten18. Vielmehr scheint es mir umgekehrt zu 
sein. Wir sehen bei den Heiligen immer den gleichen Vorgang: Die Erfah- 
rung der Liebe Gottes, die Überwältigung durch diese ungeschuldete Selig- 
keit treibt sie an, zum andern hinzugehen, für ihn etwas zu tun, mit ihm zu 
leiden - kurz: mit Christus, der aus der Herrlichkeit des Vaters kommt, 
durch die Kreuzigung hindurch in seine Auferstehung einzugehen. Der 
Tätigkeitsdrang Teresias von Lisieux war so stark, daß sie keine Lust 
hatte, im Himmel auszuruhen, so lange es auf Erden noch Kampf gab. 
Weshalb soll dieser •Leistungstrieb" nicht der kontemplativen Berufung 
entsprechen? Er erwächst aus ihr, weil Gottes Liebe nichts Statisches ist, 
sondern Leben, unaufhörliche •Tätigkeit". 

Jeder Kontemplative wird dankbar sein, daß Gesetze seine Lebensweise 
schützen, daß er in einem geregelten Tagesablauf sich freuen kann auf die 
Begegnung mit Gott und den Mitmenschen in dieser oder jener Form. Die 
Gesetze können aber auch, werden sie zu eng und buchstäblich gehandhabt, 
das geistliche Leben hemmen, die Liebe zum andern einschränken, den 
Sinn der Kontemplation verfälschen. •Jede menschliche Einrichtung ist von 
der Sklerose und dem Formalismus bedroht. Die äußere Regelmäßigkeit 
dürfte in sich nicht genügen, den Wert eines Lebens und seine letzte Folge- 
richtigkeit zu gewährleisten", sagt Paul VI.19. Und der General eines kon- 
templativen Ordens schreibt: •Wir hatten uns an ein flaches und farbloses 
Leben gewöhnt und bereits vorhandenen Normen Vertrauen geschenkt. 
Jetzt werden wir uns aber bewußt, daß diese Perspektive das Ordensleben 
der Gefahr eines beängstigenden Zusammenbruchs aussetzt"20. Die Gesetze 
sind eine Hilfe für den Menschen; sie dürfen nicht absolut gesetzt werden. 

17 Therese von Lisieux, Worte und Briefe, zusammengestellt von Sr. M. Monika Hemmes, 
Sammlung Sigma, Verlag Ars sacra, München, 1965, S. 25. 
18 Vgl. v. Balthasar, a. a. O., S. 121. 
19 Paul VI., Apostolische Unterweisung •Evangelica testificatio" vom 29.6. 1971, Nr. 12. 
20 SIC Servitium Informativum Carmelitanum, Nr. 4/1971, S. 51. 



Teresia a Matre Dei 366 

Das war schon im 16. Jahrhundert Teresas große Sorge. Der Mensch ist 
nicht um des Sabbats willen da, sondern der Sabbat um des Menschen wil- 
len (Mk 2, 27). Christsein heißt umdenken - Metanoia -, beweglich bleiben 
für den jeweiligen Anruf Gottes. Der Kontemplative darf nicht die Spon- 
taneität verlieren, die Fähigkeit zur Initiative. Es ist daher notwendig, 
daß er über die soziologischen, psychologischen und theologischen Erkennt- 
nisse und Wandlungen seiner Umwelt auf dem laufenden ist, sonst könn- 
ten ihm wichtige Werte verloren gehen. Ohne Impulse von außen würde 
er weltfremd in einer Welt leben, die doch auf sein Zeugnis wartet. Es gibt 
zu Mißverständnissen Anlaß, wenn wir so leichthin sagen: Auch wenn die 
Menschen unser Leben nicht verstehen, müssen wir es leben. Gewiß darf 
der Berufene nicht dem Anruf Gottes ausweichen, aber er hat in der Nach- 
folge Christi die Pflicht, alles zu tun, was in seinen Kräften steht, diese 
seine Berufung den Menschen verständlich zu machen. •Ihr sollt mir Zeu- 
gen sein bis an die Grenzen der Erde" (Apg 1,8). Diese Worte Christi gel- 
ten für den Kontemplativen ebenso wie für alle anderen Berufenen. Chri- 
stentum ist nicht Spiritualismus. Zu Teresas Zeiten verstand die Umwelt 
genau, welch einen Heilsauftrag ein Schwesternkloster hat. In einer athe- 
istischen Welt wie der unseren verstehen dies oft nicht einmal •fromme" 
Christen. 

Es genügt auch nicht die Vorstellung- die im Grunde perfektionistischem 
Denken entstammt -, eine Ordensgruppe als vorbildlich arbeitendes Team 
sei der Idealfall für exemplarisch gelebte christliche Existenz. Wenn wir 
nur recht nett und menschlich ansprechbar seien, würden automatisch alle 
krampfhaften ideologischen Rechtfertigungsversuche entfallen21. War die 
erste Jüngergemeinde ein solcher Idealfall? Ich kann nichts dergleichen 
entdecken. Wenn ich an die pastoralen Sorgen des hl. Paulus denke, sieht 
die Sache nicht besser aus. Gott wirkt durch sündige Menschen. Die ideale 
Gemeinschaft ist eine Utopie. Die heutige Umwandlung der Großgruppen 
in Kleingruppen zeigt, daß menschliche Schwächen und Spannungen auch 
im kleinen Kreis nicht verschwinden. Das bedeutet nicht, wir könnten es 
unterlassen, täglich um ein echtes, von Liebe getragenes Gemeinschafts- 
leben zu ringen. Wir sollten uns jedoch bewußt sein, daß wir unterwegs 
sind, daß wir, auch bei noch so harmonischem Funktionieren, noch längst 
nicht alles begriffen haben und den Austausch mit andern Gemeinschaften 
der Kirche brauchen. Die Jagd nach Geld, das Rennen nach Erfolg, die man 
•draußen" gelassen zu haben glaubte, schleichen sich auch ins Kloster ein. 
Da das harte Leben eines Kontemplativen vom Anfänger Gesundheit und 

21 Vgl. Alfred Dubach, Ordensfrau heute und morgen, in: Ordens-Korrespondenz, Nr. 
1/1971, S. 45 ff. 



Kontemplative Orden in ihrem Wirken für die Kirche 367 

Leistungsfähigkeit für die Gemeinschaft erfordert, kehren oft Leistungs- 
und Erfolgsdenken auf •höherer" Ebene wieder. Das Durchstehen der 
Observanz, das körperliche Durchhalten auf jeden Fall können einen höhe- 
ren Stellenwert gewinnen als die Nachfolge Christi in Schwachheit und 
Krankheit. Nicht umsonst warnt Teresa von Avila, die selbst viel krank 
war und vom Erfolgsdenken im Kloster nichts hielt, vor allzu großer 
Strenge und Überbewertung der Askese. Bei ihr wie bei Teresia von 
Lisieux ist der Kontemplative der schlechthin Arme, der mit leeren Hän- 
den vor seinem Gott steht. Nur wer leer geworden ist von eigenmächtigem 
Wollen, das in geistlich sublimierter Form genauso sein Unwesen treibt, 
wie in der •Gefährdung des Weltlebens", kann Frucht bringen für das 
Reich Gottes. •Das Törichte im Urteil der Welt hat Gott erwählt, um die 
Weisen zu beschämen; das Schwache im Urteil der Welt hat Gott erwählt, 
um das Starke zu beschämen, und das in den Augen der Welt Geringe und 
Verachtete, das, was nichts gilt, hat Gott erwählt: um abzutun, was gilt, 
denn vor Gott soll sich kein Sterblicher rühmen" (1 Kor 1,27-29). Weder 
die ideale Gemeinschaft, in der alles funktioniert, noch •Demut" und •Lie- 
benswürdigkeit" um jeden Preis, die nicht mehr wagen, der Wahrheit ins 
Auge zu sehen, sind Postulate Christi, sondern das Eingeständnis unserer 
Schwachheit: •O Gott, sei mir Sünder gnädig" (Lk 18, 13). Der Kontempla- 
tive lebt aus der Erfahrung, daß alles Gnade ist. Er darf nicht ein Getto- 
Bewußtsein entwickeln, ein Gefühl, er dürfe nur noch mit institutionali- 
sierten Kontemplativen Kontakt haben. Welch einseitige Sicht wäre das! 
Die großen Heiligen wissen nichts davon. Selbst Bruno dem Kartäuser 
gelang es nicht, immer in der Kartause zu leben; er mußte sich den Wün- 
schen des Papstes fügen, der ihn als Ratgeber benötigte. 

Edith Stein sagt, der Kontemplative solle dankbar alle Hilfsmittel an- 
nehmen, die ihm sein kontemplatives Leben ermöglichen. Aber sie ist der 
Auffassung, Gott sei nicht an Klostermauern und Vorschriften gebunden 
und könne uns diese Hilfen entziehen22. Denken wir an unsere ungarischen 
und tschechischen Schwestern, die unter sehr ungünstigen Bedingungen als 
Kontemplative leben müssen! Sind sie deshalb weniger kontemplativ? 
Gott verlangt von uns dieses Äußerste vielleicht nicht, aber er verlangt 
von allen Christen, wie Abraham ständig bereit zu sein, seinen Willen jetzt 
zu erfüllen, auch wenn wir vieles Liebgewordene lassen müssen. Aufbruch 
nach vorn in die Zukunft klingt gar nicht so unmodern - wir dürfen dabei 
nur die Gegenwart nicht versäumen. 

Wenn die tätigen Ordensgemeinschaften heute erkennen, daß ihre 
Schwestern nicht Arbeitspotential sind, über das die Obern im Interesse 

22 Vgl. Sr. Teresia a Matre Dei, Edith Stein, a. a. 0. S. 203. 



Teresia a Matre Dei 368 

des Ordens einfach verfügen dürfen, sondern erwachsene, mündige Frauen, 
die Recht auf freie Zeit, auf persönliche Vertiefung des Glaubenslebens, 
auf Meditationspausen haben, um Mensch bleiben zu können, so sollten die 
kontemplativen Orden eine umfassendere Sicht der Weltprobleme, der 
Aufgaben der Kirche und der Nöte der anderen Ordensgemeinschaften 
haben. Angst vor der Berührung mit der •Welt", Trägheit im Mitdenken 
und Unwissenheit gegenüber dem Auftrag der Kirche heute müssen über- 
wunden werden. 

Wie man einen Ackerboden vorbereiten und pflügen muß, damit die 
Saat in ihm zur Frucht heranreifen kann, so bedarf auch das Apostolat der 
Kontemplativen einer ständigen Neubesinnung, Dynamik und liebenden 
Weltverbundenheit, damit ihr Dienst an der Kirche mehr Frucht trage. 
Seit Christus wissen wir, daß jeder noch so bescheidene und verborgene 
Akt des Gebets heilstheologische Wirkung hat23. Diese Wirkung erfolgt 
nicht automatisch, sondern unter Berücksichtigung unserer menschlichen 
Situation. Der Betende steht nach Teresa von Avila nicht im luftleeren 
Raum, er ist kein Engel, sondern ein Mensch, der inmitten einer ganz 
bestimmten geschichtlichen Situation, inmitten eines ganz bestimmten So- 
zialgefüges und in Gemeinschaft mit ganz bestimmten, einmaligen Men- 
schen betet. Dies verleiht seinem Beten einen einmaligen, geschichtlichen 
Sinn24. Gewiß kann Gott auch auf krummen Linien gerade schreiben und 
Gebete, die aus Unwissenheit und Unklarheit aufsteigen, annehmen, da 
wir ja alle Sünder sind. Dies ist jedoch keine Entschuldigung dafür, unse- 
ren geschichtlichen Auftrag zu übersehen, die Zeichen der Zeit nicht zu 
befragen, mit dem Hinweis, Beten allein genüge. Papst Paul VI. schreibt 
in der Apostolischen Unterweisung über die Erneuerung des Ordenslebens 
nach der Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils •Evangelica testifi- 
catio" vom 29. Juni 1971: •Das Ordensleben ... muß, um sich erneuern zu 
können, in jenen Formen, die nicht die Substanz betreffen, den Verände- 
rungen angepaßt werden, die mit wachsender Schnelligkeit und immer 
größer werdendem Ausmaß den Ablauf eines jeden Menschenlebens be- 
rühren ... Sicher erweisen sich nicht wenige äußere Elemente, die die 
Gründer von Orden oder religiösen Gemeinschaften empfohlen haben, als 
überholt. Manche Belastungen oder strengere Formen, die sich im Laufe 
der Jahrhunderte angehäuft hatten, mußten abgemildert werden. Anpas- 
sungen müssen getätigt und auch neue Formen können gesucht und mit 
Gutheißung der Kirche eingeführt werden ... Für ein Wesen, das lebt, 
besteht die Anpassung an seine Umgebung nicht darin, seine wahre Iden- 

23 Vgl. v. Balthasar, Primat der Glaubenskontemplation, in: Wer ist ein Christ? Benziger 
Verlag, Einsiedeln, 1965, S. 80 ff. 
24 Vgl. W. Herbstrith, Teresa von Avila, a. a. 0. S. 71. 



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 369 

tität aufzugeben, sondern vielmehr in der Selbstbehauptung aus eigener 
Kraft. Das tiefe Verständnis für die Strömungen der heutigen Zeit und die 
Ansprüche, die die moderne Welt stellt, muß die reichen Quellen eures 
Ordenslebens in neuer Kraft und Frische aufbrechen lassen. Diese Ver- 
pflichtung wird nach Maßgabe der Schwierigkeit ständig größer ... Liebe 
Ordensmänner und Ordensfrauen, ihr müßt auf die Art und Weise, wie es 
der Ruf Gottes von euren geistlichen Gemeinschaften verlangt, mit weit 
geöffneten Augen die Nöte eurer Mitmenschen, ihre Probleme und ihr 
Suchen nach Lösungen verfolgen und dabei in Gebet und Arbeit in ihrer 
Mitte Zeugnis ablegen von der Frohbotschaft der Liebe, der Gerechtigkeit 
und des Friedens. Das Streben der Menschheit nach einem Leben in stets 
wachsender Brüderlichkeit unter den einzelnen Menschen und unter den 
Völkern erfordert vor allem eine Umstellung in der Lebensweise, in der 
Mentalität und im Herzen"25. Wem viel gegeben ist, von dem wird viel 
gefordert werden. Die Beseitigung der Hindernisse kann den Ertrag stei- 
gern, die Frucht auf das Hundertfältige mehren. Diese Aufforderung er- 
geht heute von der Kirche an alle Orden, auch an die kontemplativen. 

•... Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin" 
(Phil 3, 12) 

Gedanken zur Unterscheidung des Christlichen 

Hermann Josef Spital, Münster i. W. 

Gott ist unser Schöpfer und Erlöser. Schöpfung und Erlösung stehen in der 
Zeit. Es gibt eine Geschichte der Schöpfung und eine Geschichte der Erlö- 
sung. 

Die Geschichte der Schöpfung beginnt: •Und Gott schuf den Menschen 
nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn, als Mann und Frau 
schuf er sie. Gott segnete sie und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und 

25 Evangelica testificatio, Nr. 5, 51 und 52. 




