Wie kdnnen die kontemplativen Orden in ihrem
Wirken fiir die Kirche stirker fruchtbar werden:

Teresia a Matre Dei OCD (Waltraud Herbstrith), K6ln

I. Einfiihrung

Es ist ein Unterschied, ob Menschen, die nicht in einem kontemplativen
Orden leben, sich Gedanken iiber diese Lebensweise machen, sie hochschat-
zen, aber auch ihre Fragen und Anforderungen an sie stellen, oder ob einer,
der dieses Leben zu leben versucht, aufgefordert wird, etwas dariiber zu
sagen. Leben ist schwer zu definieren, in Worte zu fassen. Leben muf} ge-
lebt werden; alle nachtrigliche Reflexion wird es nie ganz einholen. Dazu
kommt, dafl diejenigen, die dieses Leben aktualisieren, im allgemeinen
keine Zeit haben, dariiber Reflexionen anzustellen. Der Lebensvollzug
selbst fiillt sie ganz aus. Andererseits macht der Kontemplative die Erfah-
rung, daf} dieses oder jenes an Formen anders, besser, fruchtbringender
sein konnte. Das Zweite Vatikanum fordert ihn zu diesem Nachdenken,
dieser Neubesinnung auf.

Man kann am Leben grofler Menschen, an der Existenz der Heiligen,
Verhaltensweisen ablesen. Man kann sagen, so hat Gott an ihnen gehan-
delt, denn sie haben es selbst gesagt oder niedergeschrieben, oder sie haben
so und so mit ihrem Tun auf Gottes Anspruch geantwortet. Das allein kann
den Menschen heute jedoch nicht helfen. Was niitzen ihnen Franziskus im
13. und Teresa von Avila im 16. Jahrhundert, wenn sie nicht an unserem
Leben heute ablesen konnen, dafl radikale Christusnachfolge nicht nur im
sichtbaren und greifbaren Sozialgefiige der Welt, sondern in einer, zwar
vom Sozialgefiige nicht getrennten, aber doch verborgeneren, unsichtbare-
ren, wenig Erfolg versprechenden Weise moglich ist.

Den Horizontalisten ist solch verborgenes Tun ein Argernis. Andere
ahnen etwas Echtes dahinter, aber manche Strukturen des kontemplativen
Ordenslebens scheinen ihnen hoffnungslos veraltet. Wieder andere tun so,
als seien die Kontemplativen eine hohere Menschenklasse als ihre ,tatigen®
Mitschwestern oder Mitbriider im Ordens- oder Laienstand und gestatten
ihnen daher alle historischen Relikte. Wir kénnen dazu nur sagen, dafl vor
aller theologischen Reflexion, vor aller positiven oder negativen Kritik, die
Tatsache nicht zu leugnen ist, dafl kontemplatives Ordensleben auch in der
Wohlstandsgesellschaft unseres 20. Jahrhunderts sich eines blithenden Da-
seins erfreut. Selbst wenn geschichtlich iiberholte Formen den Berufenen
befremden, erfahrt er seine Berufung so stark und unwiderlegbar, daf} er



Kontemplative Orden in ihrem Wirken fiir die Kirche 355

diese Formen auf sich nimmt in der Hoffnung, daf sie in absehbarer Zeit
abgelegt und neue, der heutigen Erfahrung entsprechende, gefunden wer-
den.

Dieser Vorgang gibt uns zu denken. Man muf} einen Vergleich bringen,
um ihn verstidndlich zu machen. Immer werden sich von neuem zwei Men-
schen lieben, um gemeinsam den Weg der Ehe zu gehen, unabhingig
davon, dafl die Art ihres kiinftigen Ehelebens vielerlei Schwierigkeiten
ausgesetzt sein wird. Denken wir an die autoritare Einmischung des kom-
munistischen Staats in die Intimsphéire des Menschen, an die Probleme, die
die Berufstitigkeit beider Ehepartner in der Wohlstandsgesellschaft mit
sich bringt, an die soziale Verelendung in Siidamerika, an institutionelle
oder vom Brauchtum bestimmte Beeintriachtigungen des Ehelebens in
Afrika und anderen Erdteilen. All dies interessiert die Liebenden wenig.
Immer neu fiihlen sie sich anfgerufen, eine Lebensgemeinschaft der Liebe
und des Vertrauens zu griinden und alles daranzusetzen, den Hindernissen
zu begegnen,

I1. Was will der Kontemplative?

Man spricht heute mit grofler Unbekiimmertheit, ja oft Naivitit von der
Weltverantwortung des Christen und seiner Miindigkeit. Man spricht viel
vom kommenden Gott, von der neu zu gestaltenden Zukunft des Menschen,
in die der Christ sich voll engagieren mufl. Aller Riickblick scheint suspekt,
denn es muf} endlich vorwirts gehen. Die Christen haben zu lange vom
»Tranental” der Erde gesprochen und die Menschen in ihrem Elend sitzen
gelassen. Jetzt mufl ihnen endlich einmal aufgehen, daf sie zu Fortschritts-
gldubigkeit bernfen sind und Hand in Hand mit der Wissenschaft einer
besseren Zukunft entgegengehen. Man beruft sich anf Teilhard de Chardin
und Papst Johannes XXIII., die allen Meckerern und Miesmachern zum
Trotz an die Zukunft des Menschen geglaubt haben — nicht erst im Jen-
seits, sondern schon hier. Seltsamerweise 148t man ganz aufler acht, auf
welchem Boden diese so harmonisch scheinende christliche Zukunftsgliu-
bigkeit erwachsen ist. Es gibt keine Auferstehung, keine eschatologischen
Freudenfanfaren, ohne dafl das Weizenkorn in die Erde fillt und stirbt
(vgl. Jo 12, 24), ohne die Kreuzigung des alten, von sich selbst eingenom-
menen Menschen. Dafiir liefern die Lebensetappen Teilhards und Johan-
nes’ XXIII. die besten Beispiele. Oft denkt man nicht daran, dafl Pater
Teilhard nicht nur in die Zukunft schaute, sondern weit ansholte im Riick-
blick auf die Vergangenheit des Menschengeschlechtes. Niemand bedenkt,
dafl er sich als redlicher Forscher und Beter immer selbst in Frage stellte.
Er ertrug das mangelnde Verstindnis fiir seine Arbeit als seinen Anteil



Teresia a Matre Dei 356

am Leiden Christi, schweigend und ohne Verbitterung, und trotz des aus-
stehenden Erfolgs blieb er von christlicher Hoffnung erfallt. Und wer
glaubt, dafl Papst Johannes unbekiimmert und vom Schicksal begiinstigt
auf der Stufenleiter der kirchlichen Hierarchie Karriere machte, bis es ihm
gelang, als Papst der Kirche endlich ihre Fehler vorhalten zu konnen, der
irrt sich sehr. Man braucht nur sein Tagebuch zu lesen und darin noch ein-
mal zwischen den Zeilen zu lesen, dann weifl man, daf hier ein Mensch
gelebt hat, der nichts von sich und seiner Weisheit erwartete, der schweigen
und leiden konnte und vielleicht deswegen ein auserwdhltes Werkzeug
(vgl. Apg 9, 15) wurde, fruchtbar fiir das Wirken des Gottesgeistes.

Aber warum rede ich eigentlich von zwei Menschen, die weder im Klo-
ster, noch als sog. streng Kontemplative gelebt haben, um die es doch in
diesem Artikel geht? Nun, weil ich der Uberzeugung bin, dafl beide Man-
ner grofle Kontemplative waren, an deren Leben sichtbar wird, wie wichtig
wahre Kontemplation ist, um das Gottesvolk der Auferstehung entgegen-
zufithren.

Ich kann nur als Kontemplative einer bestimmten Gruppe sprechen.
Teresa von Avila, die zu Beginn der Neuzeit einen der Kontemplation
gewidmeten Reformzweig des Karmelordens griindete, sah in der Kon-
templation, in einem aus der Kraft des Gebets gespeisten Leben, einen
Anruf Gottes, der an alle Menschen ergeht. Da durch die Nachldssigkeit
des Menschen seine Fihigkeit zur antwortenden Partnerschaft gegeniiber
Gott so oft verschiittet wird und er seinen Auftrag an der Welt dadurch
versaumt oder schlecht erfiillt, fand sie es dringend notwendig, kleine
Gruppen von Frauen und Ménnern zusammenzuscharen, die sich ausdriick-
lich — wir wiirden heute sagen: hauptberuflich — dem Apostolat des Gebets
fiir die Welt, fiir den Heilsauftrag der Kirche widmen sollten. Nicht dafl
Teresa die erste gewesen wire, die die Wichtigkeit der bestdndigen, be-
wufiten, personalen Verbundenheit mit Gott erkannt hétte. Ihre Vorfahren
sind Abraham und die Propheten des Alten Bundes, die betenden Men-
schen Israels und aller Menschheitsreligionen. Sie erkannte die heilstheolo-
gische Funktion des Gebets fiir die andern, fiir die Welt. Gebet und Kon-
templation haben fiir sie Dienstcharakter. Nach Teresa sind die Ordens-
leute nicht hoher qualifizierte Menschen als die Nichtordensleute, nicht
,Gebetsexperten® im Sinne Robinsons!. Sie ist der Uberzeugung, dafl man
sich in jedem Beruf Gott ganz zur Verfiigung stellen kann.

Es ist gut, dal die Kirche seit dem Konzil versucht, ein dynamischeres
Selbstverstindnis zu gewinnen und mutig in die Zukunft auszuschreiten.

t John A. T. Robinson, Gott ist anders — Honest to God, Kaiser, Miinchen, 14. Aufl. 1969,

S. 97. Vgl. auch: Herbstrith, Teresa von Avila, die erste Kirchenlehrerin, Kaffke, Bergen-
Enkheim, 1971, S. 91.



Kontemplative Orden in ihrem Wirken fiir die Kirche 357

Jeder Schritt in die Zukunft mufl jedoch getragen sein von einer echten
Ver-Wurzelung im geschichtlichen Angebot Gottes, in seinem , Abstieg in
die Menschwerdung Jesu Christi“. ,Unsere Hoff nung griindet sich - mag
es paradox klingen — auf die Universalitit unseres religiésen Glaubens, der
alle Zeiten und alle Rdume erfalit oder wenigstens zu erfassen beansprucht.
Je weiter sich eine Idee im Raum ausbreitet, desto tiefer greift sie in die
Zukunfl, aber auch in die uns allen gemeinsame Vergangenheit der
Menschheit, die griechisch Oikumene heifit. Und umgekehrt: Will eine
Wahrheit alle Menschen und Vélker erreichen und fiir sich gewinnen, so
hat sie die Chancen der Zukunfi nur dann, wenn sie bei aller Neuheit ihrer
Seinserfahrung zugleich eine uralte Wahrheit ist, in der sich die voneinan-
der entferntesten Mitglieder der Menschheitsfamilie wie an der gemein-
samen Wurzel ihrer seit dem Turm von Babel auseinandergehenden Ge-
schichte wie zu Hause wiederfinden und wiedererkennen“2.

Ist nicht diese ,gemeinsame Wurzel“, in der sich ,alle Volker ... wie
zu Hause wiederfinden® sollen, die Kontemplation? Macht nicht sie allein
fahig, alle babylonische Sprachverwirrung, alle Besser- oder Nichtwisserei
an der Wurzel zu heilen? Gehort es nicht zur Ursehnsucht des Menschen,
die sich in allen groflen Menschheitsreligionen offenbart, Gott zu schauen,
bei Ihm zu sein, die Spaltung zwischen dem Ich des Menschen und dem
gottlichen Du zu iberwinden? Hat nicht in Christus diese gesuchte Einheit
zwischen Gott und Mensch, zwischen Schopfer und Geschopf ihre unvor-
stellbare Wirklichkeit gefunden? Muf nicht alle christliche Heiligkeit, alles
Engagement fir diese Welt im Wirken und Leiden von dieser Grund-
fahigkeit des Menschen getragen sein, ja zu sagen zu dieser seiner Sehn-
sucht und ja zu sagen zur einmaligen Antwort Gottes in Christus Jesus?

So ist es heilsnotwendig, daf von Zeit zu Zeit der Welt grofle Kontem-
plative geschenkt werden, die wie Augustinus, Bernhard, Franziskus, Cate-
rina von Siena u. a. mitten in der Welt fur die Gegenwart des unsichtbaren
Gottes Zeugnis ablegen oder scheinbar ,abseits“ von der Welt, wie Bene-
dikt, Hildegard, Bruno, Teresa von Avila und viele nach ihnen. Daf} die
Gotteszeugen mitten in der Welt ~ man sagt heute: durch ihr soziales
Engagement — die Frohbotschaft Christi bezeugen, das geht uns allen so
glatt ein, auch wenn wir dieses Zeugnis gar nicht nachahmen. Denn man
kann sich fir Johannes X XIII. begeistern, ohne auf die Idee zu kommen,
daf durch ihn ein Anspruch an uns ergeht. Aber daf} es auch Menschen gab
und gibt, die nicht mitten im Trubel der weltlichen Aufgaben stehen, son-
dern etwas abseits, um mit Gleichgesinnten die Kontemplation, das immer-

2 Cyrill von Korvin-Krasinski OSB, Rehabilitation der Materie, in: Perspektiven der
Zukunfl, Freiburg i. Br., 5. Jahrg., Nr. 3, Juni 1971.



Teresia a Matre Dei 358

wihrende Gesprach mit Gott zum Hauptengagement ihres Lebens zu
machen, diese sog. streng Kontemplativen werfen auch fiir manche Glieder
des Volkes Gottes viele Fragen auf. Ist dieses radikale Zeugnis heute noch
glaubwiirdig? Stammt es nicht aus vergangenen Zeiten mit iiberholten
philosophischen und soziologischen Vorstellungen? Daf} iiberholte Vorstel-
lungen oder Verhaltensweisen auch bei Kontemplativen maglich sind, ist
kein Geheimnis. Man muf8 jedoch unterscheiden zwischen dem unver-
auflerlichen Anspruch einer Berufung — eben der kontemplativen — und
ihrer geschichtlichen Darstellung.

Ich glaube, heute ist es wichtiger als je, dafl kleine Gruppen von Berufe-
nen sich zu einem Leben zusammenfinden, das bezeugt, dafl nicht der pla-
nende, wissende, manipulierende, zukunftsoptimistische Mensch die Mitte
dieser Welt ist, sondern der barmherzige, liebende Gott, dem sich dieser
Mensch verdankt. Damit er dieses Danken nicht verlernt, ist es gut, daf}
einige ihre ganze Existenz auf dieses Danken gesetzt haben. Die allzu
unbekiimmerte Zukunftsfreudigkeit, die ungefihr so spricht: ,Was wir
jetzt noch nicht erreicht haben, wird uns in der Zukunft gelingen®, ist oft
nichts anderes als eine Flucht nach vorn, um den Realititen der Todver-
fallenheit, der Vereinsamung, der Entpersonlichung in modernen Wirt-
schaftssystemen zu entrinnen. Das Sichverschliefen des Menschen vor der
Wirklichkeit Gottes erzeugt in thm ein Vakuum, das er mit zweifelhaften
Utopien ausfiillt.

Der Hetze und Rationalisierung einer technisierten Gesellschaft, die ihr
Menschsein in der Jagd nach Erfolg und Gewinn aufs Spiel setzt, stellt der
Kontemplative die Erfahrung des Kleinen Prinzen bei Saint-Exupéry ent-
gegen, der sich weigert, zeitsparende Pillen zu schlucken, die den Durst
16schen, wenn er in aller Ruhe zu einem Brunnen wandern kann. Der
Mensch mufl Herr der Technik bleiben. Er kann dies nur, wenn er weif},
wem er sein Dasein verdankt. Entweder wird sein Tun ein kontemplatives
sein, oder er wird der Sklave seiner Erfindungen und Weltverbesserungs-
vorschlage werden. In dieser Hinsicht bedarf es keiner Apologie der Kon-
templation. Es werden aber Apologien fiir die Kontemplativen geschrie-
ben®. Was hat das zu bedeuten? Ist etwas aus dem Gleichgewicht geraten?
Verwechselt man Fruchtbarkeit mit Erfolg?

III. Sind Kontemplation und Aktion Gegensitze?

Hans Urs von Balthasar sagt in seinem Biichlein ,Klarstellungen®, dafl der
Kontemplative der ,Liebe den Vorzug vor allem Liebenswerten® gibt. Er

# Hans Urs von Balthasar, Klarstellungen, Herder-Bucherei Bd. 898, Freiburg i. Br. 1971,
S.116-125.



Kontemplative Orden in ihrem Wirken fiir die Kirche 359

spricht von der sozialen Seite der Mystik, den Charismen und von der
»Grundlosigkeit Gottes“, an die sich der Kontemplative absichtslos ver-
schenkt, ,wie eine Welle untergeht im Meer“. Durch die Betonung der
,Grundlosigkeit* will von Balthasar dem Erfolgsrechnen begegnen, das
sich heute in das Verstindnis von Mystik einschleichen mochte. Und er hat
recht, wenn er sagt: ,Nicht umsonst nimmt Gott seinen Heiligen den Geist
des Rechnens so lange und so griindlich weg, bis sie weder mehr wissen, ob
sie leidend und betend etwas Brauchbares produzieren, noch fragen, ob
Gott mit dem Ihrigen, falls es ein solches noch gibt, irgend etwas anfangen
kann. Die charismatische und damit ,funktionalisierbare’ Seite der Mystik
darf die Offnung zur Grundlosigkeit Gottes nicht gefdhrden“?. Dieser Satz
gilt aber nicht nur fiir kontemplative Ordensleute, sondern fiir alle, die
Christus nachzufolgen gedenken.

Ich wundere mich manchmal, wenn man von den Kontemplativen sagt,
ihr Apostolat sei ein ganz verborgenes, sie miifiten auf die sichtbaren
Friichte ihres Tuns verzichten, und wenn man das noch mit der Kenosis
Christi in Beziehung bringt. Oft habe ich die Erfahrung gemacht, daf} Chri-
sten, die sich in der sogenannten Aktivitit ,drauflen“ abmiihen, auch nichts
oder nur wenig an sichtbarem, mefibarem, greifbarem Erfolg sehen und
daf sie genau so in die Kenosis Christi eingehen miissen, wenn sie etwas
»Brauchbares produzieren wollen. Ich glaube, dafl hier kein Gegensatz,
keine hohere oder niedrigere Berufung vorliegt, sondern einfach verschie-
dene Berufungen. ,Es ist doch seltsam®, sagt Karl Rahner, ,eine immer
mehr fortschreitende Arbeitsteilung in der Gesellschaft wird als selbstver-
standlich empfunden. Hippies darf es geben, Protest gegen das Wohl-
stands-Spiefbiirgertum wird gelobt, Leute, die davon leben, dafl sie Ge-
dichte machen, sind selbstverstandlich. Und in der Kirche, in der Gott nicht
auf den Menschen reduziert werden kann und darf, in dieser soll es keine
Menschen geben diirfen, die diese eine (nicht einzige, aber unersetzliche)
Berufung zur zentralen Tat ihres Lebens gemacht haben? Doch, solche
Menschen mufl es geben. Sie miissen demiitig sein, sie miissen wissen, daf§
der Geist Gottes weht, wo er will, und nicht nur hinter den Mauern be-
schaulicher Klgster; sie miissen wissen, daf} alle organisierte und institutio-
nalisierte Entsagung nur die Einiibung der Entsagung und des Sterbens ist,
das auch jedem Christen zukommt“®.

Zur Zeit Teresas von Avila gab es den Gegensatz zwischen tatigen und
beschaulichen Frauenkléstern noch nicht. ,Alle Nonnen lebten nach der
Weise, wie sie heute in den beschaulichen Orden sich findet, mit feierlichen

4 A.a.0.5.122.
5 K. Rahner, Brief an die unbeschuhten Karmelitinnen in Beek (Holland), vom 19. 3. 1968.



Teresia a Matre Dei ' 360

Geliibden, feierlichem Chordienst und strenger Klausur. Und als spater
Gemeinschaften zu Werken der Liebe sich zusammenschlossen, um sich der
Kinder, der Armen, der Kranken anzunehmen, da waren diese ginzlich
der Sache des Herrn geweihten Frauen gleichwohl nicht ,Nonnen‘, sondern
sSchwestern‘. Das sollte heiflen: Sie waren den ersteren nicht ebenbiirtig,
nicht gleichwertig! Dies allein aus dem Grunde, weil ihre Titigkeit es ihnen
unmdglich machte, in stindiger Klausur zu leben. Erst nach dem Ersten
Weltkrieg wurden diese ,titigen* Schwestern kirchenrechtlich als wahre
Ordensfrauen anerkannt*s,

Man sieht, dafl streng kontemplatives Leben heute zwei Widerspriichen
ausgesetzt ist. Einerseits gibt der geschichtliche Wandel den kontemplati-
ven FrauenklGstern einen Ort, den sie weder im Kirchenrecht, noch im Ver-
standnis mancher Frommen in und auferhalb der Klostermauern einneh-
men. Schon Teresa von Avila wies daraunf hin, daf§ es nicht zwei Berufun-
gen gibt: einerseits mit Maria zu FiiRen des Herrn zu sitzen und anderseits
mit Martha titig zu sein. Der Kampf zwischen Maria und Martha spielt
sich in der Seele jedes Berufenen ab. Teresa fordert, dafl Martha und Ma-
ria im kontemplativen Leben (!) stets zusammen sein miissen’. Es sollte
keinen ,Nimbus des Besonderen um die Kontemplativen geben. Ihr
Lebensziel ist ,kein anderes als das aller Ordensleute, aller Christen: die
Vollendung der Liebe zu Gott und den Menschen . . . Sie alle pilgern, in-
mitten des {ibrigen Gottesvolkes, schwesterlich gleichberechtigt . . . mitein-
ander dem einen Ziele zu: das Evangelium zu leben und so Zeugnis zu sein
fiir den Herrn und den Glauben an Thn“s,

Diesem geschichtlichen Wandel Rechnung zu tragen und vieles im Sinne
des Zweiten Vatikanischen Konzils neu zu iiberdenken, wiirde auch den
zweiten Widerspruch, der mehr von auffen an das kontemplative Leben
herangetragen wird, entkréften: ndmlich, dafl dieses Lebenszeugnis nicht
mehr sinnvoll oder einsichtig sei. Dazu sagt Karl Rahner: ,Es kann nicht
die Frage sein, ob kontemplatives Leben in der Kirche bestehen soll, son-
dern nur, wie es als besonderes Charisma (von vielleicht wenigen), so gelebt
werden kann, dafl es auch ein Zeugnis fiir die andern ist. In dieser Hinsicht
sind vermutlich manche Anpassungen méglich und sinnvoll. Aber nicht auf
Kosten der Radikalitit des kontemplativen Lebens selbst. (Ich weif8 natiir-
lich auch, dafl ,kontemplativ‘ ein Wort ist, das seine historisch-griechische
Belastung hat; aber solche Belastungen haben alle Wérter, auch die der
modernsten Theologie, die oft sehr oberflichlich ist.) Vergessen Sie nie:

¢ Sr. M. Amata Neyer OCD, in: ,Jetzt“, Nr. 3, 1971, S. 15.

7 Vgl. Teresa von Avila, Die Innere Burg, 7. Wohnung, 4. Kapitel, Goverts Verlag, Stutt-
gart, 1966, S. 212-8.

8 Sr. M. Amata Neyer, a.a. 0. S. 16.



Kontemplative Orden in ihrem Wirken fiir die Kirche 361

Der Widerspruch zu einem Zeitgeist ist oftmals in Wahrheit das Modern-
ste und ein unerldBlicher Dienst, den man seiner Zeit leisten muf} “®.

Dieser Widerspruch zum Zeitgeist kann jedoch nicht darin bestehen, daf}
man alles beim Alten 1d88t, ,auf den Lorbeeren der Vergangenheit aus-
ruht“1®, und sich nicht reformbedurftig fiihlt, weil ja alles weiterlauft. Das
Konzil hat ein Umdenken verlangt, das die Zeichen der Zeit zu deuten
sucht. Gerade der Kontemplative darf nicht an seiner Zeit vorbeileben,
sonst wiirde er wie der ungetreue Verwalter sein Talent vergraben, statt
Zinsen zu gewinnen (vgl. Mt 25,14-30). Das Konzil schenkte eine neue
Sicht der Frau. Paul VI. hat durch die Ernennung Teresas von Avila und
Caterinas von Siena zu Kirchenlehrerinnen dieser Entwicklung Rechnung
getragen. Das heifdt aber fiir die Frau, daf} sie wie Caterina, Teresa, Tere-
sia von Lisieux, Edith Stein und viele andere lernen muf}, ihre Angelegen-
heiten selbst in die Hand zu nehmen, und nicht in falscher Unterordnung
wartet, bis andere die Dinge fiir sie erledigen. Die Kirche ist keine Demo-
kratie; sie nimmt aber im Zeitalter der Demokratie Lebensformen an, die
oft mehr dem Geist des Evangeliums entgegenkommen als bisherige Herr-
schaftsstrukturen. Was niitzt es der Frau, wenn sie gleichberechtigt mitar-
beiten darf, aber ihre Chancen nicht wahrnimmt!? Die grofen heiligen
Frauen haben ihre Chancen wahrgenommen. Wenn wir auch nicht grof§
und heilig sind, so konnen wir doch auf jeden Fall, wie Teresa von Avila
humorvoll bemerkt, heilig werden und unsere Herzen mit groien Gedan-
ken fiillen®. MittelmiBigkeit, Angstlichkeit und geistige Trigheit passen
schlecht zur Nachfolge Christi. Es ist nicht bequem, sich iiber notwendige
Erneuerungen Gedanken zu machen, geschweige, sie in die Tat umzusetzen.
Christsein erfordert Wachsein, dauernde Neuorientierung, Befragen der
Vergangenheit und Horchen auf die Gegenwart. Dann erst kann die Zu-
kunft gelingen, denn sie erwichst aus den beiden ersten Schritten.

I'V. Kontemplation als Tat und Da-Sein fiir den andern

Wir miissen klar sehen, dafl Jiinger-Christi-Sein nicht gleichbedeutend ist
mit Erfolg-Haben in der Welt. ,Der Jiinger ist nicht iiber dem Meister®
(Mt 10, 24; Lk 6, 40). Im Sinne eines innerweltlichen Erfolgsstrebens war

9 K. Rahner, a. a. O.

10 Sr. M. Amata Neyer, a. a. 0. S. 16.

1t Vgl. K. Rahner, Erwégungen eines Theologen, in: Teresa de Jestis — eine Frau als Kir-
chenlehrer, Festschrift der Zeitschrift: Christliche Innerlichkeit, 6 (1970/71), Heft 2/3 und
‘W. Herbstrith, Teresa von Avila; a.a. Q. S. 104 £,

12 Vgl. Theresia von Jesus, Weg der Vollkommenheit, 4. Kapitel Nr. 1, Kosel, Miinchen
1963, S. 35,



Teresia a Matre Dei 362

Christus ein Gescheiterter. Sein anfangs so verheiflungsvolles, erfolgreiches
Auftreten endete fiir alle Beteiligten mit bitterer Enttduschung. Unter
dem Kreuz standen einige Frauen . . . und nur bei dem Heiden Pilatus und
dem romischen Hauptmann hat man den Eindruck, daf sie in dieser dufler-
sten Situation etwas von Jesu Geheimnis erahnt haben ... Aus diesem
Nichts, aus dieser letzten Erniedrigung ist jedoch eine unvorstellbare
Fruchtbarkeit erwachsen, die Menschen aller Volker und Zeiten in die
Gefolgschaft Jesu fiihrte.

Ich glaube, wenn jemand in einen kontemplativen Orden eintritt, beab-
sichtigt er weder ,Zeugnis zu geben®, noch ,,absichtslos“ im Gebet zu ver-
weilen, im Gegensatz zum ,nur® zweckhaften, einschrankenden, endlichen
Tun in der , Welt“!2. Ich meine, wenn jemand diesen Weg wihlt, ist er ein
vom Herrn in seine Nachfolge Gerufener, fragt er nach nichts anderem, als
wie er mit diesem Herrn leben kann fiir die andern, fiir die Welt, in der er
ist. Da wir Menschen nicht alles zugleich denken kdénnen, miissen wir oft zu
Gegensitzen greifen, die aber nur verschiedene Seiten einer Wahrheit dar-
stellen. Infolge unserer Schwachheit besteht die Gefahr, die Synthese nicht
zu erreichen und nur auf einer Seite zu beharren. Horizontalismus, Vertika-
lismus, ,verborgenes“ Apostolat, Tatigkeit in der Welt — wir alle kennen
diese und noch viele andere Schlagworte, mit denen wir so leicht umgehen.
Ich frage mich: von welcher Welt reden wir eigentlich? Miissen wir uns so
geheimnisvoll ausdriicken, dafl wir erst theologisch alle Unterscheidungen
von , Welt“, wie sie z. B. im Johannesevangelium vorkommen, darlegen
miussen, damit unser Nachster auch versteht, was eigentlich , Welt® ist? Ich
gebrauche hier diesen Begriff einfach in der Weise, wie wir uns als Men-
schen in der Welt, in diesem unserem sichtbaren Daseins-Horizont vor-
finden, der fir jeden ehrlich Nachdenkenden auch einen Bereich des Ge-
heimnisses, des Unbegreiflichen, des ihn Ubersteigenden ahnen 14fit. Der
kdmpferische Atheismus ist der beste Beweis dafiir, daf} dieses Ubersteigen
unausrottbar zam Menschsein in dieser Welt gehort.

Der Kontemplative ist genauso in dieser Welt wie der sogenannte
Tétige, um einmal diese so mifiverstandlichen Begriffe beizubehalten. Der
Christ, der in die Erniedrigung und Verherrlichung Christi eingeht, wird
mit thm zusammen Frucht bringen in Geduld. Auch hier kann man keine
Linnere“ von einer ,nur auleren“ Fruchtbarkeit unterscheiden. Da Gott
in Christus Jesus einer von uns geworden ist, wird alle noch so innerliche
und verborgene Fruchtbarkeit auch zugleich dufiere Fruchtbarkeit — aber
nicht in jedem Falle Erfolg - sein. Erfolg kann hinzukommen, ist aber nicht
primar.

13 H. U. v. Balthasar, a. a. 0., S. 121.



Kontemplative Orden in threm Wirken fiir die Kirche 363

Ich finde weder bei der groflen noch bei der kleinen Teresia, weder bei
Edith Stein noch bei Foucauld eine Trennung zwischen der Hingabe an
Gott und der Hingabe an den Néchsten. Ich kann bei ihnen keinen Plato-
nismus entdecken, der den Menschen egoistisch in Gott ausruhen heifdt,
um nur ,fiir ihn da zu sein®, um sich fiir immer von den ,niedrigen® Ver-
haltensweisen dieser , Welt“ zu trennen. Wenn Teresa von ihren Schwe-
stern gefragt wurde, wozu das viele Beten niitze, sie konnten ja doch nichts
leisten fiir die Welt, sagte sie ihnen, dafl Gott ,, Werke® von ihnen wiin-
sche, Werke im Dienst am andern, im Dienst an der Gemeinschaft, am
Nichsten in dieser Gemeinschaft, und dafl diese Werke, die aus der Kraft
des Gebetes geboren sind, ausstrahlen: ,Es ist mein Wunsch, Schwestern,
daBl wir danach streben, so weit (d.h. zur Kontemplation) zu gelangen,
und dies nicht, um zu genieflen. Nein, wir wollen es herbeisehnen und uns
dem Gebet hingeben, um diese Krifte fiir den Dienst zu empfangen®.!4
Teresa lebte mit der Welt, wufite genau um ihre Note. Da Zeitschriften
und Rundfunk nicht vorhanden waren, gab sie das Gehorte miindlich
weiter. Thre Kontemplation, ihr Schauen auf Gott stromte bestindig tiber
zum Néchsten, sonst hitte sie sich nicht bei ihrer Reformtitigkeit in oder
auflerhalb ihrer Kloster den Menschen unermiidlich zur Verfiigung gestellt.
Die Menschen zur Zeit Teresas waren so vital, ihre Bindungen an Sippe,
Gesellschaft und konventionelles Geschwitz so stark, daf Teresa in ihren
Sprechzimmern zwei Gitter anbringen mufite, um das Notwendige vom
Unnétigen zu scheiden. Heute ist die Situation gerade umgekehrt. Das Git-
ter ist fiir die Menschen der Industriegesellschaft unnétig geworden. Man
erwartet von der heutigen Frau, dafl sie auch in modernen, zeitangepafiten
Formen kontemplativ leben kann. Gitter ist hier nur Zeichen fiir viele,
friher vielleicht angemessene, heute aber sinnlose Formen. Wie lange wird
es noch dauern, bis auch die Ordensfrau in der Kirche als dem Manne
gleichwertiger, miindiger, selbstverantwortlicher Mensch behandelt wird?

Oft hort man von Priestern und Laien, die sich mithen, die Menschen
das Gesprach mit Gott zu lehren: , Warum lassen uns die Kontemplativen
im Stich? Warum unterstiitzen sie uns nicht konkret?“ Teresa von Avila
half den Menschen ihrer Zeit konkret, indem sie Theologen und Laien,
Einfache und Gebildete auf das Gesprach mit Gott, auf Werte wie Medita-
tion, Innerlichkeit, Selbstfindung aufmerksam machte. Wenn sie gefragt
wurde, zierte sie sich nicht, Auskunft zu geben, auch wenn sie stohnte, wenn
man ihr auftrug, Blicher Giber das Gebet zu schreiben. Es wird noch einige
Zeit dauern, bis die von der Kirche gewiinschte Mitarbeit der Kontempla-

4 Die innere Burg, 7. Wohnung, 4. Kapitel; Goverts Verlag, Stuttgart, S. 212; vgl. auch
S. 209.



Teresia a Matre Dei 364

tiven von den Kontemplativen selbst in ihrer Dringlichkeit eingesehen
wird. Es ware angebracht, dies genau so niichtern zu akzeptieren wie jede
andere Arbeit'®. Diejenigen, die nach einem Wort, einem Rat, einem Zeug-
nis des Austauschs verlangen, wiinschen bestimmt nicht, die Kontemplati-
ven sollten auf die Straflen gehen, hiufig iber das Gebet predigen oder an
allen Sitzungen der Synode teilnehmen. Sie respektieren sehr wohl die
Atmosphare, das Klima des Gebetslebens, das die Kontemplativen brau-
chen, aber sie wiirden so gerne ein bifichen in angepafiten Formen daran
teilnehmen. Kénnen wir ihnen das verweigern? Miissen wir nicht nach
Wegen suchen, die jeden Dualismus, jedes Pharisidertum ausschalten, und
unsere Gesetze Gberprufen? Oft horen die Kontemplativen: , Ach, Sie sind
ja ganz normal und menschlich ~ das haben wir bisher nicht gewufit!*
Oder die Kehrseite: ,Immer habe ich mich danach gesehnt, einer streng
Kontemplativen zu begegnen®. Man fragt sich unwillkiirlich: Wie konnen
Menschen auBerhalb des Klosters zu so eigenartigen Ansichten iiber uns
gelangen?

Haufig finden sich bei uns auch Vorstellungen wie: Das ist gefdhrlich
fiir uns. - Das haben wir als Kontemplative nicht nétig. — Der Kontakt mit
den ,Titigen“ kann unser kontemplatives Leben beeintrichtigen, u. 4. —
Im Grunde wollen wir uns nicht helfen lassen, weil wir uns nicht hilfs-
bedirftig fihlen. Das ist schlimm! Ich glaube, wir kénnen von den , Tati-
gen“, wie liberhaupt von allen, die sich geistlich miithen, viel lernen. Es
ist Hybris, anzunehmen, wir seien in jedem Falle die Gebenden, die ande-
ren nur die Empfangenden. Geht den Kontemplativen die Kontemplation
verloren, wenn sie die Note der Kirche konkret erfahren, wenn sie mit-
denken, mitfithlen, mitberaten mussen? Ich meine, sie wird dadurch eher
vertieft. Teresa von Avila war ein Mensch, der den Tatsachen niichtern
und aufgeschlossen gegeniiberstand. Es geniigte ihr nicht, zu Gott zu sagen:
Ich bin ganz fiir Dich da. Ich will nur Dich, und dann wird alles andere
schon richtig laufen. Sie war tberzeugt, dafl alles falsch lauft, wenn die
Kontemplation nicht die Wirklichkeit dieser Welt umfafit. Edith Stein
schreibt aus dem Karmel an eine Ordensschwester: , Je konkreter das Bild
ist, desto mehr treibt es uns an, unseren Schwestern drauflen mit unserem
Gebet zu Hilfe zu kommen. Ich denke auch, es wiirde Thnen gut tun, ein
bifichen bei uns zu sein“!®. Wie normal und menschlich ist hier alles! Edith
Stein ist dankbar fir jede Information und 1adt gleichzeitig die Schwester

15 Vgl. Sr. Teresa Renata OCD (Dr. Emmy Lochs), Ein erfiilltes Leben: Thomas Merton -
ein echter Mondh, in: Christliche Innerlichkeit, 6. Jahrg., 1970/71, Heft 4 und 5, jeweils
S. 82 1.

18 Sr, Teresia a Matre Dei, Edith Stein — Auf der Suche nach Gott, Butzon u. Bercker,
Kevelaer, 2. Aufl,, 1965, S. 155.



Kontemplative Orden in threm Wirken fiir die Kirche ' 365

ein, als Gast in der Stille des Karmels neue Kraft zu schopfen. Teresia von
Lisieux hatte sehr konkrete Vorstellungen, als sie nicht sagte, sie wolle
sich ,absichtslos® in die Herrlichkeit Gottes versenken, sondern davon
sprach, sie wolle sich fur die Priester und die Siinder im Gebet einsetzen.
An einen Missionar schreibt sie: ,Ich konnte nur wenig vollbringen oder
rein nichts, wenn ich allein wire. Doch trostlich ist mir der Gedanke, dafl
ich an Threr Seite vielleicht doch etwas niitzlich bin. Sehen Sie, die Null ist
an sich wertlos, aber zu einer Eins gestellt, wird sie machtig — vorausgesetzt,
dafl sie sich an die richtige Seite stellt und nicht vor die Zahl“'". Wie bei
der groflen Teresa, so ist auch bei ihr dieses ,Fiir die andern® nicht zu
trennen von der Hingabe an die Liebe Gottes, und dies nicht nur, damit
die Leiden einen Sinn erhalten'®. Vielmehr scheint es mir uingekehrt zu
sein. Wir sehen bei den Heiligen immer den gleichen Vorgang: Die Erfah-
rung der Liebe Gottes, die Uberwiltigung durch diese ungeschuldete Selig-
keit treibt sie an, zum andern hinzugehen, fiir ihn etwas zu tun, mit ihm zu
leiden — kurz: mit Christus, der aus der Herrlichkeit des Vaters kommt,
durch die Kreuzigung hindurch in seine Auferstehung einzugehen. Der
Tétigkeitsdrang Teresias von Lisieux war so stark, dafl sie keine Lust
hatte, im Himmel auszuruhen, so lange es auf Erden noch Kampf gab.
Weshalb soll dieser ,Leistungstrieb® nicht der kontemplativen Berufung
entsprechen? Er erwichst aus ihr, weil Gottes Liebe nichts Statisches ist,
sondern Leben, unaufhérliche , Tatigkeit“.

Jeder Kontemplative wird dankbar sein, dafl Gesetze seine Lebensweise
schiitzen, dafl er in einem geregelten Tagesablauf sich freuen kann auf die
Begegnung mit Gott und den Mitmenschen in dieser oder jener Form. Die
Gesetze konnen aber auch, werden sie zu eng und buchstiblich gehandhabt,
das geistliche Leben hemmen, die Liebe zum andern einschrinken, den
Sinn der Kontemplation verfalschen. , Jede menschliche Einrichtung ist von
der Sklerose und dem Formalismus bedroht. Die duflere Regelmifigkeit
dirfte in sich nicht geniigen, den Wert eines Lebens und seine letzte Folge-
richtigkeit zu gewdhrleisten®, sagt Paul VI."?. Und der General eines kon-
templativen Ordens schreibt: , Wir hatten uns an ein flaches und farbloses
Leben gewohnt und bereits vorhandenen Normen Vertrauen geschenkt.
Jetzt werden wir uns aber bewuf}t, dafl diese Perspektive das Ordensleben
der Gefahr eines bedngstigenden Zusammenbruchs aussetzt“2, Die Gesetze
sind eine Hilfe fir den Menschen; sie diirfen nicht absolut gesetzt werden.

17 Therese von Lisicux, Worte und Briefe, zusammengestellt von Sr. M. Monika Hemmes,
Sammlung Sigma, Verlag Ars sacra, Miinchen, 1965, S. 25.

18 Vgl. v. Balthasar, a. a. 0., S. 121,

19 Paul VI., Apostolische Unterweisung ,Evangelica testificatio® vom 29. 6. 1971, Nr. 12.
20 SIC Servitium Informativum Carmelitanum, Nr. 4/1971, S. 51, '



Teresia a Matre Dei 366

Das war schon im 16. Jahrhundert Teresas grofle Sorge. Der Mensch ist
nicht um des Sabbats willen da, sondern der Sabbat um des Menschen wil-
len (Mk 2, 27). Christsein heif}t umdenken — Metanoia —, beweglich bleiben
fur den jeweiligen Anruf Gottes. Der Kontemplative darf nicht die Spon-
taneitit verlieren, die Fahigkeit zur Initiative. Es ist daher notwendig,
daf er iiber die soziologischen, psychologischen und theologischen Erkennt-
nisse und Wandlungen seiner Umwelt auf dem laufenden ist, sonst konn-
ten ihm wichtige Werte verloren gehen. Ohne Impulse von auflen wiirde
er weltfremd in einer Welt leben, die doch auf sein Zeugnis wartet. Es gibt
zu Mifiverstandnissen Anlafl, wenn wir so leichthin sagen: Auch wenn die
Menschen unser Leben nicht verstehen, miissen wir es leben. Gewifl darf
der Berufene nicht dem Anruf Gottes ausweichen, aber er hat in der Nach-
folge Christi die Pilicht, alles zu tun, was in seinen Kriften steht, diese
seine Berufung den Menschen verstidndlich zu machen. ,Ihr sollt mir Zeu-
gen sein bis an die Grenzen der Erde“ (Apg 1, 8). Diese Worte Christi gel-
ten fiir den Kontemplativen ebenso wie fiir alle anderen Berufenen. Chri-
stentum ist nicht Spiritualismus. Zu Teresas Zeiten verstand die Umwelt
genau, welch einen Heilsauftrag ein Schwesternkloster hat. In einer athe-
istischen Welt wie der unseren verstehen dies oft nicht einmal ,fromme*
Christen.

Es gentigt auch nicht die Vorstellung — die im Grunde perfektionistischem
Denken entstammt —, eine Ordensgruppe als vorbildlich arbeitendes Team
sei der Idealfall fiir exemplarisch gelebte christliche Existenz. Wenn wir
nur recht nett und menschlich ansprechbar seien, wirden automatisch alle
krampfhaften ideologischen Rechtfertigungsversuche entfallen®. War die
erste Jingergemeinde ein solcher Idealfall? Ich kann nichts dergleichen
entdecken. Wenn ich an die pastoralen Sorgen des hl. Paulus denke, sieht
die Sache nicht besser aus. Gott wirkt durch siindige Menschen. Die ideale
Gemeinschaft ist eine Utopie. Die heutige Umwandlung der Grofigruppen
in Kleingruppen zeigt, dafl menschliche Schwichen und Spannungen auch
im kleinen Kreis nicht verschwinden. Das bedeutet nicht, wir konnten es
unterlassen, tdglich um ein echtes, von Liebe getragenes Gemeinschafts-
leben zu ringen. Wir sollten uns jedoch bewufit sein, dafl wir unterwegs
sind, dafl wir, auch bei noch so harmonischem Funktionieren, noch langst
nicht alles begriffen haben und den Austausch mit andern Gemeinschaften
der Kirche brauchen. Die Jagd nach Geld, das Rennen nach Erfolg, die man
~drauflen“ gelassen zu haben glaubte, schleichen sich auch ins Kloster ein.
Da das harte Leben eines Kontemplativen vom Anfanger Gesundheit und

2t Vgl. Alfred Dubach, Ordensfrau heute und morgen, in: Ordens-Korrespondenz, Nr.
1/1971, S. 45 .



Kontemplative Orden in ihrem Wirken fiir die Kirche 367

Leistungsfahigkeit fiir die Gemeinschaft erfordert, kehren oft Leistungs-
und Erfolgsdenken auf ,hoherer® Ebene wieder. Das Durchstehen der
Observanz, das korperliche Durchhalten auf jeden Fall konnen einen héhe-
ren Stellenwert gewinnen als die Nachfolge Christi in Schwachheit und
Krankheit. Nicht umsonst warnt Teresa von Avila, die selbst viel krank
war und vom Erfolgsdenken im Kloster nichts hielt, vor allzu grofer
Strenge und Uberbewertung der Askese. Bei ihr wie bei Teresia von
Lisieux 1st der Kontemplative der schlechthin Arme, der mit leeren Han-
den vor seinem Gott steht. Nur wer leer geworden ist von eigenmichtigem
Wollen, das in geistlich sublimierter Form genauso sein Unwesen treibt,
wie in der ,Gefdhrdung des Weltlebens®, kann Frucht bringen fiir das
Reich Gottes. ,Das Torichte im Urteil der Welt hat Gott erwahlt, um die
Weisen zu beschiamen; das Schwache im Urteil der Welt hat Gott erwihlt,
um das Starke zu beschdmen, und das in den Augen der Welt Geringe und
Verachtete, das, was nichts gilt, hat Gott erwahlt: um abzutun, was gilt,
denn vor Gott soll sich kein Sterblicher rithmen® (1 Kor 1, 27-29). Weder
die ideale Gemeinschaft, in der alles funktioniert, noch ,Demut® und , Lie-
benswiirdigkeit“ um jeden Preis, die nicht mehr wagen, der Wahrheit ins
Auge zu sehen, sind Postulate Christi, sondern das Eingestindnis unserer
Schwachheit: ,O Gott, sei mir Siinder gnadig“ (Lk 18, 13). Der Kontempla-
tive lebt aus der Erfahrung, dafl alles Gnade ist. Er darf nicht ein Getto-
Bewufitsein entwickeln, ein Gefiihl, er diirfe nur noch mit institutionali-
sierten Kontemplativen Kontakt haben. Weldh einseitige Sicht wire das!
Die groflen Heiligen wissen nichts davon. Selbst Bruno dem Kartduser
gelang es nicht, immer in der Kartause zu leben; er mufite sich den Wiin-
schen des Papstes fiigen, der ihn als Ratgeber benotigte.

Edith Stein sagt, der Kontemplative solle dankbar alle Hilfsmittel an-
nehmen, die ihm sein kontemplatives Leben ermoglichen. Aber sie ist der
Auffassung, Gott sei nicht an Klostermauern und Vorschriften gebunden
und konne uns diese Hilfen entziehen®®. Denken wir an unsere ungarischen
und tschechischen Schwestern, die unter sehr ungiinstigen Bedingungen als
Kontemplative leben miissen! Sind sie deshalb weniger kontemplativ?
Gott verlangt von uns dieses Auflerste vielleicht nicht, aber er verlangt
von allen Christen, wie Abraham stindig bereit zu sein, seinen Willen jetzt
zu erfiillen, auch wenn wir vieles Liebgewordene lassen miissen. Aufbruch
nach vorn in die Zukuntft klingt gar nicht so unmodern — wir diirfen dabei
nur die Gegenwart nicht versdumen.

Wenn die titigen Ordensgemeinschaften heute erkennen, daf} ihre
Schwestern nicht Arbeitspotential sind, iiber das die Obern im Interesse

22 Vgl. Sr. Teresia a Matre Dei, Edith Stein, a. a. O. S. 203.



Teresia a Matre Dei 368

des Ordens einfach verfiigen diirfen, sondern erwachsene, miindige Frauen,
die Recht auf freie Zeit, auf personliche Vertiefung des Glaubenslebens,
auf Meditationspausen haben, um Mensch bleiben zu konnen, so sollten die
kontemplativen Orden eine umfassendere Sicht der Weltprobleme, der
Aufgaben der Kirche und der Néte der anderen Ordensgemeinschaften
haben. Angst vor der Berithrung mit der , Welt“, Trigheit im Mitdenken
und Unwissenheit gegeniiber dem Auftrag der Kirche heute miissen iiber-
wunden werden.

Wie man einen Ackerboden vorbereiten und pfliigen muf}, damit die
Saat in ihm zur Frucht heranreifen kann, so bedarf auch das Apostolat der
Kontemplativen einer stindigen Neubesinnung, Dynamik und liebenden
Weltverbundenheit, damit ihr Dienst an der Kirche mehr Frucht trage.
Seit Christus wissen wir, dafl jeder noch so bescheidene und verborgene
Akt des Gebets heilstheologische Wirkung hat®. Diese Wirkung erfolgt
nicht automatisch, sondern unter Beriicksichtigung unserer menschlichen
Situation. Der Betende steht nach Teresa von Avila nicht im luftleeren
Raum, er ist kein Engel, sondern ein Mensch, der inmitten einer ganz
bestimmten geschichtlichen Situation, inmitten eines ganz bestimmten So-
zialgefiiges und in Gemeinschaft mit ganz bestimmten, einmaligen Men-
schen betet. Dies verleiht seinem Beten einen einmaligen, geschichtlichen
Sinn*. Gewif} kann Gott auch auf krummen Linien gerade schreiben und
Gebete, die aus Unwissenheit und Unklarheit aufsteigen, annehmen, da
wir ja alle Stinder sind. Dies ist jedoch keine Entschuldigung dafiir, unse-
ren geschichtlichen Auftrag zu tbersehen, die Zeichen der Zeit nicht zu
befragen, mit dem Hinweis, Beten allein geniige. Papst Paul VI. schreibt
in der Apostolischen Unterweisung tiber die Erneuerung des Ordenslebens
nach der Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils ,Evangelica testifi-
catio“ vom 29. Juni 1971: ,Das Ordensleben . . . muf}, um sich erneuern zu
konnen, in jenen Formen, die nicht die Substanz betreffen, den Verande-
rungen angepallt werden, die mit wachsender Schnelligkeit und immer
grofler werdendem Ausmafl den Ablauf eines jeden Menschenlebens be-
rihren ... Sicher erweisen sich nicht wenige duflere Elemente, die die
Grinder von Orden oder religiosen Gemeinschaften empfohlen haben, als
iberholt. Manche Belastungen oder strengere Formen, die sich im Laufe
der Jahrhunderte angehduft hatten, mufiten abgemildert werden. Anpas-
sungen mussen getdtigt und auch neue Formen konnen gesucht und mit
Gutheiflung der Kirche eingefithrt werden ... Fiir ein Wesen, das lebt,
besteht die Anpassung an seine Umgebung nicht darin, seine wahre Iden-

23 Vgl. v. Balthasar, Primat der Glaubenskontemplation, in: Wer ist ein Christ? Benziger
Verlag, Einsiedeln, 1965, S. 80 ff.
21 Vgl. W. Herbstrith, Teresa von Avila, a.a. 0.8. 71.



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 369

titdt aufzugeben, sondern vielmehr in der Selbstbehauptung aus eigener
Kraft. Das tiefe Verstandnis fiir die Stromungen der heutigen Zeit und die
Anspriiche, die die moderne Welt stellt, muff die reichen Quellen eures
Ordenslebens in neuer Kraft und Frische aufbrechen lassen. Diese Ver-
pflichtung wird nach Mafigabe der Schwierigkeit standig grofler . . . Liebe
Ordensminner und Ordensfrauen, ihr miifit auf die Art und Weise, wie es
der Ruf Gottes von euren geistlichen Gemeinschafien verlangt, mit weit
gedffneten Augen die Néte eurer Mitmenschen, ithre Probleme und ihr
Suchen nach Losungen verfolgen und dabei in Gebet und Arbeit in ihrer
Mitte Zeugnis ablegen von der Frohbotschaft der Liebe, der Gerechtigkeit
und des Friedens. Das Streben der Menschheit nach einem Leben in stets
wachsender Briiderlichkeit unter den einzelnen Menschen und unter den
Vélkern erfordert vor allem eine Umstellung in der Lebensweise, in der
Mentalitit und im Herzen“®. Wem viel gegeben ist, von dem wird viel
gefordert werden. Die Beseitigung der Hindernisse kann den Ertrag stei-
gern, die Frucht auf das Hundertfaltige mehren. Diese Aufforderung er-
geht heute von der Kirche an alle Orden, auch an die kontemplativen.

- - - Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin«
(Phil 3, 12)

Gedanken zur Unterscheidung des Christlichen

Hermann Josef Spital, Miinster i. W,

Gott ist unser Schopfer und Erléser. Schopfung und Erlosung stehen in der
Zeit. Es gibt eine Geschichte der Schépfung und eine Geschichte der Erlo-
sung.

Die Geschichte der Schipfung beginnt: ,Und Gott schuf den Menschen
nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn, als Mann und Frau
schuf er sie. Gott segnete sie und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und

% Fvangelica testificatio, Nr. 5, 51 und 52.





