
Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 369 

tität aufzugeben, sondern vielmehr in der Selbstbehauptung aus eigener 
Kraft. Das tiefe Verständnis für die Strömungen der heutigen Zeit und die 
Ansprüche, die die moderne Welt stellt, muß die reichen Quellen eures 
Ordenslebens in neuer Kraft und Frische aufbrechen lassen. Diese Ver- 
pflichtung wird nach Maßgabe der Schwierigkeit ständig größer ... Liebe 
Ordensmänner und Ordensfrauen, ihr müßt auf die Art und Weise, wie es 
der Ruf Gottes von euren geistlichen Gemeinschaften verlangt, mit weit 
geöffneten Augen die Nöte eurer Mitmenschen, ihre Probleme und ihr 
Suchen nach Lösungen verfolgen und dabei in Gebet und Arbeit in ihrer 
Mitte Zeugnis ablegen von der Frohbotschaft der Liebe, der Gerechtigkeit 
und des Friedens. Das Streben der Menschheit nach einem Leben in stets 
wachsender Brüderlichkeit unter den einzelnen Menschen und unter den 
Völkern erfordert vor allem eine Umstellung in der Lebensweise, in der 
Mentalität und im Herzen"25. Wem viel gegeben ist, von dem wird viel 
gefordert werden. Die Beseitigung der Hindernisse kann den Ertrag stei- 
gern, die Frucht auf das Hundertfältige mehren. Diese Aufforderung er- 
geht heute von der Kirche an alle Orden, auch an die kontemplativen. 

•... Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin" 
(Phil 3, 12) 

Gedanken zur Unterscheidung des Christlichen 

Hermann Josef Spital, Münster i. W. 

Gott ist unser Schöpfer und Erlöser. Schöpfung und Erlösung stehen in der 
Zeit. Es gibt eine Geschichte der Schöpfung und eine Geschichte der Erlö- 
sung. 

Die Geschichte der Schöpfung beginnt: •Und Gott schuf den Menschen 
nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn, als Mann und Frau 
schuf er sie. Gott segnete sie und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und 

25 Evangelica testificatio, Nr. 5, 51 und 52. 



Hermann Josef Spital 370 

mehret Euch und erfüllet die Erde und macht sie Euch Untertan" (Gn 
1,27 f.). 

Die Geschichte der Erlösung beginnt mit der Berufung Abrahams. 
•Jahwe sprach zu Abram: Ziehe fort aus Deinem Land, aus Deiner Ver- 
wandtschaft ... in das Land, das ich Dir zeigen werde! Ich will Dich zu 
einem großen Volke machen. Ich will Dich segnen ... durch Dich sollen 
gesegnet sein alle Geschlechter der Erde" (Gn 12,1-3). 

Die Schöpfung betrifft zugleich den Menschen und die Menschheit (das 
Wort Adam ist im Hebräischen doppeldeutig). Von der Schöpfung her 
sind alle Menschen gleich. Hier gilt für alle, was gilt; man kann allgemein 
gültige Aussagen machen. Die Geschichte der Schöpfung mehrt die Men- 
schen, bis die Zahl erfüllt ist. In ihr arbeitet jeder einzelne an seiner Stelle 
an der allen durch den Schöpfungsbefehl gemeinsam gestellten Aufgabe 
mit. 

Auch die Erlösung betrifft den Menschen und die Menschheit, aber in 
anderer Weise. Gott ruft einen einzelnen Menschen, den Abraham. Er 
schenkt ihm die Verheißung. Aber in der Erfüllung dieser an Abraham 
ergangenen Verheißung sollen alle Völker der Erde gesegnet werden. Die 
Geschichte der Erlösung steht unter dem Gesetz der von Gott verfügten 
Stellvertretung. Was an und mit einem und durch ihn geschieht, gewinnt 
Bedeutung für alle, ohne daß es dadurch dem persönlichen Geschick und der 
persönlichen Verantwortung des einen genommen würde. 

Wie das geschieht, entzieht sich jedoch aller menschlichen Berechnung; 
es geht hervor aus dem jeweiligen Ruf Gottes an den einzelnen und aus 
dessen Antwort. Somit bleibt es im Raum personalen Freiheitsgeschehens 
zwischen Gott und Mensch. Dabei bedient sich Gott jedoch zur Übermitt- 
lung seines Rufes institutioneller (z.B. Kirche, Schrift, Sakramente) und 
personaler (z. B. Charismatiker, Heilige) Werkzeuge. 

Der Christ steht zugleich in der Linie der Schöpfungsgeschichte und in 
der Linie der Erlösungsgeschichte. Aber er steht anders in der einen als in 
der anderen. In der Linie der Schöpfung steht er zusammen mit allen ande- 
ren Menschen vor der gemeinsamen, einen und selben Aufgabe. In der 
Linie der Erlösung steht er vor dem ihn berufenden Gott und der aus die- 
ser ihm eigenen Berufung entspringenden Aufgabe. Nicht ein allgemeines, 
allen gemeinsames Gesetz verlangt von ihm die Übersetzung in sein per- 
sönliches Leben - dann könnte man den Weg vom Allgemeinen zum Be- 
sonderen weitgehend durchschauen, da man ja das allgemeine Gesetz (der 
Schöpfung) kennt. Vielmehr hat der Christ in der Linie der Erlösung eine 
besondere Berufung empfangen. Er ist auserwählt. Darum steht er in der 
Erlösungslinie nicht der geschaffenen, naturgesetzlich geordneten Welt, 
sondern dem ungeschaffenen freien Gott gegenüber, der •dasein wird als 



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 371 

der er dasein wird" (vgl. Ex 3,14, Übersetzung von Martin Buber): unbe- 
rechenbar und unverfügbar. Darum ist in der Linie der Erlösung alles so 
einmalig und konkret. 

Ausgangspunkt der Schöpfungsgeschichte ist die alle umfassende, für 
alle gleiche, einmalige Schöpfung. Ausgangspunkt der Erlösungsgeschichte 
ist der an je einzelne für sich und innerhalb des aus den Völkern erwählten 
Bundesvolkes ergehende Ruf Gottes. Zwischen der aus Gottes Freiheit un- 
verfügbar hervorgehenden Kette der Berufungen und dem im Leben des 
einzelnen im Wechselspiel von je neuem Angeredetsein und je neuer Ant- 
wort sich entfaltenden Berufungsgeschick ist der Einheitspunkt kein allge- 
mein gültiges Gesetz, sondern allein die (allerdings für den Menschen un- 
durchschaubare) Treue Gottes zu sich selbst und zu seinen Berufungen. 

Die Geschichte der Schöpfung und die Geschichte der Erlösung sind auf- 
einander hingeordnet. Die Vollendung der Erlösung fällt zusammen mit 
der Vollendung der Schöpfung. Wegen der grundsätzlichen Unterschied- 
lichkeit beider Geschichtslinien jedoch läßt sich weder Zeitpunkt noch Art 
dieser Vollendung berechnen. Erst wenn die sieben Siegel am Ende der 
Tage erbrochen werden, wird offenbar, wie Gott beide Linien aufeinander- 
zugeführt und miteinander verschlungen hat. Aufgabe des einzelnen Chri- 
sten ist es, in Verantwortung vor Gott beide Linien in seinem Leben zur 
einen, je eigenen Lebenslinie zusammenzufügen. 
Im folgenden soll das hier grundsätzlich Gesagte in einigen Konsequenzen 
verdeutlicht werden. 

I. 

Ein kath. Theologieprofessor wurde gefragt, welches der Grundinhalt 
unseres christlichen Glaubens sei. Er antwortete darauf mit der Formulie- 
rung: •Daß Gott sich in Liebe dem Menschen zugeneigt hat." Diese Ant- 
wort spricht unmittelbar an; sie scheint auf den ersten Blick tatsächlich eine 
heute treffende Umschreibung zu bieten. Näherem Zusehen allerdings ent- 
hüllt sie sich als eine im Grunde fast nichtssagende Abstraktion. Denn mit 
was allem kann dieser Satz gefüllt werden? Würde mit dieser Formulie- 
rung nicht auch ein afrikanischer Medizinmann, auf dessen Beschwörungen 
hin Regen gefallen ist, seine Auffassung darlegen können? Würde sie nicht 
ohne weiteres auch den Glauben eines Sokrates wiedergeben oder das Ver- 
ständnis eines Buddhisten von dem, was in Buddha geschehen ist, zum 
Ausdruck bringen können? 

Im Neuen Testament gibt es die dem Professor vorgelegte Frage bzw. 
die Antwort darauf an verschiedenen Stellen. Die Antwort unterscheidet 



Hermann Josef Spital 372 

sich von der seinigen aber grundlegend. Sie lautet: •Jesus ist der Kyrios" 
(vgl. Rom 10, 9; 1 Kor 12, 3), oder: Jesus ist der Christus" (vgl. 1 Jo 5, 1), 
oder: •Jesus Christus ist im Fleisch gekommen" (vgl. 1 Jo 4, 2), oder: •Du 
bist der Messias Gottes" (vgl. Lk 9, 20 par). All diesen Bekenntnissen ist 
eines gemeinsam: sie sind inhaltlich voll ausgefüllt. Es geht nicht um allge- 
meine, sondern um eine im striktesten Sinn konkrete Aussage. 

Daß dieser Mensch Jesus der Christus ist - das wird ausgesagt. •Dieser 
Mensch" ist greifbar, er ist in einem geschichtlich festliegenden Zeitpunkt 
gekommen (vgl. Lk 2, 2; 3,1 f.). Wer er ist, das ist nicht eine Frage der 
Auffassung und der Auslegung - das ist nicht eine Frage, die man so oder 
anders beantworten kann: es ist vielmehr eine Frage, die man nur richtig 
oder falsch beantworten kann. 

Aber mit der Alternative richtig oder falsch ist noch nicht viel gewonnen, 
denn das Kommen Christi in die Welt wie überhaupt das Handeln Gottes 
erschöpfen sich nicht darin, •konkrete Tatsache" zu sein, also etwas, das 
man feststellen, konstatieren kann. Gottes Handeln hat vielmehr einen 
Adressaten. Es geht auf den Menschen zu und •ergreift" ihn, indem es ihn 
in einen Bund hineinruft. Auf Seiten des Menschen hat dieser Bund nicht 
etwa eine frei von ihm zu bestimmende Gestalt, sondern die Gestalt eines 
ihm überkommenen Auftrags, eines Gebotes. Wohl muß der Mensch frei 
auf diesen Auftrag eingehen und ihn in persönlicher Weise verwirklichen. 

So ergeht an Abram der Ruf: •Ziehe fort aus Deinem Land, aus Deiner 
Verwandtschaft und aus Deinem Vaterhaus, in das Land, das ich Dir zei- 
gen werde!" (Gnl2,1). 

So ist der Bundesschluß am Sinai unlösbar mit dem Zehngebot ver- 
knüpft. Gott hat sich beim Auszug aus Ägypten handelnd den Israeliten 
offenbart - wenn es nun zu einer bleibenden Beziehung kommen soll, hat 
das konkrete Konsequenzen für das Volk. •Ihr habt gesehen, was ich den 
Ägyptern angetan, wie ich Euch auf Adlerflügeln getragen und Euch zu 
mir hierher gebracht habe. Wenn Ihr nun auf mein Wort hört und meinen 
Bund haltet, dann sollt Ihr unter allen Völkern mein besonderes Eigentum 
sein..." (Ex 19,4f.). 

So sind auch die Berufungen der Propheten unlösbar mit bestimmten 
Aufträgen verbunden. •Sag' nicht: ich bin noch so jung! Nein, wohin immer 
ich Dich sende, dahin wirst Du gehen und was immer ich Dich heiße, das 
wirst Du reden" (Jer 1, 7). 

So erfüllt sich schließlich die Offenbarung darin, daß der menschgewor- 
dene Kyrios in seine Nachfolge ruft. Dabei ist Nachfolge nicht als Nach- 
ahmung zu verstehen, sondern als •hinter dem Herrn hergehen", als Be- 
folgung eines konkreten Auftrags, als Suchen des Reiches Gottes dort, wo 
der Herr mich hinstellt. 



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 373 

Der Gott der Bibel ist nicht abstrakt, sondern konkret - er ist nicht 
•denkbar", sondern wirklich. 

II. 

Hier scheiden sich christliches und allgemein menschliches Gottesverständ- 
nis. Der •Gott und Vater Jesu Christi" ist nicht zur Deckung zu bringen 
mit dem •Gott der Philosophen". Letzterer ist Gegenstand des allgemeinen 
menschlichen Nachdenkens über Woher und Wohin des Lebens, über Sinn 
und Zukunft der Welt. •Wenn Thomas von Aquin darlegt, daß alle 
Bewegung eine erste Ursache haben müsse, alle Entwicklung ein letztes 
Ziel und alles Zufällige einen notwendigen Grund, dann schließt er jedes 
dieser Argumente mit den Worten: ,Das aber meinen alle, wenn sie sagen 
Gott'"1. 

Nun schließen wir Christen uns selbstverständlich unter all diese Men- 
schen ein; wir wissen, daß der Gott und Vater Jesu Christi Schöpfer und 
Herr der Welt ist. Aber unser Weg zu diesem Gott ist nicht der Weg eines 
Kausalschlusses auf den notwendig zu fordernden Urgrund der Welt und 
des Alls, sondern unser Weg zu diesem Gott ist der Gehorsam seinem in 
die Welt gesandten Sohn Jesus Christus gegenüber. Während der Weg 
der Philosophen im Grunde bei der Tatsachenfeststellung endet, daß es 
Gott geben müsse und daß Gott anders sei, als unser Vorstellungsvermö- 
gen es erdenken könne, wissen wir uns in und mit Christus vor dem Ange- 
sicht des Vaters. •Philippus, wer mich sieht, sieht den Vater" (Jo 14,9). 
•Ich sage nicht, daß ich den Vater für Euch bitten werde, denn der Vater 
selbst liebt Euch" (Jo 16, 26 f.). 

Es ist verständlich und nicht unberechtigt, wenn manche Theologen an- 
gesichts der Fragen des vom Christentum fast völlig unberührten modernen 
Menschen den christlichen Gott auszuweisen suchen, indem sie ausgehen 
von dem, •was alle meinen, wenn sie sagen Gott". Besonders nach dem 
aufsehenerregenden Spiegel-Interview Max Horkheimers vom Januar 
19702 ist etwa die Rede von Gott als dem •ganz Anderen" wieder häufiger 
geworden. 

Mit diesem Begriff wird die Frage gestellt, ob man nicht alles Anknüp- 
fen an der naturgegebenen religiösen Anlage des Menschen und den daraus 
sich ergebenden Vorstellungen sorgfältig meiden müsse, wenn man das 
Gottesbild nicht verfälschen wolle. Nur in solch kritisch unterscheidender 
1 Robert Spaemann, Gesichtspunkte der Philosophie, in: Wer ist das eigentlich, Gott?, 
München 1969, S. 56. 
2 In Buchform erschienen in der Reihe der •Stundenbücher" unter dem Titel: Die Sehn- 
sucht nach dem ganz anderen. 



Hermann Josef Spital 374 

Reflexion könne man zu einer gereinigten und heute zu verantwortenden 
Gottesvorstellung gelangen. 

Gewiß - aber bei all dem kann doch nicht übersehen werden, daß die 
Formel von •Gott als dem ganz Anderen" eine rein negative Aussage ist. 
Sie sagt lediglich, wie Gott nicht ist; jede Aussage darüber, wie und wer 
Gott ist, muß sie sich versagen. Dann allerdings bleibt wirklich mit Hork- 
heimer dem Menschen nichts anderes als die Sehnsucht nach dem nur unbe- 
stimmt Erahnten. 

Ein Leben in Ehrfurcht und Sehnsucht ist gewiß sehr viel, aber genügt 
es dem Auftrag Christi? Muß man als Christ nicht fragen, was er uns ge- 
lehrt hat? Hat er uns eingewiesen in die Sehnsucht nach einem unbestimmt 
Erahnten oder hat er uns gelehrt, •Vaterunser" zu sprechen? Hat er uns 
gesagt, daß man im Grunde von Gott nichts wisse, außer daß es ihn gebe - 
oder hat er uns gesagt: •Wenn einer mich liebt, wird er mein Wort bewah- 
ren, und mein Vater wird ihn lieben, und wir werden zu ihm kommen und 
Wohnung bei ihm nehmen?" (Jo 14,23). 

An dieser Stelle muß auch eine gegenwärtig häufig vertretene Meinung 
besprochen werden, die viel Verwirrung stiftet. Angesichts der soeben dar- 
gelegten außerordentlichen Schwierigkeit einer Aussage über Gott sucht 
man dem Menschen, der sich mit Recht fragt, wie er denn einen Gott lieben 
solle, von dem er nichts wisse und sich auch nichts vorstellen könne und 
dürfe, mit einer Patentlösung zu Hilfe zu kommen. Man beruft sich auf 
das Herrenwort aus dem Gerichtsgleichnis: •Was Ihr dem Geringsten mei- 
ner Brüder getan habt, das habt Ihr mir getan!" (Mt 25,40). Aus diesem 
Wort folgert man, daß jemand immer dann, wenn er dem Nächsten Liebe 
erweise, gleichzeitig die Gottesliebe verwirkliche. Um die Gottesliebe zu 
verwirklichen, brauche man sich also nicht auf die ganzen Schwierigkeiten 
mit dem Gottesbegriff und der Gottesvorstellung einzulassen; die Näch- 
stenliebe leiste sozusagen die Gottesliebe mit. 

In solchen Darlegungen findet die oben erwähnte intellektuelle Reduk- 
tion des Gottes und Vaters Jesu Christi auf den Gott der Philosophen ihr 
Gegenstück im Bereich des Lebens und der Moral. Das zitierte Wort aus 
dem Gerichtsgleichnis kann aber exegetisch angesichts seines Kontextes 
unmöglich in der beschriebenen Art ausgelegt werden. Das Gerichtsgleich- 
nis Mt 25,31-46 antwortet auf eine ganz konkrete Frage, nämlich auf die 
Frage: •Nach welchem Maßstab werden die Heiden (V. 32) gerichtet 
werden?"8 Es geht eindeutig um das Gericht über die Völker, von denen 
aber die Mehrzahl Jahwe nie gekannt haben. •Etwa im Anschluß an ein 
Wort wie Mt 10,32 f., in dem Jesus sagt, daß er für diejenigen seiner Jün- 

Joadiim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, 5Göttingen 1962, S. 206. 



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 375 

ger im Endgericht eintreten werde, die sich im Leben zu ihm bekannten, 
mochte er gefragt worden sein: nach welchem Maßstab werden dann aber 
die Heiden gerichtet werden, denen Du nicht begegnetest?"4 Auf diese 
Frage antwortet Jesus, daß er den Heiden sozusagen verborgen begegnet 
sei in seinen Brüdern. Für die Heiden genügt es also, den Geringsten der 
Brüder Jesu zu lieben; aber darf der Christ sich mit dem, was für die Heiden 
genügt, zufrieden geben? Hat er nicht als Christ eine Berufung, die weit 
über das hinausgeht, was jedem gottgeschaffenen Menschen aufgrund sei- 
nes Geschaffenseins zukommt? Weder Mt 25,40 noch irgendein anderes 
Wort der Schrift gibt dem Christen die Berechtigung, das Hauptgebot der 
Gottes- und Nächstenliebe auf seinen zweiten Teil zusammenzustreichen. 
Auch hier erweist sich, daß das allgemein menschlich Genügende christlich 
nicht genügt. Gott hat in Jesus Christus den Christen konkret gerufen. 

III. 

Wir kommen aus einer Zeit, in der das Christentum die allgemeine öffent- 
liche Meinung bestimmte. Mehr als wir gemeinhin annehmen, ist unsere 
Argumentation noch von dieser inzwischen vergangenen geschichtlichen 
Situation geprägt. Man kann das wiederum an einem Beispiel verdeut- 
lichen. Junge Menschen legen dem Seelsorger häufig die Frage vor: •Ist 
vorehelicher Geschlechtsverkehr erlaubt?" Wenn man auf diese Frage zu- 
nächst mit einem eindeutigen Nein antwortet und dann seine Antwort 
begründet, wird man sehr häufig den Eindruck nicht los, daß die Argu- 
mente zwar anerkannt oder zumindest nicht widerlegt werden - daß aber 
gleichwohl der Fragesteller zutiefst unbefriedigt bleibt. 

Antwortet man aber zunächst mit der Gegenfrage: •Vorehelicher Ge- 
schlechtsverkehr erlaubt - ja für wen denn?" klärt sich die Gesprächs- 
situation schlagartig. Für die Beantwortung der Frage ist es nämlich von 
grundlegender Bedeutung, ob jemand etwa mit Sartre das Leben für 
absurd hält - oder ob jemand sich als von Christus erlöster und zu einem 
bestimmten Zeugnis berufener Mensch weiß. Im Grunde ist also die Frage 
falsch formuliert, insofern sie voraussetzt, daß die Antwort so oder so für 
alle Menschen gültig und verpflichtend sei5. Der heutige junge Mensch 

4 Ebd. S. 207. 
5 Zwar sind grundsätzlich in Christus alle Menschen zu einem christlichen Leben gerufen - 
aber wir Menschen müssen doch damit rechnen (und in der oben zitierten Gleichnisfrage 
Mt 25 rechnet auch Christus damit!), daß eine große Zahl von Menschen nie in solcher 
Weise angesprochen wird, daß daraus eine verpflichtende Berufung für sie entstünde! 



Hermann Josef Spital 376 

denkt praktisch (wenngleich ihm das nicht reflex bewußt ist) in einer •plu- 
ralistischen Wertwelt" - darum ist er durch das eindeutige Nein schon 
blockiert, ohne daß er weiß, warum eigentlich. Wenn ihm die falsch formu- 
lierte Frage durch die Gegenfrage zurechtgerückt wird, ist ein offenes und 
fruchtbares Gespräch fast immer möglich. 

Auch dieses Beispiel zeigt, daß Christentum heute gelebt werden muß in 
einer spezifischen Konkretion, in (überbietender) Absetzung von dem, was 
alle tun. Wenn nicht mehr alle Christen sind bzw. wenn das Christentum 
die öffentliche Meinung nicht mehr beherrscht, kann man eben nicht Christ 
sein, wenn man lebt, wie alle leben, und denkt, wie alle denken. 

IV. 

Abschließend soll der Versuch gemacht werden, aus dem Gesagten einige 
Folgerungen für das Verständnis und für die Verwirklichung christlichen 
Lebens zu ziehen. 

1. Was den Christen zum Christen macht, ist das Ergriffensein von Jesus 
Christus. Man wird nicht dadurch Christ, daß man sich für Christus ent- 
scheidet, sondern dadurch, daß man den erhaltenen Ruf beantwortet. Was 
für Paulus die Damaskusstunde war, auf die er Phil 3,12 anspielt, ist für 
den Christen das, was in der Taufe geschieht. Niemand spendet sich die 
Taufe selbst, sondern jeder muß sie empfangen durch die Kirche. 

Bei all dem wird selbstverständlich nicht in Abrede gestellt, daß die per- 
sönliche Entscheidung unabdingbar notwendig ist; ebensowenig soll der 
persönliche Glaube in seiner Bedeutung herabgemindert werden. Es soll 
nur gegenüber allzu stark existentialistisch beeinflußter Sicht betont wer- 
den, daß der Glaube vom Hören kommt. 

Der Glaube Israels bestand zum großen Teil in dem Mut und der Fähig- 
keit, das, was dem Volk in seiner konkreten Geschichte geschah, zu lesen 
als Geschehen von Gott her. Es muß etwas nicht unbedingt die Natur- 
gesetze durchbrechen im Sinne des •Wunders", um Geschehen von Gott 
her zu sein und als solches gelesen werden zu können. Gn 8 gibt dafür ein 
eindrucksvolles Beispiel. Nach der Errettung aus der Sintflut baut Noah 
dem Herrn einen Altar und bringt ein Dankopfer dar. •Als Jahwe den lieb- 
lichen Duft roch, sprach er bei sich selbst: Ich will die Erde nicht wieder 
um des Menschen willen verfluchen, denn das Gedankengebilde des Men- 
schenherzens ist böse von Jugend an. Nicht noch einmal will ich alle Lebe- 
wesen vertilgen, wie ich es getan habe. Fortan, solange die Erde steht, soll 
nicht mehr aufhören Saat und Ernte, Kälte und Hitze, Sommer und Win- 



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 377 

ter, Tag und Nacht" (Gn 8,21-23). Sodann wird geschildert, wie Jahwe 
diesem Vorsatz entsprechend einen Bund mit Noah schließt. 

Hier wird gerade das, was uns heutigen Menschen als der Inbegriff alles 
Selbstverständlichen und beweisbar Sicheren gilt, nämlich die Naturgesetz- 
lichkeit des Jahresablaufs, verstanden als Auswirkung einer Bundesver- 
pflichtung Gottes gegenüber den Menschen. Man würde dem biblischen 
Verfasser gewiß Unrecht tun, wenn man ihm die Auffassung unterstellte, 
als ob diese Naturgesetze erst seit dem Noah-Bund bestünden. Sein Glaube 
verwirklicht sich vielmehr darin, daß er Gott versteht als den Erhalter der 
Welt und daß er darum den Ablauf der Jahreszeiten als ein Zeichen und 
ein Geschenk der Treue Gottes aufzufassen fähig ist. Das nenne ich •Lesen" 
des Geschehens als Geschehen von Gott her. 

Es ist an der Zeit, den Christen unserer Tage zu ermuntern, sein eigenes 
Leben in ähnlicher Weise lesen zu lernen. Glaube verwirklicht sich darin, 
daß jemand die Tatsache z. B., daß seine Eltern ihn zur Taufe getragen 
haben und er so die Taufe empfangen hat, als Berufung und Ergriffensein 
von Christus liest; daß er daraus die Folgerung zu ziehen bereit ist, sein 
Leben in einem anderen Rahmen zu verstehen und zu sehen als das Leben 
eines Nicht-Getauften. Wenn ich getauft bin, ist also die Frage gegen- 
standslos, ob Christus mich ergriffen hat! Zur Frage steht lediglich noch, 
wie ich auf dieses Ergriffensein antworte. Welch beglückende Kraft könnte 
die biblische Lehre, daß Gott treu ist und seine Berufungen nicht zurück- 
nimmt, für uns haben! 

2. Der Ausdruck •ergriffen" meint beim hl. Paulus eindeutig das Ergriffen- 
sein von jemand anderem, nämlich von Christus. Er darf nicht mißverstan- 
den werden als •Ergriffenheit" von eigenen Gefühlen und Stimmungen. 
Was im vorigen Abschnitt bereits mitausgesprochen wurde, muß nun noch 
einmal ausdrücklich gesagt werden. Nach der Himmelfahrt des Herrn tritt 
der Herr uns im Ursakrament der Kirche entgegen. Die Kirche ist sozusa- 
gen Form und Mittel für das notwendigerweise von einem anderen als dem 
eigenen Selbst herkommende Geschehen des Ergriffenwerdens. Erst auf- 
grund dieses Ergriffenwerdens kann dann das Ergriffensein im je persön- 
lichen Inneren Wirklichkeit werden. 

Es würde hier zu weit führen, die Formen und Abstufungen im einzelnen 
aufzuzeigen, welche einerseits davor bewahren, einem selbstgemachten 
Bild von Gott nachzulaufen (statt dem wirklichen Gott zu folgen), und 
anderseits gewährleisten, daß jemand nicht durch das menschlich allzu 
Menschliche irregeführt wird, das als Unkraut nach dem Wort des Herrn 
bis zum Jüngsten Tage in der Kirche wachsen wird. Für die persönliche 
Orientierung beherzigenswert ist das, was Paulus im 14. Kapitel des Rö- 



Hermann Josef Spital 378 

merbriefes oder ähnlich im 8. Kapitel des 1. Korintherbriefes schreibt. Wer 
gewiß sein will, daß er vom Weg der Nachfolge des Herrn nicht abirrt, 
soll die Wichtigkeit einer Meinung nicht so sehr danach beurteilen, ob sie 
seine Freiheit einschränkt oder nicht, sondern danach, ob sie der Liebe 
dient oder nicht. 

Freilich ist und bleibt der vom Herrn Gerufene auch Mensch; der Beru- 
fungsauftrag setzt den Schöpfungsauftrag nicht außer Kraft. Jeder muß 
in der Verantwortung seines persönlichen Lebens versuchen, was abstrakt 
systematisierend nicht möglich ist: nämlich aus der allgemeinen Linie des 
Schöpfungsauftrags und der persönlichen Linie der Berufung die eine 
eigene Lebenslinie zu fügen. Das wird er nicht in denkend voraus- und 
überschauendem Planen tun können, sondern nur im je gehorsamen Sich- 
fügen in die täglich neue Situation. 

Soweit nicht Recht oder Unrecht einer Auffassung zur Frage steht, son- 
dern um die Form eines persönlichen Lebens mit Gott und der Gottesliebe 
gerungen wird, bleibt das sakramentale Leben grundlegend für den Chri- 
sten. In den Sakramenten begegnet er Christus. Dabei sollte es sich von 
selbst verstehen, daß die Gemeinschaft mit Christus sich auswirkt in der 
Sendung des alltäglichen Christenlebens. Alle Sakramente leben ja zu- 
gleich aus der Gemeinschaft: mindestens aus der Gemeinschaft zwischen 
Spender und Empfänger, welche die Gemeinschaft der Kirche repräsen- 
tiert. Wenngleich oben eine einseitige Auslegung des Gerichtsgleichnisses 
korrigiert worden ist, muß doch unbedingt daran festgehalten werden, daß 
das Fehlen der Nächstenliebe ein sicheres Zeichen für das Fehlen der Got- 
tesliebe ist. •Denn wer seinen Bruder, den er sieht, nicht liebt, wie kann 
der Gott lieben, den er nicht sieht?" (1 Jo 4,19). Sakramentales Leben ist 
eine Hochform konkreten Betens. 

3. Das Ergriffensein ist aber nicht schon die Vollendung, sondern bezeichnet 
einen Anfang. Indem Christus den Christen ergreift, beruft er ihn und gibt 
ihm zugleich eine Aufgabe. Diese Aufgabe beansprucht bis zum äußersten. 
Weil er sie noch nicht vollendet hat, darum spricht Paulus an unserer Stelle 
davon, daß er sich nicht einbilde, es schon ergriffen zu haben, daß er aber 
eines tue: er vergesse, was hinter ihm liege und strecke sich aus nach dem, 
was vor ihm liege. Paulus will nicht sagen, daß er sozusagen erst ganz am 
Anfang stehe. Das, was er vergißt, meint wohl nicht die Zeit vor seiner 
Berufung6; vielmehr will Paulus sagen, daß er sich ganz konzentriere auf 
das, was ihm noch zu tun bleibt, ohne sich auf den schon erreichten Lor- 
beeren auszuruhen. 

6 Vgl. Joachim Gnilka, Philipperbrief, Herders Theologischer Kommentar, z. St. 



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 379 

Eine so verstandene Zukunftsorientiertheit des gläubigen Lebens ist von 
großer Bedeutung. Gerade in der ständigen Erfahrung der eigenen Sünde 
ist es für den Christen notwendig, sich auf die erbetene Vergebung durch 
den Herrn zu verlassen, um dann mit voller Freiheit sich der Verwirk- 
lichung des vor ihm liegenden Guten zuzuwenden. Bernanos schreibt ein- 
mal, daß die Heiligen sich nie lange bei ihren Sünden aufgehalten, sondern 
im Vertrauen auf die Vergebung sich jeweils bald den vor ihnen liegenden 
Aufgaben zugewandt hätten. Diese Feststellung verdient gegenüber einer 
häufigen Verzeichnung unserer Heiligen beherzigt zu werden. Christliches 
Leben lebt immer von der Vergebung des Herrn her. 

In der Verwirklichung der vor ihm liegenden Aufgabe ist nun der Christ 
in seinem persönlichen Einsatz gefordert. Er darf eine Berufung durch 
Christus nicht so verstehen, als ob im Himmel sozusagen aufgeschrieben 
sei, wie sein Lebensweg aufgrund seiner Berufung zu verlaufen habe und 
als ob es nun lediglich darauf ankommen würde, dem lieben Gott gleichsam 
•über die Schulter zu schauen", damit er dann auch säuberlich die schon 
zuvor aufgezeichneten Schritte ausführen könne. Gott nimmt dem Men- 
schen durch die Berufung nicht die Freiheit, die er ihm in der Schöpfung 
geschenkt hat. Er erwartet vielmehr vom Menschen, daß er seine Freiheit 
einsetzt, um sozusagen in persönlicher Verantwortung das Werk Gottes zu 
wirken. •Nicht mehr Knechte nenne ich Euch; denn der Knecht weiß nicht, 
was sein Herr tut. Euch aber habe ich Freunde genannt, weil ich Euch alles 
kundgetan habe, was ich von meinem Vater gehört habe" (Jo 15,15). Die 
Verwaltergleichnisse des Neuen Testamentes müssen zusammen gesehen 
werden mit diesem Herrenwort nach Johannes. 

Zur Verdeutlichung des Gemeinten könnte man auf die Verwirklichung 
menschlicher Liebe in Freundschaft oder Ehe hinweisen. Je tiefer ein 
Mensch die Liebe in Freundschaft oder Ehe verwirklicht, um so tiefer läßt 
er sich mit seinem Partner ein. Dabei aber verliert er paradoxerweise seine 
Freiheit nicht, sondern verwirklicht sie. Er gewinnt sich selbst, indem er 
sich verschenkt. 

So gesehen, darf der von Paulus im Zusammenhang des Titelverses 
gebrachte Vergleich vom Wettlauf in der Rennbahn nicht überinterpretiert 
werden. In der Rennbahn ist allerdings die Bahn des Laufes schon vorge- 
zeichnet. Aber das will Paulus nicht sagen, sondern den Vergleichspunkt 
bildet lediglich die Anstrengung des Wettläufers. 

4. Weil der Christ in seiner persönlichen Freiheit beansprucht ist, darum 
darf die Kirche auf dieser Erde nie zu einer •geschlossenen Gesellschaft" 
werden. Es gibt niemanden in der Kirche, der Auftrag und Recht hat, den 
Mitchristen letztlich zu beurteilen. Die Kirche hat Auftrag und Pflicht, die 



Hermann Josef Spital 380 

Botschaft Christi unverkürzt zu verkünden. Diese Verkündigung geschieht 
unter den Umständen der geschichtlichen Entwicklung in ständiger Aus- 
einandersetzung mit der Welt. Manche Wahrheiten werden zu bestimmten 
Zeiten besonders herausgestellt, andere treten zurück. Der unabdingbare 
Grundbestand bleibt aber aufgrund der Wirksamkeit des der Kirche ge- 
schenkten Hl. Geistes gewahrt. 

Es ist notwendig, irrige Auffassungen bloßzustellen, richtige zu vertei- 
digen. Dazu bedarf es des Lehramtes. Der einzelne Christ hat den Glauben 
nicht anders denn vom Hören. Gleichwohl muß und darf er den Glauben 
leben als den seinen. Dabei kann es in Ausnahmefällen zu Konflikten kom- 
men, die durchgetragen werden müssen in der Vorläufigkeit dieser Erden- 
zeit. Wo die Möglichkeit solchen Konfliktes geleugnet würde, verstünde 
sich die Kirche als •geschlossene Gesellschaft"; sie hätte vergessen, daß sie 
als ganze wie auch in jedem ihrer Glieder noch auf der Pilgerschaft ist. 

Der einzelne lebt in der durch die Kirche vermittelten Sicherheit seiner 
Berufung (Taufe); er empfängt den Glauben aus dem Hören. Aber er ver- 
steht ihn zugleich aus dem, was der eine Hl. Geist durch die Kirche wirkt, 
und aus dem, was er in ihm persönlich wirkt. In dem nur in seiner Person 
konkreten Einen aus dieser zweigleisigen Wirksamkeit des Hl. Geistes 
weiß der Christ sich von Christus ergriffen. Dann aber sieht er es als seine 
Aufgabe, den himmlischen Siegespreis zu erkämpfen, sich auszustrecken, 
um zu ergreifen, was der Herr denen verheißt, die ihm folgen. 

Es bleibt zwischen dem, was man empfängt, und dem, was man in eige- 
ner Ausprägung des Empfangenen (in eigener Ausgestaltung des Ergrif- 
fenseins) selbst zu gestalten hat, ein unaufrechenbarer Rest. Es bleibt Raum 
für die Lebendigkeit des Lebens. Es bleibt Raum für das Geheimnis zwi- 
schen Christus und dem, dem er einen Namen geben will, •den niemand 
kennt, als wer ihn empfängt" (Offbg 2,17). Es bleibt eine Möglichkeit für 
die letzte, je persönliche Konkretion. Die Vollendung des Christlichen ist 
nicht etwas für alle Gleiches, etwas allgemeines, sondern die Vollendung 
des Christlichen ist etwas ganz einmalig Konkretes. Darum kann diese 
Vollendung nicht gedacht, d. h. aus der Zusammensetzung und dem Ver- 
gleich bestimmter von anderswoher bekannter Wirklichkeitsaussagen er- 
schlossen und konstruiert werden, sondern muß in doppeltem Sinn des 
Wortes er-lebt werden. 

5. Von hierher empfängt christliches Leben und christliches Beten seine 
unterscheidende Prägung. Es verwirklicht sich im ständigen Gegenüber zu 
dem, der jeden Christen in seine Nachfolge ruft, auf je einmalige Weise. 
Darum lebt es zwar auf die Zukunft hin - aber aus der Kraft einer Gegen- 
wart, die ihm in der schon anfanghaft erlangten Gemeinschaft mit dem 



Weil auch ich von Jesus Christus er griffen bin 381 

Herrn eröffnet ist. Als schon ergriffenes Leben streckt es sich aus nach der 
Vollendung in der offenbaren Herrlichkeit des himmlischen Beim-Herrn- 
Seins. 

Hier erweist sich darum auch das Ungenügen östlicher Formen versen- 
kender Meditation. Liebe verwirklicht sich nicht im Leerwerden von sich 
selbst, sondern gerade umgekehrt in der Hingabe seiner selbst als eines 
ganz zu sich Gekommenen. Wer leer wird von sich selbst, wird zunehmend 
un-konkret. Christliches Leben und Beten aber muß auf äußerste Konkre- 
tion zielen. 

Selbstverständlich ist mit all dem nicht geleugnet, daß für den gehetzten 
und •außengesteuerten" Menschen unserer Tage die östliche Versenkungs- 
methode eine Hilfe sein kann, frei zu werden von äußeren Besetztheiten; 
nur muß gesehen werden, daß das Eigentliche damit noch nicht erreicht, 
sondern allenfalls vorbereitet werden kann. 

Gott ist unser Schöpfer und Erlöser. Vom einen Gott her kommt die Linie 
der Schöpfung und die Linie der Erlösung. Solange aber die Wiederkunft 
noch aussteht, verlaufen beide Linien getrennt. Erst wenn am Jüngsten 
Tage die sieben Siegel gelöst werden, wird sich zeigen, wie Gott beide 
Linien aufeinander zugeführt hat und sie in der Vollendung zusammen- 
laufen läßt. Vorher aber ist es keinem Menschen möglich, von einem •über- 
geordneten" Standpunkt aus beide Linien miteinander zu verrechnen und 
in ein System zu bringen. Das ist der tiefste Grund dafür, daß es nicht ein- 
mal für einen Paulus einen verfügbaren Maßstab gibt, um sich selbst zu 
beurteilen; sagt er doch: •Ich richte mich auch nicht selbst - ich bin mir 
zwar nichts bewußt, aber darum noch nicht gerechtfertigt - vielmehr ist es 
der Herr, der mich richtet" (1 Kor 4,3 f.). 




