Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 369

titdt aufzugeben, sondern vielmehr in der Selbstbehauptung aus eigener
Kraft. Das tiefe Verstandnis fiir die Stromungen der heutigen Zeit und die
Anspriiche, die die moderne Welt stellt, muff die reichen Quellen eures
Ordenslebens in neuer Kraft und Frische aufbrechen lassen. Diese Ver-
pflichtung wird nach Mafigabe der Schwierigkeit standig grofler . . . Liebe
Ordensminner und Ordensfrauen, ihr miifit auf die Art und Weise, wie es
der Ruf Gottes von euren geistlichen Gemeinschafien verlangt, mit weit
gedffneten Augen die Néte eurer Mitmenschen, ithre Probleme und ihr
Suchen nach Losungen verfolgen und dabei in Gebet und Arbeit in ihrer
Mitte Zeugnis ablegen von der Frohbotschaft der Liebe, der Gerechtigkeit
und des Friedens. Das Streben der Menschheit nach einem Leben in stets
wachsender Briiderlichkeit unter den einzelnen Menschen und unter den
Vélkern erfordert vor allem eine Umstellung in der Lebensweise, in der
Mentalitit und im Herzen“®. Wem viel gegeben ist, von dem wird viel
gefordert werden. Die Beseitigung der Hindernisse kann den Ertrag stei-
gern, die Frucht auf das Hundertfaltige mehren. Diese Aufforderung er-
geht heute von der Kirche an alle Orden, auch an die kontemplativen.

- - - Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin«
(Phil 3, 12)

Gedanken zur Unterscheidung des Christlichen

Hermann Josef Spital, Miinster i. W,

Gott ist unser Schopfer und Erléser. Schopfung und Erlosung stehen in der
Zeit. Es gibt eine Geschichte der Schépfung und eine Geschichte der Erlo-
sung.

Die Geschichte der Schipfung beginnt: ,Und Gott schuf den Menschen
nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn, als Mann und Frau
schuf er sie. Gott segnete sie und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und

% Fvangelica testificatio, Nr. 5, 51 und 52.



Hermann Josef Spital 370

mehret Euch und erfiillet die Erde und macht sie Euch untertan® (Gn
1,27 f.).

Die Geschichte der Erlésung beginnt mit der Berufung Abrahams.
»Jahwe sprach zu Abram: Ziehe fort aus Deinem Land, aus Deiner Ver-
wandtschaft ... in das Land, das ich Dir zeigen werde! Ich will Dich zu
einem groflen Volke machen. Ich will Dich segnen ... durch Dich sollen
gesegnet sein alle Geschlechter der Erde“ (Gn 12, 1-3).

Die Schopfung betrifft zugleich den Menschen und die Menschheit (das
Wort Adam ist im Hebraischen doppeldeutig). Von der Schopfung her
sind alle Menschen gleich. Hier gilt fir alle, was gilt; man kann allgemein
giltige Aussagen machen. Die Geschichte der Schépfung mehrt die Men-
schen, bis die Zahl erfillt ist. In ihr arbeitet jeder einzelne an seiner Stelle
an der allen durch den Schopfungsbefehl gemeinsam gestellten Aufgabe
mit.

Auch die Erlosung betrifft den Menschen und die Menschheit, aber in
anderer Weise. Gott ruft einen einzelnen Menschen, den Abraham. Er
schenkt ihm die Verheiflung. Aber in der Erfillung dieser an Abraham
ergangenen Verheiflung sollen alle Volker der Erde gesegnet werden. Die
Geschichte der Erlosung steht unter dem Gesetz der von Gott verfiigten
Stellvertretung. Was an und mit einem und durch ihn geschieht, gewinnt
Bedeuntung fir alle, ohne daf es dadurch dem personlichen Geschick und der
personlichen Verantwortung des einen genommen wiirde.

Wie das geschieht, entzieht sich jedoch aller menschlichen Berechnung;
es geht hervor aus dem jeweiligen Ruf Gottes an den einzelnen und aus
dessen Antwort. Somit bleibt es im Raum personalen Freiheitsgeschehens
zwischen Gott und Mensch. Dabei bedient sich Gott jedoch zur Ubermitt-
lung seines Rufes institutioneller (z.B. Kirche, Schrift, Sakramente) und
personaler (z. B. Charismatiker, Heilige) Werkzeuge.

Der Christ steht zugleich in der Linie der Schépfungsgeschichte und in
der Linie der Erlosungsgeschichte. Aber er steht anders in der einen als in
der anderen. In der Linie der Schopfung steht er zusammen mit allen ande-
ren Menschen vor der gemeinsamen, einen und selben Aufgabe. In der
Linie der Erlosung steht er vor dem ihn berufenden Gott und der aus die-
ser ihm eigenen Berufung entspringenden Aufgabe. Nicht ein allgemeines,
allen gemeinsames Gesetz verlangt von ihm die Ubersetzung in sein per-
sonliches Leben — dann konnte man den Weg vom Allgemeinen zum Be-
sonderen weitgehend durchschauen, da man ja das allgemeine Gesetz (der
Schépfung) kennt. Vielmehr hat der Christ in der Linie der Erlésung eine
besondere Berufung empfangen. Er ist auserwahlt. Darum steht er in der
Erlsungslinie nicht der geschaffenen, naturgesetzlich geordneten Welt,
sondern dem ungeschaffenen freien Gott gegeniiber, der ,dasein wird als



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 371

der er dasein wird“ (vgl. Ex 3, 14, Ubersetzung von Martin Buber): unbe-
rechenbar und unverfiigbar. Darum ist in der Linie der Erlésung alles so
einmalig und konkret.

Ausgangspunkt der Schopfungsgeschichte ist die alle umfassende, fiir
alle gleiche, einmalige Schépfung. Ausgangspunkt der Erlésungsgeschichte
ist der an je einzelne fiir sich und innerhalb des aus den Vélkern erwihlten
Bundesvolkes ergehende Ruf Gottes. Zwischen der aus Gottes Freiheit un-
verfiigbar hervorgehenden Kette der Berufungen und dem im Leben des
einzelnen im Wechselspiel von je neuem Angeredetsein und je neuer Ant-
wort sich entfaltenden Berufungsgeschick ist der Einheitspunkt kein allge-
mein giltiges Gesetz, sondern allein die (allerdings fiir den Menschen un-
durchschaubare) Treue Gottes zu sich selbst und zu seinen Berufungen.

Die Geschichte der Schopfung und die Geschichte der Erlsung sind auf-
einander hingeordnet. Die Vollendung der Erlésung fillt zusammen mit
der Vollendung der Schopfung. Wegen der grundsitzlichen Unterschied-
lichkeit beider Geschichtslinien jedoch 1aflt sich weder Zeitpunkt noch Art
dieser Vollendung berechnen. Erst wenn die sieben Siegel am Ende der
Tage erbrochen werden, wird offenbar, wie Gott beide Linien aufeinander-
zugefihrt und miteinander verschlungen hat. Aufgabe des einzelnen Chri-
sten ist es, in Verantwortung vor Gott beide Linien in seinem Leben zur
einen, je eigenen Lebenslinie zusammenzufiigen.

Im folgenden soll das hier grundsitzlich Gesagte in einigen Konsequenzen
verdeutlicht werden.

L

Ein kath. Theologieprofessor wurde gefragt, welches der Grundinhalt
unseres christlichen Glaubens sei. Er antwortete darauf mit der Formulie-
rung: ,Dafl Gott sich in Liebe dem Menschen zugeneigt hat.“ Diese Ant-
wort spricht unmittelbar an; sie scheint auf den ersten Blick tatsichlich eine
heute treffende Umschreibung zu bieten. Naherem Zusehen allerdings ent-
hillt sie sich als eine im Grunde fast nichtssagende Abstraktion. Denn mit
was allem kann dieser Satz gefillt werden? Wiirde mit dieser Formulie-
rung nicht auch ein afrikanischer Medizinmann, auf dessen Beschworungen
hin Regen gefallenist, seine Auffassung darlegen kénnen? Wiirde sie nicht
ohne weiteres auch den Glauben eines Sokrates wiedergeben oder das Ver-
standnis eines Buddhisten von dem, was in Buddha geschehen ist, zum
Ausdruck bringen konnen?

Im Neuen Testament gibt es die dem Professor vorgelegte Frage bzw.
die Antwort darauf an verschiedenen Stellen. Die Antwort unterscheidet



Hermann Josef Spital 372

sich von der seinigen aber grundlegend. Sie lautet: ,, Jesus ist der Kyrios®
(vgl. Rom 10, 9; 1 Kor 12, 3), oder: , Jesus ist der Christus“ (vgl. 1 Jo 5, 1),
oder: , Jesus Christus ist im Fleisch gekommen® (vgl. 1 Jo 4, 2), oder: ,Du
bist der Messias Gottes“ (vgl. Lk 9, 20 par). All diesen Bekenntnissen ist
eines gemeinsam: sie sind inhaltlich voll ausgefullt. Es geht nicht um allge-
meine, sondern um eine im striktesten Sinn konkrete Aussage.

Daf} dieser Mensch Jesus der Christus ist — das wird ausgesagt. ,Dieser
Mensch“ ist greifbar, er ist in einem geschichtlich festliegenden Zeitpunkt
gekommen (vgl. Lk 2,2; 3,11{.). Wer er ist, das ist nicht eine Frage der
Auffassung und der Auslegung — das ist nicht eine Frage, die man so oder
anders beantworten kann: es ist vielmehr eine Frage, die man nur richtig
oder falsch beantworten kann.

Aber mit der Alternative richtig oder falsch ist noch nicht viel gewonnen,
denn das Kommen Christi in die Welt wie tiberhaupt das Handeln Gottes
erschopfen sich nicht darin, ,konkrete Tatsache“ zu sein, also etwas, das
man feststellen, konstatieren kann. Gottes Handeln hat vielmehr einen
Adressaten. Es geht auf den Menschen zu und ,ergreift ihn, indem es ihn
in einen Bund hineinruft. Auf seiten des Menschen hat dieser Bund nicht
etwa eine frei von ihm zu bestimmende Gestalt, sondern die Gestalt eines
ihm {iberkommenen Auftrags, eines Gebotes. Wohl mufl der Mensch frei
auf diesen Auftrag eingehen und ihn in personlicher Weise verwirklichen.

So ergeht an Abram der Ruf: ,Ziche fort aus Deinem Land, aus Deiner
Verwandtschaft und aus Deinem Vaterhaus, in das Land, das ich Dir zei-
gen werde!“ (Gn 12, 1).

So ist der Bundesschlufl am Sinai unlésbar mit dem Zehngebot ver-
kntipft. Gott hat sich beim Auszug aus Agypten handelnd den Israeliten
offenbart — wenn es nun zu einer bleibenden Beziehung kommen soll, hat
das konkrete Konsequenzen fiir das Volk. ,Ihr habt gesehen, was ich den
Agyptern angetan, wie ich Euch auf Adlerfliigeln getragen und Euch zu
mir hierher gebracht habe. Wenn Ihr nun auf mein Wort hért und meinen
Bund haltet, dann sollt Ihr unter allen Vélkern mein besonderes Eigentum
sein...“ (Ex 19,4f.).

So sind auch die Berufungen der Propheten unlésbar mit bestimmten
Auftrigen verbunden. ,Sag’ nicht: ich bin noch so jung! Nein, wohin immer
ich Dich sende, dahin wirst Du gehen und was immer ich Dich heifle, das
wirst Du reden® (Jer 1, 7).

So erfillt sich schlieflich die Offenbarung darin, dafl der menschgewor-
dene Kyrios in seine Nachfolge ruft. Dabei ist Nachfolge nicht als Nach-
ahmung zu verstehen, sondern als ,hinter dem Herrn hergehen®, als Be-
folgung eines konkreten Auftrags, als Suchen des Reiches Gottes dort, wo
der Herr mich hinstellt.



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 373

Der Gott der Bibel ist nicht abstrakt, sondern konkret — er ist nicht
~denkbar®, sondern wirklich.

IL

Hier scheiden sich christliches und allgemein menschliches Gottesverstand-
nis. Der ,Gott und Vater Jesu Christi“ ist nicht zur Deckung zu bringen
mit dem ,Gott der Philosophen®. Letzterer ist Gegenstand des allgemeinen
menschlichen Nachdenkens iiber Woher und Wohin des Lebens, tiber Sinn
und Zukunft der Welt. ,Wenn Thomas von Aquin darlegt, dafl alle
Bewegung eine erste Ursache haben miisse, alle Entwicklung ein letztes
Ziel und alles Zufillige einen notwendigen Grund, dann schliefit er jedes
dieser Argumente mit den Worten: ,Das aber meinen alle, wenn sie sagen
Gott'“1.

Nun schlieflen wir Christen uns selbstverstdndlich unter all diese Men-
schen ein; wir wissen, dafl der Gott und Vater Jesu Christi Schépfer und
Herr der Welt ist. Aber unser Weg zu diesem Gott ist nicht der Weg eines
Kausalschlusses auf den notwendig zu fordernden Urgrund der Welt und
des Alls, sondern unser Weg zu diesem Gott ist der Gehorsam seinem in
die Welt gesandten Sohn Jesus Christus gegentiber. Wahrend der Weg
der Philosophen im Grunde bei der Tatsachenfeststellung endet, dafl es
Gott geben miisse und dafl Gott anders sei, als unser Vorstellungsvermé-
gen es erdenken konne, wissen wir uns in und mit Christus vor dem Ange-
sicht des Vaters. ,Philippus, wer mich sieht, sieht den Vater® (Jo 14, 9).
»1ch sage nicht, dafl ich den Vater fiir Euch bitten werde, denn der Vater
selbst liebt Euch“ (Jo 16, 26 £.).

Es ist verstindlich und nicht unberechtigt, wenn manche Theologen an-
gesichts der Fragen des vom Christentum fast v61lig unberithrten modernen
Menschen den christlichen Gott auszuweisen suchen, indem sie ausgehen
von dem, ,was alle meinen, wenn sie sagen Gott“. Besonders nach dem
aufsehenerregenden Spiegel-Interview Max Horkheimers vom Januar
19702 ist etwa die Rede von Gott als dem ,ganz Anderen® wieder hiufiger
geworden.

Mit diesem Begriff wird die Frage gestellt, ob man nicht alles Ankniip-
fen an der naturgegebenen religiosen Anlage des Menschen und den daraus
sich ergebenden Vorstellungen sorgfaltig meiden miisse, wenn man das
Gottesbild nicht verfalschen wolle. Nur in solch kritisch unterscheidender

1 Robert Spaemann, Gesichtspunkte der Philosophie, in: Wer ist das eigentlich, Gott?,
Minchen 1969, S. 56.

2 In Buchform erschienen in der Reihe der ,Stundenbiicher” unter dem Titel: Die Sehn-
sucht nach dem ganz anderen.



Hermann Josef Spital 374

Reflexion kénne man zu einer gereinigten und heute zu verantwortenden
Gottesvorstellung gelangen.

Gewif8 — aber bei all dem kann doch nicht iibersehen werden, dafl die
Formel von ,Gott als dem ganz Anderen“ eine rein negative Aussage ist.
Sie sagt lediglich, wie Gott nicht ist; jede Aussage dariiber, wie und wer
Gott ist, mufl sie sich versagen. Dann allerdings bleibt wirklich mit Hork-
heimer dem Menschen nichts anderes als die Sehnsucht nach dem nur unbe-
stimmt Erahnten.

Ein Leben in Ehrfurcht und Sehnsucht ist gewif} sehr viel, aber geniigt
es dem Auftrag Christi? Mufl man als Christ nicht fragen, was er uns ge-
lehrt hat? Hat er uns eingewiesen in die Sebnsucht nach einem unbestimmt
Erahnten oder hat er uns gelehrt, , Vaterunser® zu sprechen? Hat er uns
gesagt, dafl man im Grunde von Gott nichts wisse, aufler dafl es ihn gebe -
oder hat er uns gesagt: , Wenn einer mich liebt, wird er mein Wort bewah-
ren, und mein Vater wird ihn lieben, und wir werden zu ihm kommen und
Wohnung bei ihm nebmen?“ (Jo 14, 23).

An dieser Stelle muf} auch eine gegenwirtig hiufig vertretene Meinung
besprochen werden, die viel Verwirrung stiftet. Angesichts der soeben dar-
gelegten auflerordentlichen Schwierigkeit einer Aussage iiber Gott sucht
man dem Menschen, der sich mit Recht fragt, wie er denn einen Gott lieben
solle, von dem er nichts wisse und sich auch nichts vorstellen konne und
diirfe, mit einer Patentlosung zu Hilfe zu kommen. Man beruft sich auf
das Herrenwort aus dem Gerichtsgleichnis: , Was IThr dem Geringsten mei-
ner Briider getan habt, das habt Ihr mir getan!“ (Mt 25, 40). Aus diesem
Wort folgert man, dafl jemand immer dann, wenn er dem Nichsten Liebe
erweise, gleichzeitig die Gottesliebe verwirkliche. Um die Gottesliebe zu
verwirklichen, brauche man sich also nicht auf die ganzen Schwierigkeiten
mit dem Gottesbegriff und der Gottesvorstellung einzulassen; die Nich-
stenliebe leiste sozusagen die Gottesliebe mit.

In solchen Darlegungen findet die oben erwihnte intellektuelle Reduk-
tion des Gottes und Vaters Jesu Christi auf den Gott der Philosophen ihr
Gegenstiick im Bereich des Lebens und der Moral. Das zitierte Wort aus
dem Gerichtsgleichnis kann aber exegetisch angesichts seines Kontextes
unmoéglich in der beschriebenen Art ausgelegt werden. Das Gerichtsgleich-
nis Mt 25, 3146 antwortet auf eine ganz konkrete Frage, nimlich auf die
Frage: ,Nach welchem Mafistab werden die Heiden (V.32) gerichtet
werden?“? Es geht eindeutig um das Gericht iiber die Vélker, von denen
aber die Mehrzahl Jahwe nie gekannt haben. ,Etwa im Anschluf} an ein
Wort wie Mt 10,32{., in dem Jesus sagt, daf} er fiir diejenigen seiner Jiin-

3 Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, 5Gottingen 1962, S. 206.



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 375

ger im Endgericht eintreten werde, die sich im Leben zu ihm bekannten,
mochte er gefragt worden sein: nach welchem Mafistab werden dann aber
die Heiden gerichtet werden, denen Du nicht begegnetest?“* Auf diese
Frage antwortet Jesus, dafl er den Heiden sozusagen verborgen begegnet
sei in seinen Briidern. Fiir die Heiden geniigt es also, den Geringsten der
Briider Jesu zu lieben; aber darf der Christ sich mit dem, was fiir die Heiden
geniigt, zufrieden geben? Hat er nicht als Christ eine Berufung, die weit
iiber das hinausgeht, was jedem gottgeschaffenen Menschen aufgrund sei-
nes Geschaffenseins zukommt? Weder Mt 25,40 noch irgendein anderes
Wort der Schrift gibt dem Christen die Berechtigung, das Hauptgebot der
Gottes- und Nidhstenliebe auf seinen zweiten Teil zusammenzustreichen.
Auch hier erweist sich, daf das allgemein menschlich Geniigende christlich
nicht geniigt. Gott hat in Jesus Christus den Christen konkret gerufen.

III.

Wir kommen aus einer Zeit, in der das Christentum die allgemeine 6ffent-
liche Meinung bestimmte. Mehr als wir gemeinhin annehmen, ist unsere
Argumentation noch von dieser inzwischen vergangenen geschichtlichen
Situation geprigt. Man kann das wiederum an einem Beispiel verdeut-
lichen. Junge Menschen legen dem Seelsorger hiufig die Frage vor: ,Ist
vorehelicher Geschlechtsverkehr erlaubt?“ Wenn man auf diese Frage zu-
nachst mit einem eindeutigen Nein antwortet und dann seine Antwort
begriindet, wird man sehr haufig den Eindruck nicht los, daff die Argu-
mente zwar anerkannt oder zumindest nicht widerlegt werden — daff aber
gleichwohl der Fragesteller zutiefst unbefriedigt bleibt.

Antwortet man aber zunichst mit der Gegenfrage: , Vorehelicher Ge-
schlechtsverkehr erlaubt — ja fir wen denn?“ klért sich die Gesprichs-
situation schlagartig. Fiir die Beantwortung der Frage ist es nimlich von
grundlegender Bedeutung, ob jemand etwa mit Sartre das Leben fiir
absurd hélt — oder ob jemand sich als von Christus erloster und zu einem
bestimmten Zeugnis berufener Mensch weifl. Im Grunde ist also die Frage
falsch formuliert, insofern sie voraussetzt, dafl die Antwort so oder so fiir
alle Menschen giiltig und verpflichtend sei®. Der heutige junge Mensch

4 Ebd. S. 207.

8 Zwar sind grundsitzlich in Christus alle Menschen zu einem christlichen Leben gerufen -
aber wir Menschen miissen doch damit rechnen (und in der oben zitierten Gleichnisfrage
Mt 25 rechnet auch Christus damit!), daf} eine grofle Zah! von Menschen nie in solcher
Weise angesprochen wird, dafl darans eine verpflichtende Berufung fiir sie entstiinde!



Hermann Josef Spital 376

denkt praktisch (wenngleich ihm das nicht reflex bewufit ist) in einer ,plu-
ralistischen Wertwelt“ — darum ist er durch das eindeutige Nein schon
blockiert, ohne dafl er weifl, warum eigentlich. Wenn ihm die falsch formu-
lierte Frage durch die Gegenfrage zurechtgeriickt wird, ist ein offenes und
fruchtbares Gesprich fast immer moglich.

Auch dieses Beispiel zeigt, dafl Christentum heute gelebt werden muf in
einer spezifischen Konkretion, in (iiberbietender) Absetzung von dem, was
alle tun. Wenn nicht mehr alle Christen sind bzw. wenn das Christentum
die offentliche Meinung nicht mehr beherrscht, kann man eben nicht Christ
sein, wenn man lebt, wie alle leben, und denkt, wie alle denken.

IV.

Abschlieflend soll der Versuch gemacht werden, aus dem Gesagten einige
Folgerungen fir das Verstindnis und fiir die Verwirklichung christlichen
Lebens zu ziehen.

1. Was den Christen zum Christen macht, ist das Ergriffensein von Jesus
Christus. Man wird nicht dadurch Christ, dafl man sich fiir Christus ent-
scheidet, sondern dadurch, dafl man den erhaltenen Ruf beantwortet. Was
fir Paulus die Damaskusstunde war, auf die er Phil 8,12 anspielt, ist fiir
den Christen das, was in der Taufe geschieht. Niemand spendet sich die
Taufe selbst, sondern jeder muf sie empfangen durch die Kirche.

Bei all dem wird selbstverstindlich nicht in Abrede gestellt, dafl die per-
sonliche Entscheidung unabdingbar notwendig ist; ebensowenig soll der
persdnliche Glaube in seiner Bedeutung herabgemindert werden. Es soll
nur gegeniiber allzu stark existentialistisch beeinfluflter Sicht betont wer-
den, dafl der Glaube vom Héren kommt.

Der Glaube Israels bestand zum grofien Teil in dem Mut und der Fzhig-
keit, das, was dem Volk in seiner konkreten Geschichte geschah, zu lesen
als Geschehen von Gott her. Es mufl etwas nicht unbedingt die Natur-
gesetze durchbrechen im Sinne des , Wunders“, um Geschehen von Gott
her zu sein und als solches gelesen werden zu kdnnen. Gn 8 gibt dafiir ein
eindrucksvolles Beispiel. Nach der Errettung aus der Sintflut baut Noah
dem Herrn einen Altar und bringt ein Dankopfer dar. ,,Als Jahwe den lieb-
lichen Duft roch, sprach er bei sich selbst: Ich will die Erde nicht wieder
um des Menschen willen verfluchen, denn das Gedankengebilde des Men-
schenherzens ist bose von Jugend an. Nicht noch einmal will ich alle Lebe-
wesen vertilgen, wie ich es getan habe. Fortan, solange die Erde steht, soll
nicht mehr aufhdren Saat und Ernte, Kilte und Hitze, Sommer und Win-



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 377

ter, Tag und Nacht“ (Gn 8, 21-23). Sodann wird geschildert, wie Jahwe
diesem Vorsatz entsprechend einen Bund mit Noah schlief}t.

Hier wird gerade das, was uns heutigen Menschen als der Inbegriff alles
Selbstverstindlichen und beweisbar Sicherén gilt, nimlich die Naturgesetz-
lichkeit des Jahresablaufs, verstanden als Auswirkung einer Bundesver-
pilichtung Gottes gegeniiber den Menschen. Man wiirde dem biblischen
Verfasser gewifl Unrecht tun, wenn man ihm die Auffassung unterstellte,
als ob diese Naturgesetze erst seit dem Noah-Bund bestiinden. Sein Glaube
verwirklicht sich vielmehr darin, dafl er Gott versteht als den Erhalter der
Welt und daf} er darum den Ablauf der Jahreszeiten als ein Zeichen und
ein Geschenk der Treue Gottes aufzufassen fahig ist. Das nenne ich ,,Lesen®
des Geschehens als Geschehen von Gott her.

Es ist an der Zeit, den Christen unserer Tage zu ermuntern, sein eigenes
Leben in dhnlicher Weise lesen zu lernen. Glaube verwirklicht sich darin,
daf jemand die Tatsache z. B., da} seine Eltern ihn zur Taufe getragen
haben und er so die Taufe empfangen hat, als Berufung und Ergriffensein
von Christus liest; dafl er daraus die Folgerung zu ziehen bereit ist, sein
Leben in einem anderen Rahmen zu verstehen und zu sehen als das Leben
eines Nicht-Getauften. Wenn ich getauft bin, ist also die Frage gegen-
standslos, ob Christus mich ergriffen hat! Zur Frage steht lediglich noch,
wie ich auf dieses Ergriffensein antworte. Welch begliickende Kraft konnte
die biblische Lehre, dafl Gott treu ist und seine Berufungen nicht zurtick-
nimmt, fir uns haben!

2. Der Ausdruck ,ergriffen” meint beim hl. Paulus eindeutig das Ergriffen-
sein von jemand anderem, ndmlich von Christus. Er darf nicht mifiverstan-
den werden als ,Ergriffenheit“ von eigenen Gefiihlen und Stimmungen.
Was im vorigen Abschnitt bereits mitausgesprochen wurde, mufl nun noch
einmal ausdriicklich gesagt werden. Nach der Himmelfahrt des Herrn tritt
der Herr uns im Ursakrament der Kirche entgegen. Die Kirche ist sozusa-
gen Form und Mittel fiir das notwendigerweise von einem anderen als dem
eigenen Selbst herkommende Geschehen des Ergriffenwerdens. Erst auf-
grund dieses Ergriffenwerdens kann dann das Ergriffensein im je person-
lichen Inneren Wirklichkeit werden.

Es wiirde hier zu weit fithren, die Formen und Abstufungen im einzelnen
aufzuzeigen, welche einerseits davor bewahren, einem selbstgemachten
Bild von Gott nachzulaufen (statt dem wirklichen Gott zu folgen), und
anderseits gewahrleisten, dafl jemand nicht durch das menschlich allzu
Menschliche irregefiihrt wird, das als Unkraut nach dem Wort des Herrn
bis zum Jiingsten Tage in der Kirche wachsen wird. Fur die personliche
Orientierung beherzigenswert ist das, was Paulus im 14. Kapitel des Ré-



Hermann Josef Spital 378

merbriefes oder dhnlich im 8. Kapitel des 1. Korintherbriefes schreibt. Wer
gewif} sein will, dafl er vom Weg der Nachfolge des Herrn nicht abirrt,
soll die Wichtigkeit einer Meinung nicht so sehr danach beurteilen, ob sie
seine Freiheit einschrankt oder nicht, sondern danach, ob sie der Liebe
dient oder nicht.

Freilich ist und bleibt der vom Herrn Gerufene auch Mensch; der Beru-
fungsauftrag setzt den Schopfungsauftrag nicht aufler Kraft. Jeder mufl
in der Verantwortung seines personlichen Lebens versuchen, was abstrakt
systematisierend nicht moglich ist: ndmlich aus der allgemeinen Linie des
Schopfungsauftrags und der personlichen Linie der Berufung die eine
eigene Lebenslinie zu fiigen. Das wird er nicht in denkend voraus- und
tiberschauendem Planen tun kénnen, sondern nur im je gehorsamen Sich-
fligen in die tdglich neue Situation.

Soweit nicht Recht oder Unrecht einer Auffassung zur Frage steht, son-
dern um die Form eines personlichen Lebens mit Gott und der Gottesliebe
gerungen wird, bleibt das sakramentale Leben grundlegend fiir den Chri-
sten. In den Sakramenten begegnet er Christus. Dabei sollte es sich von
selbst verstehen, dafl die Gemeinschaft mit Christus sich auswirkt in der
Sendung des alltidglichen Christenlebens. Alle Sakramente leben ja zu-
gleich aus der Gemeinschaft: mindestens aus der Gemeinschaft zwischen
Spender und Empfénger, welche die Gemeinschaft der Kirche reprisen-
tiert. Wenngleich oben eine einseitige Auslegung des Gerichtsgleichnisses
korrigiert worden ist, mufl doch unbedingt daran festgehalten werden, dafl
das Fehlen der Nachstenliebe ein sicheres Zeichen fiir das Fehlen der Got-
tesliebe ist. ,Denn wer seinen Bruder, den er sieht, nicht liebt, wie kann
der Gott lieben, den er nicht sieht?” (1 Jo 4, 19). Sakramentales Leben ist
eine Hochform konkreten Betens.

3. Das Ergriffensein ist aber nicht schon die Vollendung, sondern bezeichnet
einen Anfang. Indem Christus den Christen ergreift, beruft er ihn und gibt
ihm zugleich eine Aufgabe. Diese Aufgabe beansprucht bis zum duflersten.
Weil er sie noch nicht vollendet hat, darum spricht Paulus an unserer Stelle
davon, daf} er sich nicht einbilde, es schon ergriffen zu haben, dafl er aber
eines tue: er vergesse, was hinter ihm liege und strecke sich aus nach dem,
was vor ihm liege. Paulus will nicht sagen, dafl er sozusagen erst ganz am
Anfang stebhe. Das, was er vergifit, meint wohl nicht die Zeit vor seiner
Berufung®; vielmehr will Paulus sagen, dafl er sich ganz konzentriere auf
das, was thm noch zu tun bleibt, ohne sich auf den schon erreichten Lor-
beeren auszuruhen.

8 Vgl. Joachim Gnilka, Philipperbrief, Herders Theologischer Kommentar, z. St.



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 379

Eine so verstandene Zukunftsorientiertheit des glaubigen Lebens ist von
grofler Bedeutung. Gerade in der stindigen Erfahrung der eigenen Siinde
ist es fiir den Christen notwendig, sich auf die erbetene Vergebung durch
den Herrn zu verlassen, um dann mit voller Freiheit sich der Verwirk-
lichung des vor ihm liegenden Guten zuzuwenden. Bernanos schreibt ein-
mal, daf} die Heiligen sich nie lange bei ihren Stinden aufgehalten, sondern
im Vertrauen auf die Vergebung sich jeweils bald den vor ihnen liegenden
Aufgaben zugewandt hitten. Diese Feststellung verdient gegentiber einer
hiufigen Verzeichnung unserer Heiligen beherzigt zu werden. Christliches
Leben lebt immer von der Vergebung des Herrn her.

In der Verwirklichung der vor ihm liegenden Aufgabe ist nun der Christ
in seinem personlichen Einsatz gefordert. Er darf eine Berufung durch
Christus nicht so verstehen, als ob im Himmel sozusagen aufgeschrieben
sel, wie sein Lebensweg aufgrund seiner Berufung zu verlaufen habe und
als ob es nun lediglich darauf ankommen wiirde, dem lieben Gott gleichsam
»uber die Schulter zu schauen®, damit er dann auch siuberlich die schon
zuvor aufgezeichneten Schritte ausfithren konne. Gott nimmt dem Men-
schen durch die Berufung nicht die Freiheit, die er ihm in der Schépfung
geschenkt hat. Er erwartet vielmehr vom Menschen, daf} er seine Freiheit
einsetzt, um sozusagen in personlicher Verantwortung das Werk Gottes zu
wirken. ,,Nicht mehr Knechte nenne ich Euch; denn der Knecht weifd nicht,
was sein Herr tut. Euch aber habe ich Freunde genannt, weil ich Euch alles
kundgetan habe, was ich von meinem Vater gehort habe® (Jo 15,15). Die
Verwaltergleichnisse des Neuen Testamentes miissen zusammen gesehen
werden mit diesem Herrenwort nach Johannes.

Zur Verdeutlichung des Gemeinten kénnte man auf die Verwirklichung
menschlicher Liebe in Freundschaft oder Ehe hinweisen. Je tiefer ein
Mensch die Liebe in Freundschaft oder Ehe verwirklicht, um so tiefer 1afit
er sich mit seinem Partner ein. Dabei aber verliert er paradoxerweise seine
Freiheit nicht, sondern verwirklicht sie. Er gewinnt sich selbst, indem er
sich verschenkt.

So gesehen, darf der von Paulus im Zusammenhang des Titelverses
gebrachte Vergleich vom Wettlauf in der Rennbahn nicht iiberinterpretiert
werden. In der Rennbahn ist allerdings die Bahn des Laufes schon vorge-
zeichnet. Aber das will Paulus nicht sagen, sondern den Vergleichspunkt
bildet lediglich die Anstrengung des Wettldufers.

4. Weil der Christ in seiner personlichen Freiheit beansprucht ist, darum
darf die Kirche auf dieser Erde nie zu einer ,geschlossenen Gesellschaft®
werden. Es gibt niemanden in der Kirche, der Auftrag und Recht hat, den
Mitchristen letztlich zu beurteilen. Die Kirche hat Auftrag und Pflicht, die



Hermann Josef Spital 380

Botschaft Christi unverkiirzt zu verkiinden. Diese Verkiindigung geschieht
unter den Umstdnden der geschichtlichen Entwicklung in stindiger Aus-
einandersetzung mit der Welt. Manche Wahrheiten werden zu bestimmten
Zeiten besonders herausgestellt, andere treten zuriick. Der unabdingbare
Grundbestand bleibt aber aufgrund der Wirksamkeit des der Kirche ge-
schenkten HI. Geistes gewahrt.

Es ist notwendig, irrige Auffassungen bloflzustellen, richtige zu vertei-
digen. Dazu bedarf es des Lehramtes. Der einzelne Christ hat den Glauben
nicht anders denn vom Hoéren. Gleichwohl mufl und darf er den Glauben
leben als den seinen. Dabei kann es in Ausnahmefallen zu Konflikten kom-
men, die durchgetragen werden miissen in der Vorldufigkeit dieser Erden-
zeit. Wo die Maglichkeit solchen Konfliktes geleugnet wiirde, verstiinde
sich die Kirche als ,geschlossene Gesellschaft”; sie hitte vergessen, dafl sie
als ganze wie auch in jedem ihrer Glieder noch auf der Pilgerschaft ist.

Der einzelne lebt in der durch die Kirche vermittelten Sicherheit seiner
Berufung (Taufe); er empfiangt den Glauben aus dem Horen. Aber er ver-
steht ihn zugleich aus dem, was der eine HI. Geist durch die Kirche wirkt,
und aus dem, was er in ihm personlich wirkt. In dem nur in seiner Person
konkreten Einen aus dieser zweigleisigen Wirksamkeit des HI. Geistes
weil} der Christ sich von Christus ergriffen. Dann aber sieht er es als seine
Aufgabe, den himmlischen Siegespreis zu erkimpfen, sich auszustrecken,
um zu ergreifen, was der Herr denen verheiflt, die ihm folgen.

Es bleibt zwischen dem, was man empfangt, und dem, was man in eige-
ner Auspragung des Empfangenen (in eigener Ausgestaltung des Ergrif-
fenseins) selbst zu gestalten hat, ein unaufrechenbarer Rest. Es bleibt Raum
fiir die Lebendigkeit des Lebens. Es bleibt Raum fiir das Geheimnis zwi-
schen Christus und dem, dem er einen Namen geben will, ,den niemand
kennt, als wer ihn empfiangt“ (Offbg 2, 17). Es bleibt eine Moglichkeit fiir
die letzte, je personliche Konkretion. Die Vollendung des Christlichen ist
nicht etwas fir alle Gleiches, etwas allgemeines, sondern die Vollendung
des Christlichen ist etwas ganz einmalig Konkretes. Darum kann diese
Vollendung nicht gedacht, d. h. aus der Zusammensetzung und dem Ver-
gleich bestimmter von anderswoher bekannter Wirklichkeitsaussagen er-
schlossen und konstruiert werden, sondern mufl in doppeltem Sinn des
Wortes er-lebt werden.

5. Von hierher empfingt christliches Leben und christliches Beten seine
unterscheidende Pragung. Es verwirklicht sich im stindigen Gegeniiber zu
dem, der jeden Christen in seine Nachfolge ruft, auf je einmalige Weise.
Darum lebt es zwar auf die Zukunft hin — aber aus der Kraft einer Gegen-
wart, die ihm in der schon anfanghaft erlangten Gemeinschaft mit dem



Weil auch ich von Jesus Christus ergriffen bin 381

Herrn eroffnet ist. Als schon ergriffenes Leben streckt es sich aus nach der
Vollendung in der offenbaren Herrlichkeit des himmlischen Beim-Herrn-
Seins.

Hier erweist sich darum auch das Ungeniigen 6stlicher Formen versen-
kender Meditation. Liebe verwirklicht sich nicht im Leerwerden von sich
selbst, sondern gerade umgekehrt in der Hingabe seiner selbst als eines
ganz zu sich Gekommenen. Wer leer wird von sich selbst, wird zunehmend
un-konkret. Christliches Leben und Beten aber mufl auf dufierste Konkre-
tion zielen.

Selbstverstandlich ist mit all dem nicht geleugnet, dafl fiir den gehetzten
und ,auflengesteuerten“ Menschen unserer Tage die dstliche Versenkungs-
methode eine Hilfe sein kann, frei zu werden von dufleren Besetztheiten:
nur muf} gesehen werden, dafl das Eigentliche damit noch nicht erreicht,
sondern allenfalls vorbereitet werden kann.

Gott ist unser Schopfer und Erloser. Vom einen Gott her kommt die Linie
der Schopfung und die Linie der Erlosung. Solange aber die Wiederkunft
noch aussteht, verlaufen beide Linien getrennt. Erst wenn am Jiingsten
Tage die sieben Siegel gelost werden, wird sich zeigen, wie Gott beide
Linien aufeinander zugefiihrt hat und sie in der Vollendung zusammen-
laufen 1a3t. Vorher aber ist es keinem Menschen moglich, von einem ,,iiber-
geordneten“ Standpunkt aus beide Linien miteinander zu verrechnen und
in ein System zu bringen. Das ist der tiefste Grund dafiir, dafl es nicht ein-
mal fiir einen Paulus einen verfiigbaren Maflstab gibt, um sich selbst zu
beurteilen; sagt er doch: ,Ich richte mich auch nicht selbst — ich bin mir
zwar nichts bewufit, aber darum noch nicht gerechtfertigt — vielmehr ist es
der Herr, der mich richtet* (1 Kor 4, 31.).





