IMSPIEGEL DER ZEIT

Bergpredigt und Grundgesetz
Gedanken zur Méglichkeit und Sinnhaftigkeit eines Grundgesctzes der Kirche
I. Zur Situation

Die ,Lex Ecclesiac fundamentalis® liegt im Entwurf vor. Die Kirche steht damit
vor einer entscheidenden Frage. Noch nie hat es den Entwurf zu einem solchen
Gesetzeswerk in der Kirche gegeben. Die éffentliche Reaktion darauf war durch-
weg negativ. Die Kritik war umfassend und tiefgreifend. Der vorliegende Ent-
wurf wurde radikal abgelehnt als restaurativ in der Tendenz, als einseitig und
akonzilidr in der Kirchenkonzeption {,die spite Rache der Kanonisten am Kon-
zil“), als Petrifizierung der Kirche und Vergesetzlichung des Evangeliuns in der
Wirkung, verschwommen und ungenieflbar in der Diktion. Diese Kritik ist weit-
hin berechtigt. Der Entwurf ist abzulehnen. Von ihm ist hier nicht die Rede.

Doch dariiber hinaus wurde die Opportunitit eines solchen Grundgesetzes in der
derzcitigen Situation der Kirche bestritten. Auch das sei zugegeben. Die Zeit eines
Grundgesetzes ist noch nicht gekommen. Die Kirche ist seit dem Konzil mitten
in cinem tiefen Umbruch, in einer Entwicklung, deren Ergebnisse noch gar nicht
greifbar, viel weniger rechtlich fixierbar sind. Grundlegende Aussagen des kon-
ziliaren Kirchenverstindnisses, wie z. B. die Kollegialitidt, das Verhiltnis von
Gesamtkirche und Ostkirche, von Einheit und Vielfalt, von hierarchischer und
synodaler Struktur, von der einen katholischen zu den vielen christlichen Kirchen,
sind theologisch und zumal in ihren rechtlichen Auswirkungen noch nicht genii-
gend gekldrt. Wiirde das Grundgesetz jetzt verabschiedet, so ist zu befirchten,
daf es schon bald iiberholt sein wird — zu seinem Schaden und zum Schaden der
Autoritat in der Kirche. Das Projekt ist noch nicht reif. Der vorgelegte Entwurf
zeigt das im iibrigen zur Geniige. Aber auch von der Frage der Opportunitat soll
hier nicht die Rede sein.

Doch die Kritik ist noch tiefgreifender. Die Moglichkeit und Sinnhaftigkeit
eines solchen Unterfangens iiberhaupt wird in Frage gestellt. Die Kirche habe
nicht die Vollmacht, sich selber eine Verfassung zu geben. Ein grundgesetzlich
konzipiertes Verfassungsrecht der Kirche stehe mit der wesentlich geistlichen
Verfassung der Kirche in Widerspruch. Das Projekt eines Grundgesetzes der
Kirche iibertrage wieder einmal und allzu unkritisch ein staatsrechtliches Modell
auf die Kirche. Die Kirche ist ein Mysterium und eine lebendige, dynamische
Grofie; sie lalt sich weder theologisch und schon gar nicht rechtlich adiquat fas-
sen. Ein verkiirztes, eingeengtes und statisch-verrechtliches Kirchenverstandnis
und eine Vergesetzlichung des Evangeliums vom Kommen des Reiches Gottes
wiren die Folge des Grundgesetzes. Immer wieder kann man auch von Bischéfen
und Professoren den Satz horen, in dem die Kritik gegen den Plan einer ,Lex



Im Spiegel der Zeit 383

fundamentalis“ zusammengefaft ist: Die Bergpredigt ist unser Grundgesetz; das
Evangelium geniigt der Kirche als ,Lex fundamentalis®.

Ist ein Grundgesetz der Kirche méglich und sinnvoll? Das ist unsere Frage. Bei
dem grundsatzlichen Nein auf diese Frage, das heute oft zur Antwort gegeben
wird, stimmen zwei Tatsachen bedenklich. Einmal besitzt die Kirche schon min-
destens seit 1000 Jahren eine teils geschriebene, teils ungeschriebene Verfassung
im Sinn einer rechtlichen Ordnung, durch die sie als gesellschaftliches Gebilde
strukturiert und in ihrer Aktivitat grundlegend bestimmt ist. Sie besitzt also be-
reits das, was in Frage gestellt wird, ein materielles Verfassungsrecht. Bei dem
jetzt vorliegenden Entwurf einer ,Lex fundamentalis® geht es ,nur® um die
formliche Verfassungsurkunde, geht es darum, diese grundlegenden Bestimmun-
gen aus dem Gesamtkodex herauszunchmen, sie systematisch zu gliedern und sie
vor allem der konziliaren und nachkonziliaren Theologie von der Kirche und
~ soweit das moglich ist — den Gegebenheiten einer veranderten Welt anzupassen.

Zum Zweiten: Durch das Konzil und eine Ansprache Papst Pauls VI. vom
November 1965! angeregt, mehrten sich die Arbeiten von Autoren — hauptsach-
lich deutschsprachiger und amerikanischer Kanonisten —, die der Frage der Erstel-
lung eines Grundgesetzes gewidmet sind. Bis zum Erscheinen des vorliegenden
Entwurfes war es der allgemeine Konsens dieser Autoren, dafl im Rahmen der
Rechtsreform ein selbstindiges Grundgesetz geschaffen werden solle. Zwar wer-
den die Schwierigkeiten gesehen und Losungen dafir gesucht; zwar wird die
Opportunitit der Verwirklichung zum gegenwirtigen Zeitpunkt vielfach verneint;
aber das Projekt ist nach dem Urteil der Autoren grundsatzlich méglich?, wiin-
schenswert, ja notwendig.

Woher also jetzt die radikale Opposition? Es hat den Anschein, dafl viele,
erschrocken und erniichtert durch den mifilungenen Entwurf, geneigt sind, das
Kind mit dem Bade auszuschiitten; daf} sie nicht mehr genligend zwischen dem
vorliegenden Entwurf und der Frage der Opportunitit einerseits und der grund-
satzlichen Méglichkeit und Sinnhaftigkeit dieses Unternehmens andererseits un-
terscheiden. Das zeigt sich auch darin, dafl Autoren, die ausziehen, um die Un-
moglichkeit eines Grundgesetzes der Kirche aufzuzeigen, im Grunde dann doch
nichts anderes tun, als (zumeist sehr iiberlegenswerte) ,Grundgedanken fir eine
solche Verfassungskodifikation“ vorzulegen, also eine Skizze zu entwerfen, wie
dieses Gesetzeswerk aussehen konnte und miifites. Eine gewisse und verstandliche
Resignation dariiber, dafl es hauptsdchlich mit der strukturellen Reform der Kirche
nicht weitergeht, ist in der negativen Reaktion auf das Grundgesetz ebenfalls
nicht zu dbersehen. Und schliefilich kommt in der geschilderten Ablehnung der
.Lex fundamentalis“ eine Rechtsverdrossenheit zum Ausdruck sowie die Abwehr
einer Verrechtlichung der Kirche.

1 AAS 57 (1965) S. 985-990, bes. 988.

2 Mit Ausnahme von Karl Rahner, der die Frage kurz behandelt: Der Bischof, Episkopat
und Primat, in: Sendung und Gnade, Innsbruck 31961, S. 237.

8 Z,B. J. Neumann, Gestern fiir — heute gegen ein Grundgesetz, in: Orientierung 1971,
S. 142-144.



Im Spiegel der Zeit 384

Soviel Berechtigtes an all dem ist4, oft genug liegt ihm ein spiritualistisches
Kirchenverstindnis zugrunde, welches das Recht in der Kirche iiberhaupt in Frage
stellt. Mit der Argumentation gegen das Grundgesetz ist oft bewuflt oder unbe-
wuflt das Kirchenrecht schlechthin getroffen. ,,Uns geniigt die Bergpredigt“. Hans
Dombois hat auf dem internationalen Kirchenrechtskongref zu Rom im Mai 1968
vertreten, dafl die These Sohms von der Unvereinbarkeit von Recht und Charisma
in der Kirche heute von evangelischen Theologen und Kirchenrechtlern allgemein
aufgegeben sei; er miisse aber mit Verwundern feststellen, daff ,einige Katholi-
ken immer noch wie Sohm denken“s, Bevor vom méglichen Sinn und der Gestalt
cines Grundgesetzes die Rede sein kann, mufl darum wenigstens in einigen Hin-
weisen auf den Grund und den Ort des Redhtes in der Kirche eingegangen wer-
den.

II. Vom Redht in der Kirche

Nehmen wir als Ansatzpunkt die Ekklesiologie des II. Vatikanums. Wie das kon-
ziliare Kirchenverstandnis, so ist auch die Begriindung des Rechts in der Kirche
sakramental. Es kann hier nur eine von mehreren méglichen Linien sakramenta-
ler Rechtsbegriindung angedeutet werden.

Nach dem Konzil ist die Kirche als komplexe Einheit von unsichtbaren und
sichtbaren, pneumatischen und gesellschaftlichen Elementen (Lumen gentium,
Nr. 8) selbst Sakrament. Christus, der erh6hte Herr, ist in pneumatisch-charisma-
tischer Weise durch seinen Heiligen Geist in der sichtbaren Kirche gegenwirtig
und wirkt in ihr und durch sie. Fiir diese Gegenwart und Wirksamkeit Christi ist
die sichtbare Kirche Zeichen und Unterpfand. Das macht ihre seinshafte Sakra-
mentalitdt aus. Sie ist (Ur)Sakrament. Gerade dieses sakramentale Wesen der
Kirche, nicht nur ihr sakramentales 7un, in dem sich ihre seinshafte Sakramenta-
litdt auswirkt und entfaltet, begriindet nun Recht auch als menschliches Recht der
Kirche. Wenn es auch geistliches Recht ist und von hierher seinen Charakter und
seine Begrenzung erhalt, so ist es nichtsdestoweniger echtes menschliches Recht.

Daf es menschliches Recht in der Kirche gibt, hat seinen Grund in der Tatsache,
daf} die Kirche Sakrament ist gerade als menschliche Gesellschafl, dafl sie als
menschliche Gesellschaft Zeichen des Heiles fiir die Menschen ist. Die Kirche ist
Ursakrament als die von Christus zu seinem Leben erweckte (und strukturierte)
Gemeinschaft von Menschen. Das ist das Entscheidende. Dazu kommt, dafl wir
dieses sichtbar-menschliche Element der Kirche, ihre Gesellschaftlichkeit, ebenso-

4 Als ein kleiner Beleg dafiir, wie die Verrechtlichung bis zur Verengung des Gottesver-
stindnisses gehen kann, das Zitat von einem Mann, bei dem man so etwas nicht vermutet
hitte, und aus einer Zeit, die noch gar nicht so lange her ist. Peter Lippert schreibt in sei-
nem Buch ,Die Kirche Christi® (Herder 31956, S. 183 f.): ,Wer im Geiste dieser Kirche
lebt, dem ist Gott tatsichlich in den Alltag eingegangen, er ist beinahe zu einem juristi-
schen Besitz geworden. Die duflere Formel fiir diesen zu einer Rechtsnorm gewordenen
Gott ist das kirchliche Gesetzbuch, das in gewissem Sinn das kirchlichste, also das eigent-
lich katholische Buch ist.“

5 Oss. Rom. 24./25. 5. 1968; Herder Kor. 22 (1968) S. 301.



Im Spiegel der Zeit 385

wenig wie bei dem Gott-Menschen Christus apollinaristisch verfliichtigen diirfen.
Kirche ist wahre und volle menschliche Gesellschaft oder es fehlt ihr gerade eines
der wesentlichen Elemente ihrer Sakramentalitit: ihre natiirliche Zeichenhaftig-
keit. Sie ist wahre und volle menschliche Gesellschaft ganz wie andere mensch-
lichen Gesellschaften, wie Christus wahrer Mensch ist ganz wie wir anderen Men-
schen auch, in allem uns gleich, ausgenommen die Siindes,

Wahre menschliche Gesellschaft aber hat Recht, ist immer schon und notwendig
»im Recht“. Recht als geordnete Freiheit, d. h. Recht als Raum mensdhlicher Frei-
heit (die individuelle Dimension des Rechts) durch Ordnung zwischenmenschlicher
Beziebungen (die soziale Dimension des Rechts) ist mit der Existenz des urspriing-
lich sozial verfafiten Menschen und der daraus sich ergebenden Existenz mensch-
licher Vergesellschaftigung gegeben, und zwar verbindlich, als sittlich notwendige
Gemeinschaftsordnung” gegeben, weil menschenwiirdige Gemeinschaft sein soll
und Recht (s-ordnung) notwendige Existenzbedingung fiir eine menschenwiirdige
Gemeinschaft ist. Menschenwiirdige Gemeinschaft aber soll sein, weil nur in ihr
der Mensch er selbst sein und werden kann.

Weil nun die Kirche menschliche Gesellschaft ist, hat sie Recht. Und weil die
Kirche wahre und volle menschliche Gesellschaft ist, darum ist das Recht in ihr
wahres Recht mit allen wesentlichen Elementen menschlichen Rechts. Und weil
schlieflich die Kirche als sakramentales Zeichen wesentlich menschliche Gesell-
schaft ist, darum ist das Recht in ibr kein Fremdkérper, sondern notwendiger Aus-
druck, Bestandteil ihrer Menschlichkeit, ibrer irdischen Komponente.

Wenn aber theologisch-ekklesiologisch Ernst gemacht wird mit dieser mensch-
lichen Gesellschaftlichkeit der Kirche als wesentlicher Komponente ihrer Sakra-
mentalitit, dann wird das in Theorie und Praxis auch Auswirkungen haben fiir
die Gestaltung des kirchlichen Rechtes. Dann wird das Heils- und Kirchenver-
standnis nicht langer individualistisch und heilsanstaltlich sein konnen, das Heil
als Sache des Einzelnen und die Kirche als Institution mit der Bestimmung, in ihr
sein personliches Heil zu wirken. Noch auf dem Konzil waren solche Tendenzen
spiirbar, etwa in der anfangs vorgesehenen Uberschrift des 5. Kapitels der Kon-
stitution iiber die Kirche ,Der eschatologische Charakter unserer Berufung in der
Kirche®. Das klang so, als ware die Kirche ein unverinderlicher Rahmen, der
Raum, in dem der einzelne sein Heil wirken kann und soll. Mit einer solchen Auf-
fassung von Kirche ist selbstverstandlich auch eine Verflachung des Kirchenrechtes
als ausgekliigeltes System zur Regelung kirchlich-institutioneller Abliufe, als
Recht einer Anstalt gegeben und das Recht nicht gesehen als die Ordnung einer
lebendigen menschlichen Gemeinschaft, als Ordnung zwischenmenschlicher Bezie-
hungen.

Recht als Gesetz ist das notwendige® und weil notwendige das verbindliche
Richtmafl fiir das Handeln freier Menschen, das die gesellschaftliche Tatigkeit der
Kirche (der ,Hirten® und der ,Herde“) hinordnet auf die Verwirklichung des

¢ Vgl. O. Semmelroth, Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt 21963.

7 R. Sohm, Kirchenrecht II, S. 55.

8 Das besagt auch, dafl es nicht ,so viele Gesetze wie moglich“ gibt, sondern ,s0 wenige
wie moglich“ bzw. ,so viele wie notwendig®.



Im Spiegel der Zeit 386

Wohls des Ganzen? und mittels dessen auf das iibernatiirliche Ziel der Kirche,
die Vorbereitung und Verwirklichung des Reiches Gottes. Aus der Vorgegeben-
heit des Ziels der Gemeinschaft folgt die Verbindlichkeit der notwendigen Mittel.
Das aber bedeutet fiir die Art kirchlichen Redits, daf die formale Struktur des
Rechts der Kirche die gleiche ist, wie die des staatlichen Rechts. Die Canones haben
fiir den, der zur katholischen Kirche gehért, die gleiche ,nicht vereinsmiflig,
sondern hoheitliche, nicht anerkennungsbediirftige, sondern vorgegebene Autori-
tit“10 wie die Gesetze der Staatsbiirger. Weil aber das Endziel der Glaubens-
gemeinschaft Kirche das ibernatirliche Heil ist, umfafit auch das Gemeinwohl
dieser Gemeinschaft das ibernatiirliche Heil; darum muff das Gesetz der Kirche,
das als notwendiges Mittel auf die Erreichung des gemeinsamen Wohls hin-
geordnet ist, auf das Ubernatiirliche hingeordnet sein, im Dienste dieses Heils
stehen, selbst bei der Ordnung des Zeitlichen.

Kirchenrecht gehort also zur menschlich-gesellschaftlichen Seite der Kirche, aber
es steht nicht beziehungslos neben ihrem pneumatisch-iibernatiirlichen Leben. Im
Gegenteil, es wird in seinem Wesen davon zutiefst durchdrungen, so daf§ es als
blof ,weltlich Ding“ nicht verstanden werden kann. Die Kirche unterscheidet sich
in ihrem Ziel und damit in ihrem Wesen von jeder weltlichen Gesellschaft, und
dies muf in ihrem Recht zur Auswirkung kommen. Der unterschiedliche Charakter
des kirchlichen Rechts wird sich dabei eher in inhaltlichen als in formalen Unter-
schieden zeigen, etwa darin, dafl die Gesetze einen grofleren Raum fiir die sittliche
Wertung und verantwortliches Ermessen und also fiir die Freiheit geben miissen,
dafl die aequitas iuris eine grofiere Geltung hat, dafl das Recht insgesamt einen
geringeren Stellenwert im Lebensvollzug der Gemeinschaft haben wird. Das Kir-
chenrecht ist geistliches Recht, es grindet im Geist, dient ihm und fithrt zu ihm.
Von hierher erhilt das Recht in der Kirche seinen Charakter, seine Autoritit und
seine Grenzen. Kirchliches Recht muf auf die gerade dargelegte Weise zum Heile
dienen oder es ist kein Recht der Kirche. Weil durch Christus die sichtbare Gesell-
schaft der Kirche als sakramentales Zeichen des Heils gesetzt ist, darum ist damit
das Recht der Kirche in Dienst der Heilsverleiblichung genommen. Das sind
die letzten Konsequenzen aus der inkarnatorischen Struktur unserer Heilsord-
nung, der Menschwerdung Christi, dessen Fleischlichkeit unser Heil wurde. Caro
cardo salutis.

Diese Konsequenz hat Heinrich Schlier deutlich gesehen: ,Nach dem Neuen
Testament hat sich der Geist sehr wohl an Sétze und Zeichen in dem Sinn gebun-
den, dafl er diese und keine anderen und diese auf alle Fille benutzt, um den
Menschen Leben und Licht zu bringen . . . Dafl durch solche Bindung des Geistes
itber ihn ,verfugt wird, ist die Sorge des Neuen Testamentes nicht . .. Aber die
Selbstbindung des Geistes ist ja ,nur’ die Intensivierung seiner Heilsankunft und

* Mit Wohl! des Ganzen bzw. Gemeinwohl der Kirche ist gemeint die Summe der gesell-
schaftlichen und darum dufleren Bedingungen, welche den Glaubigen die Erstrebung und
Erreichung ihres Zieles, des iibernatiirlichen Heiles bestméglich macht. Vgl. Mater et
Magistra, AAS 53 (1961) S. 417; Pacem in terris, AAS 55 (1968) S. 273; Gaudium et Spes,
Nr. 26, auch Nr. 74.

10 H. Barion in RGG 3111, Sp. 1506.



Im Spiegel der Zeit 387

Heilsgegenwart und in dem Sinne auch seiner Heilswirkung. Sie ist ein Erweis
des entschiedenen Angebotes Gottes, entschieden bis in den (Glaubens- und
Rechts-) Satz oder (in anderer Weise) bis in die Materie hinein“11, Fleischwer-
dung, Eucharistie, Recht liegen auf einer Ebene, sind ,harte“ (Jo 6) Fakten, Zeu-
gen der ganz sich gebenden Liebe Gottes, ihrer letzten Entschiedenheit. Und Hans
Dombois sagt: ,Die protestantische Angst vor dem Kirchenrecht und die liberale
Verneinung desselben haben ihren echten Grund darin, daff es in der Tat etwas
Auflerordentliches enthilt; aber nicht mehr, sondern genau das Auflerordentliche,
welches das Evangelium vom fleischgewordenen . . . Sohn Gottes iiberhaupt aus-
sagt. Wenn man den Mut hat, dies unverkiirzt und allerorten zu verkiindigen,
so sollte man hier nicht weniger Mut haben“12,

III. ,Grundgesetz“ der Kirche?

Recht in der Kirche besagt noch nicht ein ,Grundgesetz der Kirche“. Die Frage, ob
es in der Kirche mdglich ist, entscheidet sich wesentlich daran, welchen Sinn man
ihm gibt, welchen Zweck es erfiillen soll, welches sein méglicher und sinnvoller
Inhalt ist.

1. Schrift und Grundgesetz. ,Die Bergpredigt ist das einzige Grundgesetz der
Kirche“, so lautet der Einwand. Neben der Schrift, neben der apostolischen Ver-
kiindigung als dem fiir die Kirche aller Zeiten normativen Grundgesetz kann es
keine ,Lex fundamentalis“ geben. Das ist richtig, wenn man das ,neben® als
gleichwertige Beiordnung (miff)versteht. Bergpredigt oder Grundgesetz, damit ist
eine falsche Alternative gestellt. Sie iiberschatzt im Grunde das Grundgesetz und
tiberfordert es. Sie gibt ihm (und dem Redht in der Kirche iiberhaupt) eine Rang-
stufe und ein Ansehen, welches ihm kein verniinftiger Kanonist zusprechen wiirde.
Kein Grundgesetz kann die Bergpredigt ersetzen, an ihre Stelle treten. Im Gegen-
teil, es wird an ihr zu messen sein, es mufl von ihrem Geist erfillt sein, es soll auf
seine Weise zu ihrer Verwirklichung im Leben der Kirche beitragen helfen, weil
und insofern die Forderungen der Bergpredigt nicht nur Anforderung an den
individualistisch vereinzelten Gldubigen und sein Innenleben ist, sondern auch
Anforderung an die Gemeinschaft der Gliubigen. Die Kirche, nicht nur der ein-
zelne ist ,Stadt auf dem Berge®, ,Licht auf dem Leuchter.

Die Alternative kann nicht lauten Bergpredigt oder Grundgesetz. Das Grund-
gesetz ist eine spezifische Form (wir haben noch zu sehen welche) der Fixierung
von Gesetzesrecht. Der allein mogliche Vergleichspunkt ist also nicht die Berg-
predigt oder die apostolische Tradition, sondern sind andere mogliche Formen
der Rechtsfixierung. Konkret steht die Kirche vor der Wahl zwischen einem
gesamtkirchlichen Rahmengesetz oder einem gesamtkirchlichen Einheitskodex
etwa in der Art wie bisher. Die Kirche wird und mufl Recht und Gesetz haben.

11 Bekenntnis zur katholischen Kirche, hrg. von K. Hardt, 21955, S. 183.
12 Das Recht der Gnade, Witten 1964, S. 211.



Im Spiegel der Zeit 388

Ist das akzeptiert, dann stellt sich nur noch die Frage, welchen Stellenwert das
Recht in der Kirche haben kann, welche Form der Fixierung des Gesetzesrechtes
die jeweils gecignete ist. Diese Fragen sind bedeutsam genug. Mifiversteht man
aber das Grundgesetz oder besser ein gesamtkirchliches Rahmengesetz nicht als
eine der Bergpredigt gleichwertige Lebensquelle der Kirche oder gar als ihr Ersatz
oder auch nur als ihre adiquate Konkretisierung, sondern versteht man es als die
Grundordnung ciner Gemeinschaft, die aus dem Geist der Bergpredigt und der
apostolischen Verkiindigung lebt, dann wird das Nein auf die Frage, ob die
Schrift eine solche Fixierung kirchlichen Rechts ausschliefit, schwer zu begriinden
sein.

Ebensowenig korrekt wie die Alternative Grundgesetz oder Bergpredigt sind
dic Fragestellungen Grundgesetz oder dynamischere Seelsorge, Grundgesetz oder
lebendigere Spiritualitit, Grundgesetz oder mehr Mitmenschlichkeit, Grundge-
setz oder volleres Eingehen auf die Anliegen der Welt und was dergleichen mehr
ist. Auch hier liegt keine Konkurrenz gleichwertiger Bereiche vor. Das Gesetz
der Kirche hat im Gegenteil diesen Lebensidufierungen der Kirche zu dienen. Es
kann fehlende Initiative und Dynamik nicht ersetzen, theologische Unklarheiten
und Glaubenskrisen nicht aufheben, religioses Leben nicht schaffen. Es kann nur
ordnen, wo Leben ist, vorhandene Krafte koordinieren, Initiativen leiten zum
Wohl der Gesamtheit. Das aber muf} es tun, das ist seine notwendige Funktion,
wenn Leben in Gemeinschaft mdglich sein soll. Ob es diese Funktion erfiillt oder
ob es unnétig Schranken errichtet und Leben unterdriickt, daran wird das Grund-
gesetz der Kirche zu beurteilen sein.

2. Grundgesetz oder Einheitskodex. Das ist die Alternative, die sich der Kirche
konkret stellt. Damit ist die Frage gestellt, ob es einen verniinftigen Sinn und
Zweck gibt, ein solches Gesetzeswerk zu schaffen. Die Frage ist zu bejahen.

Die katholische Kirche ist eine weltweite Kirche. Sie braucht eine Ordnung, die
ihre grundlegende Einheit auch rechtlich wirksam macht und schiitzt. Das kann
aber nicht wie bisher ein detailliertes, fir die gesamte Kirche einheitlich geltendes
Gesetzeswerk sein. Es 148t der notwendigen Vielfalt und Verschiedenheit kirch-
lichen Lebens nicht geniigend Raum. Es entspricht theologisch gesehen nicht dem
konziliaren Verstindnis von der ,einen Kirche Christi, die ... in und aus Teil-
kirchen besteht, so dafl diese auch eine Korperschaft von Kirchen (Corpus Eccle-
siarum) bilden, die als einzelne unter einem eigenen Bischof Teil des Gottesvolkes
sind ..., in dem die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche Christi
wahrhaft gegenwirtig ist und wirkt“13.

Die ,Lex fundamentalis* wiirde die Basis sein konnen fiir eine mehrgliedrige
Redhtsstruktur in der Kirche, d. h. sic wiirde mehrere Gesetzesbiicher mit verschie-
denem Geltungsumfang ermdglichen: die fir die gesamte Kirche geltende Grund-
und Rahmenordnung; die Ordnungen fiir die verschiedenen geschichtlich gewach-
senen Grofikirchen, wie zum Beispiel die Abendlindische Kirche, die Orientali-

13 Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution ,Lumen gentium®, Nr. 13;
Schema Legis Ecclesiae fundamentalis, Textus emendatus, can. 2 § 1.



Im Spiegel der Zeit 389

schen Kirchen; schliefllich die Detailgesetze und Verwaltungsanordnungen der
territorialen Bischofskonferenzen und der bischéflichen Ortskirchen.

Ein gegliedertes kirchliches Recht ist strukturell bei aller Wahrung der grund-
legenden Einheit 6rtlich und zeitlich anpassungsfihiger und dadurch wirklich-
keitsniher. Eine der Grundvoraussetzungen eines fiir die Menschen wirklich gel-
tenden Rechts ist erfillt.

Ein mehrstufiges Recht hebt zudem die rechtliche Eigenstindigkeit der Teil-
kirchen hervor. Denn die gesamtkirchlich geltende Grundordnung fixiert nicht nur
die von den Ortskirchen um der Einheit der Kirche willen einzuhaltenden Rah-
mengesetze, sondern umschreibt zugleich damit rechtlich den Raum der Frei-
beit(en) jeder Teilkirche und betont damit die Rechtmifigkeit kirchlichen Eigen-
lebens. Die Position der Teilkirche ist rechtlich gesichert. Die Subsidiaritit bei der
gesetzgeberischen Tatigkeit der Kirche ist strukturell gewabrt. Der Zentralismus
abgebaut. Das ist besonders fiir die katholischen Ostkirchen und 6kumenisch sehr
bedeutsam.

Die Sinnbaftigkeit eines in dieser Weise gegliederten Rechts und damit eines
gesamtkirchlichen Grund- oder Rabmengesetzes kann nur bejabt werden. Hier,
so scheint es, bietet sich eine Losung an fiir das alte und gerade in jiingster Zeit
immer spiirbarere Problem, in der Kirche zugleich die wesentliche Rechtseinheit
und die notwendige, der realen Unterschiedlichkeit kirchlichen Lebens entspre-
chende Rechtspluralitit zu wahren. Dabei ist das ,zugleich® zu betonen. Man darf
sich auch hier nicht in eine falsche Alternative Teilkirche oder Gesamtkirche drin-
gen lassen. Es gebt nicht um ein Verdriangen des einen durch das andere, sondern
um ein ausgewogenes Miteinander beider Grofien, die beide wesentlich fiir die
Kirche sind. Es geht um das Wirksamwerden der Einbeit in der Vielheit im recht-
lichen Bereich, um die Katholizitit der ,einen Kirche Christi, die in und aus Teil-
kirchen besteht”.

3. Zum Inhalt des Grundgesetzes. Was kann und soll ein ,,Grundgesetz der Kirche“
enthalten? Die Verfasser des vorliegenden Entwurfes hielten es fiir méglich und
»notwendig, dafl die Lex Ecclesiae fundamentalis den unverfilschten Begriff und
das getreue Abbild der Kirche Christi (genuina notio seu imago Ecclesiae Christi)
darbietet, so dafl alle klar erkennen konnen, was die Kirche und ihre Struktur ist,
so wie sie von Gott festgesetzt ist (uti divinitus definita est)“14, Das Gesetzeswerk
»miisse daher nicht nur juridischen, sondern auch theologischen Charakter tragen®.

Dieser Anspruch ist zu hoch. Nicht einmal die Dogmatische Konstitution iiber
die Kirche ,Lumen gentium“ wird den Anspruch erfiillen kénnen, das Geheimnis
der Kirche und ,die ihr eigene Natur, Sendung und Struktur genau zu umschrei-
ben (determinare)“. Er iibersteigt aber auf jeden Fall die Moglichkeiten und den
Sinn eines Gesetzbuches. Er erbebt implizit das Gesetzbuch zu dem offiziellen und
authentischen Kommentar der Ekklesiologie der Kirche, vor allem des letzten

14 So an verschiedenen Stellen in den Relationen zum textus prior und emendatus; siehe
Schema Legis Ecclesiae fundamentalis, textus emendatus, Vatikan 1971, S. 59, 61, 64,
119 £, 121.



Im Spiegel der Zeit 390

Konzils. Er verfilscht das Gesetzbuch zu einem Summarium ausgewihlter Kon-
zilsaussagen mit weithin theologischem Charakter. Mit der theologischen Uber-
fremdung des Rechtes droht zugleich eine Verrechtlichung der Theologie und der
Kirche.

Es kann sich bei diesem Projekt also nicht darum handeln, das Geheimnis der
Kirche in Kanones voll erfassen und fir alle klar ablesbar in Gesetzen umschrei-
ben zu wollen. Was ein Grundgesetz beinhalten und leisten kann, ist erheblich
weniger. Das Gesetzeswerk ist primir nicht ein theologisches Mittel der Fixierung
kirchlicher Lehre, sondern ein rechtliches Mittel der Ordnung kirchlichen Lebens.

Statt eines das Gesamtbild der Kirche fixierenden Grundgesetzes mufl es sich
vielmehr um ein gesamtkirchliches Rahmengesetz handeln, welches die fiir die
Einheit der Kirche und fiir die Realisierung ihres Rechtslebens notwendigen und
darum fir die Kirche dauerhaft geltenden allgemeinen Normen zur Regelung der
gesellschaftlich-rechtlichen Beziehungen der Glieder der Kirche zusammenfafit.
Es ist nicht mehr und nicht weniger als die gesamtkirchliche Grundordnung des
gesellschaftlichen Handelns der Kirchenglieder, einschlieflich des gesetzgeberi-
schen, richterlichen und administrativen Handelns des Amtes. Das gesamtkirch-
liche Rahmengesetz mufl aus dem theologisch reflektierten Glaubensverstindnis
der Kirche von sich selbst erwachsen. Aber es kann nur die theologischen Aussagen
iiber das Wesen, die Sendung und die Struktur der Kirche enthalten, die rechtlich
relevant fir das gesellschaftliche Handeln der Kirche und rechtlich fixierbar sind.
Alles andere gehért nicht in ein Gesetzbuch, wiirde seinen Sinn verfalschen.

Die rechtlichen Grundsitze des gesellschaftlichen Handelns der Kirche, die in
einem gesamtkirchlichen Rahmengesetz enthalten sein sollten, umfassen nicht nur
die Grundzige der hierarchischen und synodalen Kirchen- und Amterorganisa-
tion, wie sie der Kirche vom Auftrag und Wort ihres Griinders vorgegeben und
im Laufe ihres geschichtlichen Vollzuges zugewachsen sind, sondern auch die
» Wurzelkanones® ihres sakramentalen, liturgischen und rechtlichen Lebens und
Tuns, das Verstindnis von Gesetz und Gewohnheit in der Kirche, von kirchlicher
Vollmacht, ihrer Ubertragung und Ausiibung, die Grundrechte und -pflichten der
Gliubigen, die Grundziige der Rechtswahrung.

Ein Gesetzeswerk, das sich bei der gesamtkirchlich geltenden Ordnung kirch-
lichen Gemeinschaftslebens gleicherweise fernhalt von einer detaillierten Normie-
rung einerseits und der rechtlichen Unverbindlichkeit theologischer Aus-
sagen andererseits, sondern eindeutig den Rahmen und Raum des kirchlichen
Handelns abgrenzt, wird gleicherweise Garant der Freiheit legitimen Eigenlebens
und der Gerechtigkeit im Sinne von Rechtseinheit und Rechtssicherheit sein. Dabei
muf} gewdhrleistet sein, dafl auch das Rahmengesetz eingebettet bleibt in die
lebendige Wirklichkeit der Kirche und durch eine entsprechende Gerichtsbarkeit
und Gesetzgebung fihig ist zur stetigen Weiterentwicklung.

So kénnte ein gesamtkirchliches Rahmengesetz zu einem Teil beitragen zu dem
gerade in der Kirche notwendigen, immer neu zu suchenden Ausgleich zwischen
dem freien Wirken des Menschen im Geiste und der Friedensordnung mensch-
lichen Zusammenlebens. Es kénnte beitragen, daf die Kirche immer mehr exem-
plarische menschliche Gemeinschaft wird, ,Stadt auf dem Berge* und sakramen-



Eintibung und Weisung 391

tales Zeichen fiir die Priasenz des lebendigen und freimachenden Geistes Gottes,
der ,kein Gott der Unordnung ist, sondern des Friedens“ (I Kor 14, 83). Auch
das Recht der Kirche hat der wahren und realen Freiheit der Kinder Gottes zu
dienen, wie sie Paulus verkiindigt: ,Briider, ihr seid zur Freiheit berufen. Aber
mifibraucht die Freiheit nicht zum Dienst des Fleisches. Dienet vielmehr einander
in Liebe® (Gal 5, 18). In dieser Spanne liegt die Notwendigkeit der kirchlichen
Rechtsordnung, ihre Autoritit und ihre Grenzen.  Johannes Giinter Gerhartz SJ

EINUBUNG UND WEISUNG

Von der Sehnsucht des Christen
Meditation iiber Rom 8, 19-30

Die ganze Schipfung wartet sehnsiichtig auf das Offenbarwerden der
Séhne Gottes . . . Doch nicht nur sie, sondern auch wir selbst, die wir die
Erstlingsgabe des Geistes besitzen, seufzen in uns im Warten auf die
Kindschafi, auf die Erlosung unseres Leibes . . . Ebenso tritt der Geist fiir
uns ein mit unaussprechlichen Seufzern ... Wir wissen, dafs denen, die
Gott lieben, alles mitwirkt zum Guten, denen, die nads seinem Ratschlufi
berufen sind.

Roém 8, 19. 23. 26. 28

Man spricht heute so viel von Sehnsucht, der Sehnsucht nach einer heilen Welt,
einer heilen Gesellschaft, nach einem Zusammenleben der Vélker in Frieden und
gegenseitiger Achtung, nach Heilheit und Ganzheit des persénlichen Lebens. Der
Grund dafiir ist die bedriickende Erkenntnis, dafl dieses Heilsein umso weniger
gelingen will, je intensiver und umfassender der Mensch die Ordnung der Ge-
sellschaft und der Volkergemeinschaft, aber auch die Gestaltung des eigenen Le-
bens in die Hand nimmt, was ihm der Fortschritt der Wissenschaften und der
Technik erméglicht. Sehnsucht ist ein aus der Entbehrung kommendes Verlangen
nach etwas Erfiillendem, von der Hoffnung getragen, dafl die Erfiillung einmal
geschenkt werde. Oft ist solche Hoffnung kaum noch begriindet. Dann wird Sehn-
sucht zum leidhaft-seligen Traum. Vielen scheint sie heute die einzige Moglichkeit,
mit der immer stirkeren Erfahrung der Sinnlosigkeit eines Daseins, das von einem





