
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Bergpredigt und Grundgesetz 

Gedanken zur Möglichkeit und Sinnhaftigkeit eines Grundgesetzes der Kirche 

I. Zur Situation 

Die •Lex Ecclesiae fundamentalis" liegt im Entwurf vor. Die Kirche steht damit 
vor einer entscheidenden Frage. Noch nie hat es den Entwurf zu einem solchen 
Gesetzeswerk in der Kirche gegeben. Die öffentliche Reaktion darauf war durch- 
weg negativ. Die Kritik war umfassend und tiefgreifend. Der vorliegende Ent- 
wurf wurde radikal abgelehnt als restaurativ in der Tendenz, als einseitig und 
akonziliär in der Kirchenkonzeption (•die späte Rache der Kanonisten am Kon- 
zil"), als Petrifizierung der Kirche und Vergesetzlichung des Evangeliums in der 
Wirkung, verschwommen und ungenießbar in der Diktion. Diese Kritik ist weit- 
hin berechtigt. Der Entwurf ist abzulehnen. Von ihm ist hier nicht die Rede. 

Doch darüber hinaus wurde die Opportunität eines solchen Grundgesetzes in der 
derzeitigen Situation der Kirche bestritten. Auch das sei zugegeben. Die Zeit eines 
Grundgesetzes ist noch nicht gekommen. Die Kirche ist seit dem Konzil mitten 
in einem tiefen Umbruch, in einer Entwicklung, deren Ergebnisse noch gar nicht 
greifbar, viel weniger rechtlich fixierbar sind. Grundlegende Aussagen des kon- 
ziliaren Kirchenverständnisses, wie z. B. die Kollegialität, das Verhältnis von 
Gesamtkirche und Ostkirche, von Einheit und Vielfalt, von hierarchischer und 
synodaler Struktur, von der einen katholischen zu den vielen christlichen Kirchen, 
sind theologisch und zumal in ihren rechtlichen Auswirkungen noch nicht genü- 
gend geklärt. Würde das Grundgesetz jetzt verabschiedet, so ist zu befürchten, 
daß es schon bald überholt sein wird - zu seinem Schaden und zum Schaden der 
Autorität in der Kirche. Das Projekt ist noch nicht reif. Der vorgelegte Entwurf 
zeigt das im übrigen zur Genüge. Aber auch von der Frage der Opportunität soll 
hier nicht die Rede sein. 

Doch die Kritik ist noch tiefgreifender. Die Möglichkeit und Sinnhaftigkeit 
eines solchen Unterfangens überhaupt wird in Frage gestellt. Die Kirche habe 
nicht die Vollmacht, sich selber eine Verfassung zu geben. Ein grundgesetzlich 
konzipiertes Verfassungsrecht der Kirche stehe mit der wesentlich geistlichen 
Verfassung der Kirche in Widerspruch. Das Projekt eines Grundgesetzes der 
Kirche übertrage wieder einmal und allzu unkritisch ein staatsrechtliches Modell 
auf die Kirche. Die Kirche ist ein Mysterium und eine lebendige, dynamische 
Größe; sie läßt sich weder theologisch und schon gar nicht rechtlich adäquat fas- 
sen. Ein verkürztes, eingeengtes und statisch-verrechtliches Kirchenverständnis 
und eine Vergesetzlichung des Evangeliums vom Kommen des Reiches Gottes 
wären die Folge des Grundgesetzes. Immer wieder kann man auch von Bischöfen 
und Professoren den Satz hören, in dem die Kritik gegen den Plan einer •Lex 



Im Spiegel der Zeit 383 

fundamentalis" zusammengefaßt ist: Die Bergpredigt ist unser Grundgesetz; das 
Evangelium genügt der Kirche als •Lex fundamentalis". 

Ist ein Grundgesetz der Kirche möglich und sinnvoll? Das ist unsere Frage. Bei 
dem grundsätzlichen Nein auf diese Frage, das heute oft zur Antwort gegeben 
wird, stimmen zwei Tatsachen bedenklich. Einmal besitzt die Kirche schon min- 
destens seit 1000 Jahren eine teils geschriebene, teils ungeschriebene Verfassung 
im Sinn einer rechtlichen Ordnung, durch die sie als gesellschaftliches Gebilde 
strukturiert und in ihrer Aktivität grundlegend bestimmt ist. Sie besitzt also be- 
reits das, was in Frage gestellt wird, ein materielles Verfassungsrecht. Bei dem 
jetzt vorliegenden Entwurf einer •Lex fundamentalis" geht es •nur" um die 
förmliche Verfassungsurkunde, geht es darum, diese grundlegenden Bestimmun- 
gen aus dem Gesamtkodex herauszunehmen, sie systematisch zu gliedern und sie 
vor allem der konziliaren und nachkonziliaren Theologie von der Kirche und 
- soweit das möglich ist - den Gegebenheiten einer veränderten Welt anzupassen. 

Zum Zweiten: Durch das Konzil und eine Ansprache Papst Pauls VI. vom 
November 19651 angeregt, mehrten sich die Arbeiten von Autoren - hauptsäch- 
lich deutschsprachiger und amerikanischer Kanonisten -, die der Frage der Erstel- 
lung eines Grundgesetzes gewidmet sind. Bis zum Erscheinen des vorliegenden 
Entwurfes war es der allgemeine Konsens dieser Autoren, daß im Rahmen der 
Rechtsreform ein selbständiges Grundgesetz geschaffen werden solle. Zwar wer- 
den die Schwierigkeiten gesehen und Lösungen dafür gesucht; zwar wird die 
Opportunität der Verwirklichung zum gegenwärtigen Zeitpunkt vielfach verneint; 
aber das Projekt ist nach dem Urteil der Autoren grundsätzlich möglich2, wün- 
schenswert, ja notwendig. 

Woher also jetzt die radikale Opposition? Es hat den Anschein, daß viele, 
erschrocken und ernüchtert durch den mißlungenen Entwurf, geneigt sind, das 
Kind mit dem Bade auszuschütten; daß sie nicht mehr genügend zwischen dem 
vorliegenden Entwurf und der Frage der Opportunität einerseits und der grund- 
sätzlichen Möglichkeit und Sinnhaftigkeit dieses Unternehmens andererseits un- 
terscheiden. Das zeigt sich auch darin, daß Autoren, die ausziehen, um die Un- 
möglichkeit eines Grundgesetzes der Kirche aufzuzeigen, im Grunde dann doch 
nichts anderes tun, als (zumeist sehr überlegenswerte) •Grundgedanken für eine 
solche Verfassungskodifikation" vorzulegen, also eine Skizze zu entwerfen, wie 
dieses Gesetzeswerk aussehen könnte und müßte3. Eine gewisse und verständliche 
Resignation darüber, daß es hauptsächlich mit der strukturellen Reform der Kirche 
nicht weitergeht, ist in der negativen Reaktion auf das Grundgesetz ebenfalls 
nicht zu übersehen. Und schließlich kommt in der geschilderten Ablehnung der 
•Lex fundamentalis" eine Rechtsverdrossenheit zum Ausdruck sowie die Abwehr 
einer Verrechtlichung der Kirche. 

1 AAS 57 (1965) S. 985-990, bes. 988. 
2 Mit Ausnahme von Karl Rahner, der die Frage kurz behandelt: Der Bischof, Episkopat 
und Primat, in: Sendung und Gnade, Innsbruck 31961, S. 237. 
3 Z.B. J.Neumann, Gestern für - heute gegen ein Grundgesetz, in: Orientierung 1971, 
S. 142-144. 



Im Spiegel der Zeit 384 

Soviel Berechtigtes an all dem ist4, oft genug liegt ihm ein spiritualistisches 
Kirchenverständnis zugrunde, welches das Recht in der Kirche überhaupt in Frage 
stellt. Mit der Argumentation gegen das Grundgesetz ist oft bewußt oder unbe- 
wußt das Kirchenrecht schlechthin getroffen. •Uns genügt die Bergpredigt". Hans 
Dombois hat auf dem internationalen Kirchenrechtskongreß zu Rom im Mai 1968 
vertreten, daß die These Sohms von der Unvereinbarkeit von Recht und Charisma 
in der Kirche heute von evangelischen Theologen und Kirchenrechtlern allgemein 
aufgegeben sei; er müsse aber mit Verwundern feststellen, daß •einige Katholi- 
ken immer noch wie Sohm denken"5. Bevor vom möglichen Sinn und der Gestalt 
eines Grundgesetzes die Rede sein kann, muß darum wenigstens in einigen Hin- 
weisen auf den Grund und den Ort des Rechtes in der Kirche eingegangen wer- 
den. 

II. Vom Recht in der Kirche 

Nehmen wir als Ansatzpunkt die Ekklesiologie des II. Vatikanums. Wie das kon- 
ziliare Kirchenverständnis, so ist auch die Begründung des Rechts in der Kirche 
sakramental. Es kann hier nur eine von mehreren möglichen Linien sakramenta- 
ler Rechtsbegründung angedeutet werden. 

Nach dem Konzil ist die Kirche als komplexe Einheit von unsichtbaren und 
sichtbaren, pneumatischen und gesellschaftlichen Elementen (Lumen gentium, 
Nr. 8) selbst Sakrament. Christus, der erhöhte Herr, ist in pneumatisch-charisma- 
tischer Weise durch seinen Heiligen Geist in der sichtbaren Kirche gegenwärtig 
und wirkt in ihr und durch sie. Für diese Gegenwart und Wirksamkeit Christi ist 
die sichtbare Kirche Zeichen und Unterpfand. Das macht ihre seinshafte Sakra- 
mentalität aus. Sie ist (Ur)Sakrament. Gerade dieses sakramentale Wesen der 
Kirche, nicht nur ihr sakramentales Tun, in dem sich ihre seinshafte Sakramenta- 
lität auswirkt und entfaltet, begründet nun Recht auch als menschliches Recht der 
Kirche. Wenn es auch geistliches Recht ist und von hierher seinen Charakter und 
seine Begrenzung erhält, so ist es nichtsdestoweniger echtes menschliches Recht. 

Daß es menschliches Recht in der Kirche gibt, hat seinen Grund in der Tatsache, 
daß die Kirche Sakrament ist gerade als menschliche Gesellschaft, daß sie als 
menschliche Gesellschaft Zeichen des Heiles für die Menschen ist. Die Kirche ist 
Ursakrament als die von Christus zu seinem Leben erweckte (und strukturierte) 
Gemeinschaft von Menschen. Das ist das Entscheidende. Dazu kommt, daß wir 
dieses sichtbar-menschliche Element der Kirche, ihre Gesellschaftlichkeit, ebenso- 

4 Als ein kleiner Beleg dafür, wie die Verrechtlichung bis zur Verengung des Gottesver- 
ständnisses gehen kann, das Zitat von einem Mann, bei dem man so etwas nicht vermutet 
hätte, und aus einer Zeit, die noch gar nicht so lange her ist. Peter Lippert schreibt in sei- 
nem Buch •Die Kirche Christi" (Herder s1956, S. 183 f.): •Wer im Geiste dieser Kirche 
lebt, dem ist Gott tatsächlich in den Alltag eingegangen, er ist beinahe zu einem juristi- 
schen Besitz geworden. Die äußere Formel für diesen zu einer Rechtsnorm gewordenen 
Gott ist das kirchliche Gesetzbuch, das in gewissem Sinn das kirchlichste, also das eigent- 
lich katholische Buch ist." 
5 Oss. Rom. 24./25.5. 1968; Herder Kor. 22 (1968) S. 301. 



Im Spiegel der Zeit 385 

wenig wie bei dem Gott-Menschen Christus apollinaristisch verflüchtigen dürfen. 
Kirche ist wahre und volle menschliche Gesellschaft oder es fehlt ihr gerade eines 
der wesentlichen Elemente ihrer Sakramentalität: ihre natürliche Zeichenhaftig- 
keit. Sie ist wahre und volle menschliche Gesellschaft ganz wie andere mensch- 
lichen Gesellschaften, wie Christus wahrer Mensch ist ganz wie wir anderen Men- 
schen auch, in allem uns gleich, ausgenommen die Sünde6. 

Wahre menschliche Gesellschaft aber hat Recht, ist immer schon und notwendig 
•im Recht". Recht als geordnete Freiheit, d. h. Recht als Raum menschlicher Frei- 
heit (die individuelle Dimension des Rechts) durch Ordnung zwischenmenschlicher 
Beziehungen (die soziale Dimension des Rechts) ist mit der Existenz des ursprüng- 
lich sozial verfaßten Menschen und der daraus sich ergebenden Existenz mensch- 
licher Vergesellschaftigung gegeben, und zwar verbindlich, als sittlich notwendige 
Gemeinschaftsordnung7 gegeben, weil menschenwürdige Gemeinschaft sein soll 
und Recht (s-ordnung) notwendige Existenzbedingung für eine menschenwürdige 
Gemeinschaft ist. Menschenwürdige Gemeinschaft aber soll sein, weil nur in ihr 
der Mensch er selbst sein und werden kann. 

Weil nun die Kirche menschliche Gesellschaft ist, hat sie Recht. Und weil die 
Kirche wahre und volle menschliche Gesellschaft ist, darum ist das Recht in ihr 
wahres Recht mit allen wesentlichen Elementen menschlichen Rechts. Und weil 
schließlich die Kirche als sakramentales Zeichen wesentlich menschliche Gesell- 
schaft ist, darum ist das Recht in ihr kein Fremdkörper, sondern notwendiger Aus- 
druck, Bestandteil ihrer Menschlichkeit, ihrer irdischen Komponente. 

Wenn aber theologisch-ekklesiologisch Ernst gemacht wird mit dieser mensch- 
lichen Gesellschaftlichkeit der Kirche als wesentlicher Komponente ihrer Sakra- 
mentalität, dann wird das in Theorie und Praxis auch Auswirkungen haben für 
die Gestaltung des kirchlichen Rechtes. Dann wird das Heils- und Kirchenver- 
ständnis nicht länger individualistisch und heilsanstaltlich sein können, das Heil 
als Sache des Einzelnen und die Kirche als Institution mit der Bestimmung, in ihr 
sein persönliches Heil zu wirken. Noch auf dem Konzil waren solche Tendenzen 
spürbar, etwa in der anfangs vorgesehenen Überschrift des 5. Kapitels der Kon- 
stitution über die Kirche •Der eschatologische Charakter unserer Berufung in der 
Kirche". Das klang so, als wäre die Kirche ein unveränderlicher Rahmen, der 
Raum, in dem der einzelne sein Heil wirken kann und soll. Mit einer solchen Auf- 
fassung von Kirche ist selbstverständlich auch eine Verflachung des Kirchenrechtes 
als ausgeklügeltes System zur Regelung kirchlich-institutioneller Abläufe, als 
Recht einer Anstalt gegeben und das Recht nicht gesehen als die Ordnung einer 
lebendigen menschlichen Gemeinschaft, als Ordnung zwischenmenschlicher Bezie- 
hungen. 

Recht als Gesetz ist das notwendige8 und weil notwendige das verbindliche 
Richtmaß für das Handeln freier Menschen, das die gesellschaftliche Tätigkeit der 
Kirche (der •Hirten" und der •Herde") hinordnet auf die Verwirklichung des 

6 Vgl. 0. Semmelroth, Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt 31963. 
7 R. Sohm, Kirchenrecht II, S. 55. 
8 Das besagt auch, daß es nicht •so viele Gesetze wie möglich" gibt, sondern •so wenige 
wie möglich" bzw. •so viele wie notwendig". 



Im Spiegel der Zeit 386 

Wohls des Ganzen9 und mittels dessen auf das übernatürliche Ziel der Kirche, 
die Vorbereitung und Verwirklichung des Reiches Gottes. Aus der Vorgegeben- 
heit des Ziels der Gemeinschaft folgt die Verbindlichkeit der notwendigen Mittel. 
Das aber bedeutet für die Art kirchlichen Rechts, daß die formale Struktur des 
Rechts der Kirche die gleiche ist, wie die des staatlichen Rechts. Die Ganones haben 
für den, der zur katholischen Kirche gehört, die gleiche •nicht vereinsmäßig, 
sondern hoheitliche, nicht anerkennungsbedürftige, sondern vorgegebene Autori- 
tät"10 wie die Gesetze der Staatsbürger. Weil aber das Endziel der Glaubens- 
gemeinschaft Kirche das übernatürliche Heil ist, umfaßt auch das Gemeinwohl 
dieser Gemeinschaft das übernatürliche Heil; darum muß das Gesetz der Kirche, 
das als notwendiges Mittel auf die Erreichung des gemeinsamen Wohls hin- 
geordnet ist, auf das Übernatürliche hingeordnet sein, im Dienste dieses Heils 
stehen, selbst bei der Ordnung des Zeitlichen. 

Kirchenrecht gehört also zur menschlich-gesellschaftlichen Seite der Kirche, aber 
es steht nicht beziehungslos neben ihrem pneumatisch-übernatürlichen Leben. Im 
Gegenteil, es wird in seinem Wesen davon zutiefst durchdrungen, so daß es als 
bloß »weltlich Ding" nicht verstanden werden kann. Die Kirche unterscheidet sich 
in ihrem Ziel und damit in ihrem Wesen von jeder weltlichen Gesellschaft, und 
dies muß in ihrem Recht zur Auswirkung kommen. Der unterschiedliche Charakter 
des kirchlichen Rechts wird sich dabei eher in inhaltlichen als in formalen Unter- 
schieden zeigen, etwa darin, daß die Gesetze einen größeren Raum für die sittliche 
Wertung und verantwortliches Ermessen und also für die Freiheit geben müssen, 
daß die aequitas iuris eine größere Geltung hat, daß das Recht insgesamt einen 
geringeren Stellenwert im Lebensvollzug der Gemeinschaft haben wird. Das Kir- 
chenrecht ist geistliches Recht, es gründet im Geist, dient ihm und führt zu ihm. 
Von hierher erhält das Recht in der Kirche seinen Charakter, seine Autorität und 
seine Grenzen. Kirchliches Recht muß auf die gerade dargelegte Weise zum Heile 
dienen oder es ist kein Recht der Kirche. Weil durch Christus die sichtbare Gesell- 
schaft der Kirche als sakramentales Zeichen des Heils gesetzt ist, darum ist damit 
das Recht der Kirche in Dienst der Heilsverleiblidiung genommen. Das sind 
die letzten Konsequenzen aus der inkarnatorischen Struktur unserer Heilsord- 
nung, der Menschwerdung Christi, dessen Fleischlichkeit unser Heil wurde. Caro 
cardo salutis. 

Diese Konsequenz hat Heinrich Schlier deutlich gesehen: •Nach dem Neuen 
Testament hat sich der Geist sehr wohl an Sätze und Zeichen in dem Sinn gebun- 
den, daß er diese und keine anderen und diese auf alle Fälle benutzt, um den 
Menschen Leben und Licht zu bringen ... Daß durch solche Bindung des Geistes 
über ihn .verfügt' wird, ist die Sorge des Neuen Testamentes nicht ... Aber die 
Selbstbindung des Geistes ist ja ,nur' die Intensivierung seiner Heilsankunft und 

' Mit Wohl des Ganzen bzw. Gemeinwohl der Kirche ist gemeint die Summe der gesell- 
schaftlichen und darum äußeren Bedingungen, welche den Gläubigen die Erstrebung und 
Erreichung ihres Zieles, des übernatürlichen Heiles bestmöglich macht. Vgl. Mater et 
Magistra, AAS 53 (1961) S. 417; Pacem in terris, AAS 55 (1963) S. 273; Gaudium et Spes, 
Nr. 26, auch Nr. 74. 
10 H. Barion in RGG »III, Sp. 1506. 



Im Spiegel der Zeit 387 

Heilsgegenwart und in dem Sinne auch seiner Heilswirkung. Sie ist ein Erweis 
des entschiedenen Angebotes Gottes, entschieden bis in den (Glaubens- und 
Rechts-) Satz oder (in anderer Weise) bis in die Materie hinein"11. Fleischwer- 
dung, Eucharistie, Recht liegen auf einer Ebene, sind •harte" (Jo 6) Fakten, Zeu- 
gen der ganz sich gebenden Liebe Gottes, ihrer letzten Entschiedenheit. Und Hans 
Dombois sagt: •Die protestantische Angst vor dem Kirchenrecht und die liberale 
Verneinung desselben haben ihren echten Grund darin, daß es in der Tat etwas 
Außerordentliches enthält; aber nicht mehr, sondern genau das Außerordentliche, 
welches das Evangelium vom fleischgewordenen ... Sohn Gottes überhaupt aus- 
sagt. Wenn man den Mut hat, dies unverkürzt und allerorten zu verkündigen, 
so sollte man hier nicht weniger Mut haben"12. 

III. •Grundgesetz" der Kirche? 

Recht in der Kirche besagt noch nicht ein •Grundgesetz der Kirche". Die Frage, ob 
es in der Kirche möglich ist, entscheidet sich wesentlich daran, welchen Sinn man 
ihm gibt, welchen Zweck es erfüllen soll, welches sein möglicher und sinnvoller 
Inhalt ist. 

1. Schrift und Grundgesetz. •Die Bergpredigt ist das einzige Grundgesetz der 
Kirche", so lautet der Einwand. Neben der Schrift, neben der apostolischen Ver- 
kündigung als dem für die Kirche aller Zeiten normativen Grundgesetz kann es 
keine •Lex fundamentalis" geben. Das ist richtig, wenn man das •neben" als 
gleichwertige Beiordnung (miß)versteht. Bergpredigt oder Grundgesetz, damit ist 
eine falsche Alternative gestellt. Sie überschätzt im Grunde das Grundgesetz und 
überfordert es. Sie gibt ihm (und dem Recht in der Kirche überhaupt) eine Rang- 
stufe und ein Ansehen, welches ihm kein vernünftiger Kanonist zusprechen würde. 
Kein Grundgesetz kann die Bergpredigt ersetzen, an ihre Stelle treten. Im Gegen- 
teil, es wird an ihr zu messen sein, es muß von ihrem Geist erfüllt sein, es soll auf 
seine Weise zu ihrer Verwirklichung im Leben der Kirche beitragen helfen, weil 
und insofern die Forderungen der Bergpredigt nicht nur Anforderung an den 
individualistisch vereinzelten Gläubigen und sein Innenleben ist, sondern auch 
Anforderung an die Gemeinschaft der Gläubigen. Die Kirche, nicht nur der ein- 
zelne ist •Stadt auf dem Berge", •Licht auf dem Leuchter". 

Die Alternative kann nicht lauten Bergpredigt oder Grundgesetz. Das Grund- 
gesetz ist eine spezifische Form (wir haben noch zu sehen welche) der Fixierung 
von Gesetzesrecht. Der allein mögliche Vergleichspunkt ist also nicht die Berg- 
predigt oder die apostolische Tradition, sondern sind andere mögliche Formen 
der Rechtsfixierung. Konkret steht die Kirche vor der Wahl zwischen einem 
gesamtkirchlichen Rahmengesetz oder einem gesamtkirchlichen Einheitskodex 
etwa in der Art wie bisher. Die Kirche wird und muß Recht und Gesetz haben. 

11 Bekenntnis zur katholischen Kirche, hrg. von K. Hardt, 21955, S. 183. 
12 Das Recht der Gnade, Witten 1964, S. 211. 



Im Spiegel der Zeit 388 

Ist das akzeptiert, dann stellt sich nur noch die Frage, welchen Stellenwert das 
Recht in der Kirche haben kann, welche Form der Fixierung des Gesetzesrechtes 
die jeweils geeignete ist. Diese Fragen sind bedeutsam genug. Mißversteht man 
aber das Grundgesetz oder besser ein gesamtkirchliches Rahmengesetz nicht als 
eine der Bergpredigt gleichwertige Lebensquelle der Kirche oder gar als ihr Ersatz 
oder auch nur als ihre adäquate Konkretisierung, sondern versteht man es als die 
Grundordnung einer Gemeinschaft, die aus dem Geist der Bergpredigt und der 
apostolischen Verkündigung lebt, dann wird das Nein auf die Frage, ob die 
Schrift eine solche Fixierung kirchlichen Rechts ausschließt, schwer zu begründen 
sein. 

Ebensowenig korrekt wie die Alternative Grundgesetz oder Bergpredigt sind 
die Fragestellungen Grundgesetz oder dynamischere Seelsorge, Grundgesetz oder 
lebendigere Spiritualität, Grundgesetz oder mehr Mitmenschlichkeit, Grundge- 
setz oder volleres Eingehen auf die Anliegen der Welt und was dergleichen mehr 
ist. Auch hier liegt keine Konkurrenz gleichwertiger Bereiche vor. Das Gesetz 
der Kirche hat im Gegenteil diesen Lebensäußerungen der Kirche zu dienen. Es 
kann fehlende Initiative und Dynamik nicht ersetzen, theologische Unklarheiten 
und Glaubenskrisen nicht aufheben, religiöses Leben nicht schaffen. Es kann nur 
ordnen, wo Leben ist, vorhandene Kräfte koordinieren, Initiativen leiten zum 
Wohl der Gesamtheit. Das aber muß es tun, das ist seine notwendige Funktion, 
wenn Leben in Gemeinschaft möglich sein soll. Ob es diese Funktion erfüllt oder 
ob es unnötig Schranken errichtet und Leben unterdrückt, daran wird das Grund- 
gesetz der Kirche zu beurteilen sein. 

2. Grundgesetz oder Einheitskodex. Das ist die Alternative, die sich der Kirche 
konkret stellt. Damit ist die Frage gestellt, ob es einen vernünftigen Sinn und 
Zweck gibt, ein solches Gesetzeswerk zu schaffen. Die Frage ist zu bejahen. 

Die katholische Kirche ist eine weltweite Kirche. Sie braucht eine Ordnung, die 
ihre grundlegende Einheit auch rechtlich wirksam macht und schützt. Das kann 
aber nicht wie bisher ein detailliertes, für die gesamte Kirche einheitlich geltendes 
Gesetzeswerk sein. Es läßt der notwendigen Vielfalt und Verschiedenheit kirch- 
lichen Lebens nicht genügend Raum. Es entspricht theologisch gesehen nicht dem 
konziliaren Verständnis von der •einen Kirche Christi, die ... in und aus Teil- 
kirchen besteht, so daß diese auch eine Körperschaft von Kirchen (Corpus Eccle- 
siarum) bilden, die als einzelne unter einem eigenen Bischof Teil des Gottesvolkes 
sind ..., in dem die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche Christi 
wahrhaft gegenwärtig ist und wirkt"13. 

Die •Lex fundamentalis" würde die Basis sein können für eine mehrgliedrige 
Rechtsstruktur in der Kirche, d. h. sie würde mehrere Gesetzesbücher mit verschie- 
denem Geltungsumfang ermöglichen: die für die gesamte Kirche geltende Grund- 
und Rahmenordnung; die Ordnungen für die verschiedenen geschichtlich gewach- 
senen Großkirchen, wie zum Beispiel die Abendländische Kirche, die Orientali- 

13 Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution •Lumen gentium", Nr. 13; 
Schema Legis Ecclesiae fundamentalis, Textus emendatus, can. 2 § 1. 



Im Spiegel der Zeit 589 

sehen Kirchen; schließlich die Detailgesetze und Verwaltungsanordnungen der 
territorialen Bischofskonferenzen und der bischöflichen Ortskirchen. 

Ein gegliedertes kirchliches Recht ist strukturell bei aller Wahrung der grund- 
legenden Einheit örtlich und zeitlich anpassungsfähiger und dadurch wirklich- 
keitsnäher. Eine der Grundvoraussetzungen eines für die Menschen wirklich gel- 
tenden Rechts ist erfüllt. 

Ein mehrstufiges Recht hebt zudem die rechtliche Eigenständigkeit der Teil- 
kirchen hervor. Denn die gesamtkirchlich geltende Grund Ordnung fixiert nicht nur 
die von den Ortskirchen um der Einheit der Kirche willen einzuhaltenden Rah- 
mengesetze, sondern umschreibt zugleich damit rechtlich den Raum der Frei- 
heiten) jeder Teilkirche und betont damit die Rechtmäßigkeit kirchlichen Eigen- 
lebens. Die Position der Teilkirche ist rechtlich gesichert. Die Subsidiarität bei der 
gesetzgeberischen Tätigkeit der Kirche ist strukturell gewahrt. Der Zentralismus 
abgebaut. Das ist besonders für die katholischen Ostkirchen und ökumenisch sehr 
bedeutsam. 

Die Sinnhaftigkeit eines in dieser Weise gegliederten Rechts und damit eines 
gesamtkirchlichen Grund- oder Rahmengesetzes kann nur bejaht werden. Hier, 
so scheint es, bietet sich eine Lösung an für das alte und gerade in jüngster Zeit 
immer spürbarere Problem, in der Kirche zugleich die wesentliche Rechtseinheit 
und die notwendige, der realen Unterschiedlichkeit kirchlichen Lebens entspre- 
chende Rechtspluralität zu wahren. Dabei ist das •zugleich" zu betonen. Man darf 
sich auch hier nicht in eine falsche Alternative Teilkirche oder Gesamtkirche drän- 
gen lassen. Es geht nicht um ein Verdrängen des einen durch das andere, sondern 
um ein ausgewogenes Miteinander beider Größen, die beide wesentlich für die 
Kirche sind. Es geht um das Wirksamwerden der Einheit in der Vielheit im recht- 
lichen Bereich, um die Katholizität der •einen Kirche Christi, die in und aus Teil- 
kirchen besteht". 

3. Zum Inhalt des Grundgesetzes. Was kann und soll ein •Grundgesetz der Kirche" 
enthalten? Die Verfasser des vorliegenden Entwurfes hielten es für möglich und 
•notwendig, daß die Lex Ecclesiae fundamentalis den unverfälschten Begriff und 
das getreue Abbild der Kirche Christi (genuina notio seu imago Ecclesiae Christi) 
darbietet, so daß alle klar erkennen können, was die Kirche und ihre Struktur ist, 
so wie sie von Gott festgesetzt ist (uti divinitus definita est)"14. Das Gesetzeswerk 
•müsse daher nicht nur juridischen, sondern auch theologischen Charakter tragen". 

Dieser Anspruch ist zu hoch. Nicht einmal die Dogmatische Konstitution über 
die Kirche •Lumen gentium" wird den Anspruch erfüllen können, das Geheimnis 
der Kirche und •die ihr eigene Natur, Sendung und Struktur genau zu umschrei- 
ben (determinare)". Er übersteigt aber auf jeden Fall die Möglichkeiten und den 
Sinn eines Gesetzbuches. Er erhebt implizit das Gesetzbuch zu dem offiziellen und 
authentischen Kommentar der Ekklesiologie der Kirche, vor allem des letzten 

14 So an verschiedenen Stellen in den Relationen zum textus prior und emendatus; siehe 
Schema Legis Ecclesiae fundamentalis, textus emendatus, Vatikan 1971, S. 59, 61, 64, 
119 f., 121. 



Im Spiegel der Zeit 390 

Konzils. Er verfälscht das Gesetzbuch zu einem Summarium ausgewählter Kon- 
zilsaussagen mit weithin theologischem Charakter. Mit der theologischen Über- 
fremdung des Rechtes droht zugleich eine Verrechtlichung der Theologie und der 
Kirche. 

Es kann sich bei diesem Projekt also nicht darum handeln, das Geheimnis der 
Kirche in Kanones voll erfassen und für alle klar ablesbar in Gesetzen umschrei- 
ben zu wollen. Was ein Grundgesetz beinhalten und leisten kann, ist erheblich 
weniger. Das Gesetzeswerk ist primär nicht ein theologisches Mittel der Fixierung 
kirchlicher Lehre, sondern ein rechtliches Mittel der Ordnung kirchlichen Lebens. 

Statt eines das Gesamtbild der Kirche fixierenden Grundgesetzes muß es sich 
vielmehr um ein gesamtkirchliches Rahmengesetz handeln, welches die für die 
Einheit der Kirche und für die Realisierung ihres Rechtslebens notwendigen und 
darum für die Kirche dauerhaft geltenden allgemeinen Normen zur Regelung der 
gesellschaftlich-rechtlichen Beziehungen der Glieder der Kirche zusammenfaßt. 
Es ist nicht mehr und nicht weniger als die gesamtkirchliche Grundordnung des 
gesellschaftlichen Handelns der Kirchenglieder, einschließlich des gesetzgeberi- 
schen, richterlichen und administrativen Handelns des Amtes. Das gesamtkirch- 
liche Rahmengesetz muß aus dem theologisch reflektierten Glaubensverständnis 
der Kirche von sich selbst erwachsen. Aber es kann nur die theologischen Aussagen 
über das Wesen, die Sendung und die Struktur der Kirche enthalten, die rechtlich 
relevant für das gesellschaftliche Handeln der Kirche und rechtlich fixierbar sind. 
Alles andere gehört nicht in ein Gesetzbuch, würde seinen Sinn verfälschen. 

Die rechtlichen Grundsätze des gesellschaftlichen Handelns der Kirche, die in 
einem gesamtkirchlichen Rahmengesetz enthalten sein sollten, umfassen nicht nur 
die Grundzüge der hierarchischen und synodalen Kirchen- und Ämterorganisa- 
tion, wie sie der Kirche vom Auftrag und Wort ihres Gründers vorgegeben und 
im Laufe ihres geschichtlichen Vollzuges zugewachsen sind, sondern auch die 
•Wurzelkanones" ihres sakramentalen, liturgischen und rechtlichen Lebens und 
Tuns, das Verständnis von Gesetz und Gewohnheit in der Kirche, von kirchlicher 
Vollmacht, ihrer Übertragung und Ausübung, die Grundrechte und -pflichten der 
Gläubigen, die Grundzüge der Rechtswahrung. 

Ein Gesetzeswerk, das sich bei der gesamtkirchlich geltenden Ordnung kirch- 
lichen Gemeinschaftslebens gleicherweise fernhält von einer detaillierten Normie- 
rung einerseits und der rechtlichen Unverbindlichkeit theologischer Aus- 
sagen andererseits, sondern eindeutig den Rahmen und Raum des kirchlichen 
Handelns abgrenzt, wird gleicherweise Garant der Freiheit legitimen Eigenlebens 
und der Gerechtigkeit im Sinne von Rechtseinheit und Rechtssicherheit sein. Dabei 
muß gewährleistet sein, daß auch das Rahmengesetz eingebettet bleibt in die 
lebendige Wirklichkeit der Kirche und durch eine entsprechende Gerichtsbarkeit 
und Gesetzgebung fähig ist zur stetigen Weiterentwicklung. 

So könnte ein gesamtkirchliches Rahmengesetz zu einem Teil beitragen zu dem 
gerade in der Kirche notwendigen, immer neu zu suchenden Ausgleich zwischen 
dem freien Wirken des Menschen im Geiste und der Friedensordnung mensch- 
lichen Zusammenlebens. Es könnte beitragen, daß die Kirche immer mehr exem- 
plarische menschliche Gemeinschaft wird, •Stadt auf dem Berge" und sakramen- 



Einübung und Weisung 391 

tales Zeichen für die Präsenz des lebendigen und freimachenden Geistes Gottes, 
der •kein Gott der Unordnung ist, sondern des Friedens" (1 Kor 14, 33). Auch 
das Recht der Kirche hat der wahren und realen Freiheit der Kinder Gottes zu 
dienen, wie sie Paulus verkündigt: •Brüder, ihr seid zur Freiheit berufen. Aber 
mißbraucht die Freiheit nicht zum Dienst des Fleisches. Dienet vielmehr einander 
in Liebe" (Gal 5, 13). In dieser Spanne liegt die Notwendigkeit der kirchlichen 
Rechtsordnung, ihre Autorität und ihre Grenzen.     Johannes Günter Gerhartz SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Von der Sehnsucht des Christen 

Meditation über Rom 8, 19-30 

Die ganze Schöpfung wartet sehnsüchtig auf das Offenbarwerden der 
Söhne Gottes ... Doch nicht nur sie, sondern auch wir selbst, die wir die 
Erstlingsgabe des Geistes besitzen, seufzen in uns im Warten auf die 
Kindschaft, auf die Erlösung unseres Leibes ... Ebenso tritt der Geist für 
uns ein mit unaussprechlichen Seufzern... Wir wissen, daß denen, die 
Gott lieben, alles mitwirkt zum Guten, denen, die nach seinem Ratschluß 
berufen sind. 

Rom 8, 19. 23. 26. 28 

Man spricht heute so viel von Sehnsucht, der Sehnsucht nach einer heilen Welt, 
einer heilen Gesellschaft, nach einem Zusammenleben der Völker in Frieden und 
gegenseitiger Achtung, nach Heilheit und Ganzheit des persönlichen Lebens. Der 
Grund dafür ist die bedrückende Erkenntnis, daß dieses Heilsein umso weniger 
gelingen will, je intensiver und umfassender der Mensch die Ordnung der Ge- 
sellschaft und der Völkergemeinschaft, aber auch die Gestaltung des eigenen Le- 
bens in die Hand nimmt, was ihm der Fortschritt der Wissenschaften und der 
Technik ermöglicht. Sehnsucht ist ein aus der Entbehrung kommendes Verlangen 
nach etwas Erfüllendem, von der Hoffnung getragen, daß die Erfüllung einmal 
geschenkt werde. Oft ist solche Hoffnung kaum noch begründet. Dann wird Sehn- 
sucht zum leidhaft-seligen Traum. Vielen scheint sie heute die einzige Möglichkeit, 
mit der immer stärkeren Erfahrung der Sinnlosigkeit eines Daseins, das von einem 




