
Einübung und Weisung 391 

tales Zeichen für die Präsenz des lebendigen und freimachenden Geistes Gottes, 
der •kein Gott der Unordnung ist, sondern des Friedens" (1 Kor 14, 33). Auch 
das Recht der Kirche hat der wahren und realen Freiheit der Kinder Gottes zu 
dienen, wie sie Paulus verkündigt: •Brüder, ihr seid zur Freiheit berufen. Aber 
mißbraucht die Freiheit nicht zum Dienst des Fleisches. Dienet vielmehr einander 
in Liebe" (Gal 5, 13). In dieser Spanne liegt die Notwendigkeit der kirchlichen 
Rechtsordnung, ihre Autorität und ihre Grenzen.     Johannes Günter Gerhartz SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Von der Sehnsucht des Christen 

Meditation über Rom 8, 19-30 

Die ganze Schöpfung wartet sehnsüchtig auf das Offenbarwerden der 
Söhne Gottes ... Doch nicht nur sie, sondern auch wir selbst, die wir die 
Erstlingsgabe des Geistes besitzen, seufzen in uns im Warten auf die 
Kindschaft, auf die Erlösung unseres Leibes ... Ebenso tritt der Geist für 
uns ein mit unaussprechlichen Seufzern... Wir wissen, daß denen, die 
Gott lieben, alles mitwirkt zum Guten, denen, die nach seinem Ratschluß 
berufen sind. 

Rom 8, 19. 23. 26. 28 

Man spricht heute so viel von Sehnsucht, der Sehnsucht nach einer heilen Welt, 
einer heilen Gesellschaft, nach einem Zusammenleben der Völker in Frieden und 
gegenseitiger Achtung, nach Heilheit und Ganzheit des persönlichen Lebens. Der 
Grund dafür ist die bedrückende Erkenntnis, daß dieses Heilsein umso weniger 
gelingen will, je intensiver und umfassender der Mensch die Ordnung der Ge- 
sellschaft und der Völkergemeinschaft, aber auch die Gestaltung des eigenen Le- 
bens in die Hand nimmt, was ihm der Fortschritt der Wissenschaften und der 
Technik ermöglicht. Sehnsucht ist ein aus der Entbehrung kommendes Verlangen 
nach etwas Erfüllendem, von der Hoffnung getragen, daß die Erfüllung einmal 
geschenkt werde. Oft ist solche Hoffnung kaum noch begründet. Dann wird Sehn- 
sucht zum leidhaft-seligen Traum. Vielen scheint sie heute die einzige Möglichkeit, 
mit der immer stärkeren Erfahrung der Sinnlosigkeit eines Daseins, das von einem 



Einübung und Weisung 392 

tiefen und offenbar unaufhebbaren Unvermögen, von Selbstsucht, Grausamkeit, 
Vergeblichkeit und Tod gezeichnet ist, fertig zu werden. Sie ist für sie wie ein 
Licht, das dem Herzen unauslöschlich eingegeben ist und ohne das der Mensch 
nicht leben könnte, ein Licht, das gegen alle Enttäuschungen immer wieder Hoff- 
nung weckt, und darum eine Kraft, mit der offenen Wunde, die allem Hiesigen 
anhaftet, mit dem Schmerz zu leben. 

Kennt auch der Christ solche Sehnsucht, eine Sehnsucht nach dem Nicht-Gegebe- 
nen, schmerzlich Entbehrten und ständig in ungreifbare Fernen Verschwindenden? 
Ist er nicht schon ein Erlöster, einer, dem das nie endende Leben schon geschenkt 
wurde, der sich von einer unendlichen Liebe schon umfangen weiß? Gewiß, auch 
ihm bleiben Ohnmacht, Schmerz und das Zerrinnen von allem, so daß die Väter 
der Kirche das hiesige Leben eine prolixitas mortis, ein sich hinziehendes Ster- 
ben nannten; dazu der Einbruch der Sünde, der das Gewordene immer wieder in 
Frage stellt. Aber Paulus weiß all dem entgegenzuhalten: •Ich bin überzeugt, daß 
die Leiden dieser Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herrlichkeit, die an 
uns offenbar werden soll" (Rom 8, 18). Und was die Sünde angeht, ruft er den 
Gläubigen die alles Unheil tilgende Tat der Versöhnung in Erinnerung, die Gott 
in Jesus Christus gewirkt hat: •Der seines Sohnes nicht schonte, sondern ihn für 
uns alle hingab, wie sollte er nicht auch mit ihm uns alles schenken?" (Rom 8, 32). 
Heißt das nicht Freude, Zuversicht, weil Wissen um ein Heil, das dem Glaubenden 
schon zugesprochen wurde und dessen er in der Liebe sicher sein darf? Ist damit 
noch jene Sehnsucht vergleichbar, der man heute bei solchen, die nicht (mehr) 
glauben können und dennoch glauben möchten, begegnet, jene schmerzliche Sehn- 
sucht, die mehr der Resignation benachbart ist als der zuversichtlichen Hoffnung? 

Und doch. Auch im Leben des Christen ist die leidvolle Sehnsucht, die aus der 
Nicht-Erfüllung kommt, zu Hause, muß sie zu Hause sein, sonst würde eine not- 
wendige, unausweichliche Situation des christlichen Weges übersprungen und 
damit die Botschaft des Evangeliums von der Hoffnung verkürzt. Der Römerbrief 
spricht von einem Seufzen der ganzen Kreatur, deren Hinfälligkeit jeder zu spüren 
bekommt, vom Seufzen im Warten auf die Kindschaft, auf die Erlösung des Leibes, 
auf das Leben in der Auferstehung, in Freiheit und vollkommener Liebe. Was der 
Christ glaubt und erhofft, sieht er nicht, ist für ihn nicht greifbar. Ja, noch mehr: 
es ist verhüllt, zugedeckt vom Gegenteil des verheißenen Heils: von der ständigen 
Versuchbarkeit, von der bleibenden Bedrohtheit des Glaubens, von der Erfahrung 
der eigenen Armseligkeit und Schwachheit, vom •Stachel im Fleisch", der nicht nur 
Angelhaken Gottes sein kann (vgl. 2 Kor 12, 7-9), sondern auch die Sünde pro- 
voziert, und schließlich vom alles verschlingenden Tod. Auch für den Glauben- 
den ist das Leben in unaufhebbare Dunkelheiten getaucht, gerade dort, wo es um 
eine letzte Sinnerhellung geht. Das •Warum" kommt auch, vielleicht sogar noch 
leidenschaftlicher, verzweifelter, von seinen Lippen. Das Heil, das ihm verheißen 
ist und das er erhofft, kann durch keines Menschen Tat, durch keine gesellschafts- 
verändernden Aktionen, durch keine sittliche Anstrengung herbeigeführt werden. 
Solange er lebt, bleiben Welt und er selbst die Nicht-Vollendeten, die darum aus 
sich heraus nicht mehr einsichtig und verstehbar gemacht werden können. Auch 
sein, des Christen Lebensspanne, bleibt Fremdlingschaft auf Erden; auch der 



Einübung und Weisung 393 

Christ bleibt ein Ausgeheimateter bis ans bittere Ende, so daß auch für ihn, für 
die Glaubenden des Neuen Testamentes, in der Dimension des Irdischen, noch das 
Wort des Hebräerbriefes zutrifft: •Im Glauben sind sie alle gestorben, ohne daß 
sie die Verheißungen erlangten. Nur von ferne sahen und begrüßten sie diese und 
bekannten, daß sie ,Pilger und Fremdlinge seien auf Erden'" (11, 13). 

Auch der Christ muß darum seine Hoffnungen im hiesigen Leben zurückstecken, 
mehr noch und schmerzlicher, als jeder Mensch es zu tun gezwungen wird, denn 
in ihm wurden größere Hoffnungen geweckt. Auch er lebt aus der Sehnsucht, nicht 
aus dem zuhandenen Besitz, in viel tieferem Sinn noch als der Nicht-Glau- 
bende. Aber auch für ihn, und für ihn noch viel mehr ist die Sehnsucht eine Kraft, 
mit der offenen Wunde zu leben, obwohl seine Verwundung tiefer reicht und 
schmerzlicher erfahren wird (falls er nur um sein Christsein weiß). Denn er hat 
eine göttliche Verheißung, die seine Hoffnung begründet. Sein Seufzen ist ein 
Seufzen im Geist und aus dem Geist; es kündet nicht nur von größerer Ohnmacht, 
sondern eben darin auch von dem Beistand, dem Tröster, der in ihm •mit unaus- 
sprechlichen Seufzern eintritt". Wird dieses Eigentümliche der christlichen Sehn- 
sucht, ihre Vertiefung und Steigerung aber gewahrt, wenn man sie zu schnell und 
zu unbesehen mit der christlichen Jenseitshoffnung identifiziert? Gewiß ist mit 
diesem Wort etwas Unaufgebbares ausgesagt. Christliche Sehnsucht erhält ihren 
entscheidenden Antrieb und ihr Besonderes von der von Gott verheißenen und 
durch Christus bezeugten zukünftigen, kommenden Welt, jenseits der gegenwär- 
tigen Welt und durch die Todesschranke, das Endgericht von dieser getrennt. Aber 
wir leben nicht mehr in der Naherwartung wie die erste Christenheit. Wir können 
uns darum nicht mehr aus der Welt und ihren Anliegen so heraushalten, wie sie 
es getan hat. Wir können nicht mehr so einfach beten, wie es in der Zwölfapostel- 
lehre zu lesen ist: •Es gehe vorüber die Welt und es komme deine Gnade!" Das 
Mißverständnis läge zu nahe. Tatsächlich hat es dieses Mißverständnis in der Ge- 
schichte der Christenheit immer wieder gegeben, vor allem in Zeiten des Enthu- 
siasmus und der Apokalyptik: man drängte zur allgemeinen Ehelosigkeit, um das 
Ende der Zeit zu beschleunigen. Solche Haltung endigte nicht selten im Schwär- 
mertum. Und wenn die christliche Frömmigkeit in einseitigem Blick auf das zu- 
künftige, jenseitige Leben so stark zu Weltdistanz und Verzicht aufforderte, dann 
hat sie keineswegs immer jene Sehnsucht geweckt, von der Paulus im Römerbrief 
schreibt. Im Gegenteil: Indem man zu schnell in den Gegebenheiten, den Prüfun- 
gen und Leiden des Lebens Gottes Willen sah, stellte sich oft genug eine gläubige 
Welt des Zufriedenseins, der Geborgenheit in Gott ein, in der die Sehnsucht mit 
ihrem Ungenügen und ihrer Unruhe nur noch einen bescheidenen Platz einnahm. 

Heute pflegt man diese Art von Frömmigkeit als christliche Spießbürgerlichkeit 
zu verurteilen. Ob zu recht, sei dahingestellt. Aber was man dagegen setzt: die ein- 
seitige Betonung der Aktion, die revolutionäre Unruhe einer Generation, die die 
Welt verändern will - so sehr sie an ihrer Stelle notwendig sein mag -, ist dazu 
angetan, die Sehnsucht im Sinne des Neuen Testaments noch mehr aus dem Be- 
wußtsein des Christen zu verbannen. Grundvoraussetzung christlicher Sehnsucht 
ist eine Glaubenserfahrung von Gott, von der Gemeinschaft mit ihm, vom Leben 
in der Auferstehung, ein gnadenhaft geschenkter Vorgeschmack dessen, was Gott 



Einübung und Weisung 394 

denen bereitet hat, die ihn lieben, zugleich aber das Wissen, der von Gott verhei- 
ßenen Erfüllung und Vollendung mit völligem, unaufhebbarem Ungenügen ge- 
genüberzustehen, sich nur für sie bereit machen, sie gläubig, wie ein Geschenk, er- 
warten und entgegennehmen zu können. Wo diese Voraussetzung gegeben ist, und 
nur dort, da kann und wird das Eigentliche der christlichen Sehnsucht durchbre- 
chen, nicht nur als •Jenseitshottnung", für die •Zeit" nadi dem Tod, sondern als 
heißes ungeduldiges Verlangen nach der göttlichen Vollendung von Mensch und 
Welt hier und jetzt; der •Vorgeschmack" (vgl. Hebr. 4, 6 ff.) drängt dahin. Wo 
einer die Liebe Gottes oder auch die selbstlose Liebe eines Menschen erfahren durfte 
und nun weiß, was ein Liebender ist, da wird er auf einmal und immer schmerz- 
licher der Stümperhaftigkeit und Unerlöstheit seiner eigenen Liebe inne, da ge- 
wahrt er sein Unvermögen, sich selbstlos, ohne Bedingung und Forderung und 
Eigengewinn, an andere zu verschenken, in Geduld auf andere zu warten, wenn 
sie sich abgewandt haben, sie auf sich zu nehmen, wenn sie schwer fallen oder 
Unrecht tun, und er bittet Gott mit sehnsüchtiger Ungeduld, seufzend unter sich 
selbst, er möge bewirken und vollbringen lassen, was er aus Eigenem nicht ver- 
mag. Wenn einem andere Menschen anvertraut sind, denen man helfen soll: 
Menschen, die nicht mehr glauben, nicht mehr glauben können, Leidende, vom 
Schicksal Geschlagene, von der Gesellschaft Ausgestoßene, und man kann es nicht; 
wenn man ohnmächtig in Verhältnisse hineingestellt ist, die humanes und christ- 
liches Leben hindern, zerstören, Unrecht fördern, ja geradezu sanktionieren - 
überall dort müßte der Christ erfahren, was Sehnsucht ist, ein drängendes Aus- 
schauen nach dem, der allein seine Verheißung: den neuen Menschen, den neuen 
Himmel und die neue Erde wahrmachen kann. Diese Situation der Ohnmacht, wo 
Entscheidendes auf dem Spiel steht, ist heute nicht nur in der Welt, in der mensch- 
lichen Gesellschaft, sondern auch in der Kirche und ihren Institutionen zu unge- 
zählten Malen gegeben. 

Eine Sehnsucht nach dem ewigen Leben, nach der zukünftigen Welt, nach dem 
Himmel ist nach aller Erfahrung des Lebens nur echt, wenn sie in der Sehnsucht 
nach dem Kommen Gottes, nach der Wiederkunft Christi hier und heute eingeübt 
wird und zum Ausdruck kommt. Und nur wo diese Sehnsucht da ist, wo also der 
Mensch nichts von sich und alles von Gott erwartet, da hat auch der ungestüme 
Aktionsdrang unserer Generation seine christliche Bedeutung, ja er findet in der 
Sehnsucht und in der von ihr geweckten Hoffnung seine Begründung und seine 
Antriebe. Das zu bedenken und zu erfahren täte unserer Zeit not. 

Friedrich Wulf SJ 




