Eintibung und Weisung 391

tales Zeichen fiir die Priasenz des lebendigen und freimachenden Geistes Gottes,
der ,kein Gott der Unordnung ist, sondern des Friedens“ (I Kor 14, 83). Auch
das Recht der Kirche hat der wahren und realen Freiheit der Kinder Gottes zu
dienen, wie sie Paulus verkiindigt: ,Briider, ihr seid zur Freiheit berufen. Aber
mifibraucht die Freiheit nicht zum Dienst des Fleisches. Dienet vielmehr einander
in Liebe® (Gal 5, 18). In dieser Spanne liegt die Notwendigkeit der kirchlichen
Rechtsordnung, ihre Autoritit und ihre Grenzen.  Johannes Giinter Gerhartz SJ

EINUBUNG UND WEISUNG

Von der Sehnsucht des Christen
Meditation iiber Rom 8, 19-30

Die ganze Schipfung wartet sehnsiichtig auf das Offenbarwerden der
Séhne Gottes . . . Doch nicht nur sie, sondern auch wir selbst, die wir die
Erstlingsgabe des Geistes besitzen, seufzen in uns im Warten auf die
Kindschafi, auf die Erlosung unseres Leibes . . . Ebenso tritt der Geist fiir
uns ein mit unaussprechlichen Seufzern ... Wir wissen, dafs denen, die
Gott lieben, alles mitwirkt zum Guten, denen, die nads seinem Ratschlufi
berufen sind.

Roém 8, 19. 23. 26. 28

Man spricht heute so viel von Sehnsucht, der Sehnsucht nach einer heilen Welt,
einer heilen Gesellschaft, nach einem Zusammenleben der Vélker in Frieden und
gegenseitiger Achtung, nach Heilheit und Ganzheit des persénlichen Lebens. Der
Grund dafiir ist die bedriickende Erkenntnis, dafl dieses Heilsein umso weniger
gelingen will, je intensiver und umfassender der Mensch die Ordnung der Ge-
sellschaft und der Volkergemeinschaft, aber auch die Gestaltung des eigenen Le-
bens in die Hand nimmt, was ihm der Fortschritt der Wissenschaften und der
Technik erméglicht. Sehnsucht ist ein aus der Entbehrung kommendes Verlangen
nach etwas Erfiillendem, von der Hoffnung getragen, dafl die Erfiillung einmal
geschenkt werde. Oft ist solche Hoffnung kaum noch begriindet. Dann wird Sehn-
sucht zum leidhaft-seligen Traum. Vielen scheint sie heute die einzige Moglichkeit,
mit der immer stirkeren Erfahrung der Sinnlosigkeit eines Daseins, das von einem



Einiibung und Weisung 392

tiefen und offenbar unaufhebbaren Unvermdgen, von Selbstsucht, Grausamkeit,
Vergeblichkeit und Tod gezeichnet ist, fertig zu werden. Sie ist fiir sie wie ein
Licht, das dem Herzen unausléschlich eingegeben ist und ohne das der Mensch
nicht leben kénnte, ein Licht, das gegen alle Enttauschungen immer wieder Hoff-
nung weckt, und darum eine Kraft, mit der offenen Wunde, die allem Hiesigen
anhaftet, mit dem Schmerz zu leben.

Kennt auch der Christ solche Sehnsucht, eine Sehnsucht nach dem Nicht-Gegebe-
nen, schmerzlich Entbehrten und stindig in ungreifbare Fernen Verschwindenden?
Ist er nicht schon ein Erloster, einer, dem das nie endende Leben schon geschenkt
wurde, der sich von einer unendlichen Liebe schon umfangen weil? Gewif}, auch
ihm bleiben Ohnmacht, Schmerz und das Zerrinnen von allem, so dafl die Viter
der Kirche das hiesige Leben eine prolixitas mortis, ein sich hinziehendes Ster-
ben nannten; dazu der Einbruch der Siinde, der das Gewordene immer wieder in
Frage stellt. Aber Paulus weif} all dem entgegenzuhalten: ,Ich bin iiberzeugt, dafl
die Leiden dieser Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herrlichkeit, die an
uns offenbar werden soll“ (Rém 8, 18). Und was die Siinde angeht, ruft er den
Glaubigen die alles Unheil tilgende Tat der Versbhnung in Erinnerung, die Gott
in Jesus Christus gewirkt hat: ,Der seines Sohnes nicht schonte, sondern ihn fiir
uns alle hingab, wie sollte er nicht auch mit ithm uns alles schenken?“ (R6m 8, 32).
Heifit das nicht Freude, Zuversicht, weil Wissen um ein Heil, das dem Glaubenden
schon zugesprochen wurde und dessen er in der Licbe sicher sein darf? Ist damit
noch jene Sehnsucht vergleichbar, der man heute bei soichen, die nicht (mehr)
glauben kénnen und dennoch glauben méchten, begegnet, jene schmerzliche Sehn-
sucht, die mehr der Resignation benachbart ist als der zuversichtlichen Hoffnung?

Und doch. Auch im Leben des Christen ist die leidvolle Sehnsucht, die aus der
Nicht-Erfillung kommt, zu Hause, muf sie zu Hause sein, sonst wiirde eine not-
wendige, unausweichliche Situation des christlichen Weges iibersprungen und
damit die Botschaft des Evangeliums von der Hoffnung verkiirzt. Der Rémerbrief
spricht von einem Seufzen der ganzen Kreatur, deren Hinfalligkeit jeder zu spiiren
bekommt, vom Seufzen im Warten auf die Kindschaft, auf die Erlésung des Leibes,
auf das Leben in der Auferstehung, in Freiheit und vollkommener Liebe. Was der
Christ glaubt und erhofft, sieht er nicht, ist fiir ihn nicht greifbar. Ja, noch mehr:
es ist verhiillt, zugedeckt vom Gegenteil des verheiflenen Heils: von der stindigen
Versuchbarkeit, von der bleibenden Bedrohtheit des Glaubens, von der Erfahrung
der eigenen Armseligkeit und Schwachheit, vom ~Stachel im Fleisch“, der nicht nur
Angelhaken Gottes sein kann (vgl. 2 Kor 12, 7-9), sondern auch die Siinde pro-
voziert, und schlieflich vom alles verschlingenden Tod. Auch fiir den Glauben-
den ist das Leben in unaufhebbare Dunkelheiten getaucht, gerade dort, wo es um
eine letzte Sinnerhellung geht. Das ,Warum“ kommt auch, vielleicht sogar noch
leidenschaftlicher, verzweifelter, von seinen Lippen. Das Heil, das ihm verheiflen
ist und das er erbofft, kann durch keines Menschen Tat, durch keine gesellschafts-
verindernden Aktionen, durch keine sittliche Anstrengung herbeigefithrt werden.
Solange er lebt, bleiben Welt und er selbst die Nicht-Vollendeten, die darum aus
sich heraus nicht mehr einsichtig und verstehbar gemacht werden konnen. Auch
sein, des Christen Lebensspanne, bleibt Fremdlingschaft auf Erden; auch der



Einiibung und Weisung 393

Christ bleibt ein Ausgeheimateter bis ans bittere Ende, so dafl auch fiir ihn, fiir
die Glaubenden des Neuen Testamentes, in der Dimension des Irdischen, noch das
Wort des Hebrierbriefes zutriffi: ,Im Glauben sind sie alle gestorben, ohne dafl
sie die Verheiflungen erlangten. Nur von ferne sahen und begriifiten sie diese und
bekannten, dafl sie ,Pilger und Fremdlinge seien auf Erden‘” (11, 13).

Auch der Christ mufl darum seine Hoffnungen im hiesigen Leben zuriickstecken,
mehr noch und schmerzlicher, als jeder Mensch es zu tun gezwungen wird, denn
in ihm wurden gréfiere Hoffnungen geweckt. Auch er lebt aus der Sehnsucht, nicht
aus dem zuhandenen Besitz, in viel tieferem Sinn noch als der Nicht-Glau-
bende. Aber auch fiir ihn, und fiir ihn noch viel mehr ist die Sehnsucht eine Kraft,
mit der offenen Wunde zu leben, obwohl seine Verwundung tiefer reicht und
schmerzlicher erfahren wird (falls er nur um sein Christsein weifl). Denn er hat
eine gottliche Verheiflung, die seine Hoffnung begriindet. Sein Seufzen ist ein
Seufzen im Geist und aus dem Geist; es kiindet nicht nur von gréflerer Ohnmacht,
sondern eben darin auch von dem Beistand, dem Tréster, der in ihm ,mit unaus-
sprechlichen Seufzern eintritt“. Wird dieses Eigentiimliche der christlichen Sehn-
sucht, ihre Vertiefung und Steigerung aber gewahrt, wenn man sie zu schnell und
zu unbesehen mit der christlichen Jenseitshoffnung identifiziert? Gewif} ist mit
diesem Wort etwas Unaufgebbares ausgesagt. Christliche Sehnsucht erhalt jhren
entscheidenden Antrieb und ihr Besonderes von der von Gott verheiflenen und
durch Christus bezeugten zukiinftigen, kommenden Welt, jenseits der gegenwir-
tigen Welt und durch die Todesschranke, das Endgericht von dieser getrennt. Aber
wir leben nicht mehr in der Naherwartung wie die erste Christenheit. Wir kénnen
uns darum nicht mehr aus der Welt und ihren Anliegen so heraushalten, wie sie
es getan hat. Wir konnen nicht mehr so einfach beten, wie es in der Zwolfapostel-
lehre zu lesen ist: ,Es gehe voriber die Welt und es komme deine Gnade!“ Das
Mif}verstindnis lige zu nahe. Tatsachlich hat es dieses Mifiverstandnis in der Ge-
schichte der Christenheit immer wieder gegeben, vor allem in Zeiten des Enthu-
siasmus und der Apokalyptik: man drangte zur allgemeinen Ehelosigkeit, um das
Ende der Zeit zu beschleunigen. Solche Haltung endigte nicht selten im Schwér-
mertum. Und wenn die christliche Frémmigkeit in einseitigem Blick auf das zu-
kiinftige, jenseitige Leben so stark zu Weltdistanz und Verzicht aufforderte, dann
hat sie keineswegs immer jene Sehnsucht geweckt, von der Paulus im Rémerbrief
schreibt. Im Gegenteil: Indem man zu schnell in den Gegebenheiten, den Priifun-
gen und Leiden des Lebens Gottes Willen sah, stelite sich oft genug eine gliubige
Welt des Zufriedenseins, der Geborgenheit in Gott ein, in der die Sehnsucht mit
ihrem Ungeniigen und ihrer Unruhe nur noch einen bescheidenen Platz einnahm.

Heute pflegt man diese Art von Frommigkeit als christliche Spiefbiirgerlichkeit
zu verurteilen. Ob zu recht, sei dahingestellt. Aber was man dagegen setzt: die ein-
seitige Betonung der Aktion, die revolutionidre Unruhe einer Generation, die die
Welt verandern will — so sehr sie an ihrer Stelle notwendig sein mag —, ist dazu
angetan, die Sehnsucht im Sinne des Neuen Testaments noch mehr aus dem Be-
wultsein des Christen zu verbannen. Grundvoraussetzung christlicher Sehnsucht
ist eine Glaubenserfahrung von Gott, von der Gemeinschaft mit ihm, vom Leben
in der Auferstehung, ein gnadenhaft geschenkter Vorgeschmack dessen, was Gott



Einiibung und Weisung 394

denen bereitet hat, die ihn lieben, zugleich aber das Wissen, der von Gott verhei-
Benen Erfiillung und Vollendung mit vélligem, unaufhebbarem Ungeniigen ge-
geniberzustehen, sich nur fiir sie bereit machen, sie gliubig, wie ein Geschenk, er-
warten und entgegennehmen zu kdnnen. Wo diese Voraussetzung gegeben ist, und
nur dort, da kann und wird das Eigentliche der christlichen Sehnsucht durchbre-
chen, nicht nur als ,, Jenseitshoffnung®, fiir die ,Zeit* nach dem Tod, sondern als
heifles ungeduldiges Verlangen nach der gottlichen Vollendung von Mensch und
Welt hier und jetzt; der ,Vorgeschmack® (vgl. Hebr. 4, 6 ff.) dringt dahin. Wo
einer die Liebe Gottes oder auch die selbstlose Licbe eines Menschen erfahren durfte
und nun weif}, was ein Liebender ist, da wird er auf einmal und immer schmerz-
licher der Stiimperhaftigkeit und Unerlostheit seiner eigenen Liebe inne, da ge-
wahrt er sein Unvermégen, sich selbstlos, ohne Bedingung und Forderung und
Eigengewinn, an andere zu verschenken, in Geduld auf andere zu warten, wenn
sie sich abgewandt haben, sie auf sich zu nebmen, wenn sie schwer fallen oder
Unrecht tun, und er bittet Gott mit sehnsiichtiger Ungeduld, seufzend unter sich
selbst, er moge bewirken und vollbringen lassen, was er aus Eigenem nicht ver-
mag. Wenn einem andere Menschen anvertraut sind, denen man helfen soll:
Menschen, die nicht mebr glauben, nicht mehr glauben kénnen, Leidende, vom
Schicksal Geschlagene, von der Gesellschaft Ausgestofene, und man kann es nicht;
wenn man obnmichtig in Verhiltnisse hineingestellt ist, die humanes und christ-
liches Leben hindern, zerstéren, Unrecht fordern, ja geradezu sanktionieren —
iiberall dort miifite der Christ erfahren, was Sehnsucht ist, ein dringendes Aus-
schauen nach dem, der allein seine Verbeiflung: den neuen Menschen, den neuen
Himmel und die neue Erde wahrmachen kann. Diese Situation der Ohnmacht, wo
Entscheidendes auf dem Spiel steht, ist heute nicht nur in der Welt, in der mensch-
lichen Gesellschaft, sondern auch in der Kirche und ibren Institutionen zu unge-
zéhlten Malen gegeben.

Eine Sehnsucht nach dem ewigen Leben, nach der zukiinftigen Welt, nach dem
Himmel] ist nach aller Erfabrung des Lebens nur echt, wenn sie in der Sehnsucht
nach dem Kommen Gottes, nach der Wiederkunft Cbristi hier und heute eingeiibt
wird und zum Ausdruck kommt. Und nur wo diese Sehnsucht da ist, wo also der
Mensch nichts von sich und alles von Gott erwartet, da hat auch der ungestiime
Aktionsdrang unserer Generation seine christliche Bedeutung, ja er findet in der
Sehnsucht und in der von ihr geweckten Hoffnung seine Begriindung und seine
Antriebe. Das zu bedenken und zu erfahren tite unserer Zeit not.

Friedrich Wulf S]





