Wer bist Du eigentlich — Jesus:

Auf der Suche nach Zugéngen zum Verstindnis des
gott-menschlichen Geheimnisses Jesu

Karl Rahner SJ, Miinchen

Es kann auch anders sein, als ich meine. Aber ich denke, es gibt drei Zu-
gange zu jenem geheimnisvollen Verhiltnis zu Jesus, durch das im Voll-
zug des Lebens selbst das aufgeht und wirklich verstanden (,realisiert)
wird, was der Glaube der Kirche von Jesus bekennt. Zuginge zu einem
geheimnisvollen Verhiltnis, sage ich. Der Zugang als solcher und die Bezo-
genheit der ganzen eigenen Existenz auf Jesus sind zu unterscheiden und
in ihrem Zusammenhang zu sehen.

Der andere (der Néchste), der Tod und die Zukunft sind diese drei Zu-
gange. Sie hdngen unter sich eng zusammen. Man muf} den Nichsten, den
Tod (soweit man ,lebend” es kann) und die Hoffnung auf Zukunft aber
radikal ernst genommen haben, damit sie einweisen in das Verhiltnis zu
Jesus, mit dem ein ausdriickliches und echtes Christentum erst gegeben ist.

Bevor wir weiterfahren, bevor wir von diesen drei Zugingen im ein-
zelnen reden, ist noch eine Antwort zu geben auf eine Besorgtheit, der
man heute dfter begegnet: Man weifl (wenigstens reflex) nicht recht, was
mit diesem christlichen Verhaltnis zu Jesus eigentlich gemeint ist, und war-
um so etwas nicht nur eine ,Ideologie” sei, die man sich ,einbildet®, um der
Harte der wirklichen Wirklichkeit zu entflichen.

Was ist dazu zu sagen? Zunéchst einmal: Kann man Jesus wirklich lie-
ben? Ist er nicht, was immer sein Schicksal ,nach“ dem Tod gewesen sein
mag, durch diesen Tod uns und einer mdglichen Liebe entzogen? Wenn so
gefragt wird, dann ist wirklich er selbst gemeint, der einst lebte, dann ist
er in seinem irdischen Geschick gemeint, nicht aber als ein Ideal, das man
mehr oder weniger zufallig und willkiirlich mit einem historischen Namen
belegt hat. Der geschichtliche Jesus, nicht ein Ideal oder eine Ideologie ist
gemeint, wenn gefragt wird, ob man Jesus ,noch“ lieben konne. Gegen-
frage: kann man jemanden lieben, den man im Leben geliebt hat und der
gestorben ist? Muff man ihn nicht weiterlieben, wenn die Liebe im Leben
so war, dafl sie den geliebten Menschen unbedingt bejahte? Haben wir
nicht gerade eine Verantwortung fiir die Toten, also eine radikale Bezie-
hung zu ihnen? Kann und darf sich einer achselzuckend von ihnen abwen-
den, weil sie eben nicht mehr sind oder mindestens durch den Tod aus je-
dem denkbaren Bereich des eigenen Lebens herausgeriickt sind? Nein,



Wer bist Du eigentlich — Jesus? 405

Liebe und Verantwortung kann von den geliebten Toten, die einen An-
spruch an uns haben, sich nicht distanzieren. Man mag sie vielleicht ver-
gessen, weil man nicht recht weif}, was man fiir sie ,,tun“ kann, weil man
eben das eigene Leben, aus dem sie nicht getilgt werden konnen, in der
flieBenden Zeit nicht recht zu bewahren und in seinen Stiicken zu integrie-
ren vermag. Man kann aber nicht sagen: die Toten gehen uns grundsatz-
lich nichts mehr an. In ihrem bleibenden Anspruch verwandeln sie sich
nicht in eine ideale, ideologische Forderung, die fiir die Zukunft zu respek-
tieren ist (so ungefahr mifldeutet man oft unser Verhaltnis zu den im Krieg
Gefallenen, den ermordeten Menschen in Auschwitz usw., als ob eine Ver-
gangenheit so durch eine ganz andere Zukunft, der sie nicht angehéren
wiirden, giiltig bliebe), sondern ihr uns immer noch forderndes Leben ist
fiir immer, fiir sie und fiir uns. Sie existieren nicht weiter mit einem an-
deren Leben, zu dem wir dann freilich nicht wirklich eine echte Beziehung
haben konnten; sie sind mit diesem ihrem von uns erfahrenen Leben ewig
giiltig, sie sind und sie kénnen darum geliebt werden. Die konkrete Weise,
in der sie eine reale Beziehung mit uns durch ihr Leben hatten, mag sehr
verschieden sein; aber das ist im letzten nicht von grundlegender Bedeu-
tung fiir das Verhaltnis zu einem ,gestorbenen® Lebenden. Ein Kind kann
auch seine Mutter lieben und die verpflichtende Macht ihres wirklich blei-
benden Lebens annehmen, wenn diese Mutter bei der Geburt gestorben ist.
All diesen echten Moglichkeiten eines bleibend liebenden Verhaltnisses zu
den Lebenden, die gestorben sind, widerspricht auch nicht die Tatsache, dafl
die meisten Menschen nur sehr rudimentdre Erfahrungen dieses Verhalt-
nisses kennen, ja es vielleicht sogar ausdriicklich verleugnen, wenn sie aus-
driicklich mit ihm konfrontiert werden. Wir Menschen sind nun einmal
Wesen, die nur sehr langsam und fragmentarisch ihre letzten Moglich-
keiten realisieren. Und nicht jede Zeit mufl fiir die Verwirklichung einer
solchen Moglichkeit eine gleich giinstige Situation bieten.

Aus all dem folgt, dafl man auch Jesus lieben, von seinem Leben radikal
angefordert werden und in der Annahme dieser Forderung dieses Leben
als giiltig und bleibend, als ,existierend“ bejahen kann. Es ist noch nicht
sofort die Frage zu stellen, welches die Zuginge dafir sind, daf} diese
Liebe gerade jene Eigentiimlichkeit (threm Wesen und ihrer Erkennbar-
keit nach) erhilt, die gerade ihr im Unterschied von der Liebe zu anderen
Menschen zukommt. An dieser Stelle ist nur einzusehen, daf}, wer Jesus
und sein Leben als endgiiltige Anforderung an sich personlich betrachtet,
ihn als lebendig und gerettet bejaht. Andernfalls wiirde er nicht Jesus
selbst in seinem Anspruch an uns bejahen, sondern nur ein abstraktes Ideal,
eine ,Idee“, die wir uns hochstens anldfilich des vergangenen Lebens Jesu
gemacht haben, die aber letztlich von ihm unabhingig wire.



Karl Rahner 406

Nach dieser Zwischenbemerkung fragen wir nun nach den drei schon
genannten Zugidngen zu einem Verstindnis dessen, was der christliche
Glaube von Jesus bekennt.

Der erste Zugang ist die Liebe zum Nédhsten. Jesus selbst deutet dies bei
Mt 25 durch die Identifizierung zwischen ihm und unserem Nichsten an.
Jede Liebe zu einem anderen Menschen hat, wenigstens ihrem Wesen nach,
den Charakter eines absoluten Wagnisses der eigenen Existenz an den
anderen. Wo darum wirklich geliebt wird, geschieht es, bewufit oder unbe-
wuflt, in der Hoffnung, daf trotz aller Fragwiirdigkeit und Gebrechlichkeit,
derentwegen der andere die Absolutheit der Liebe zu ihm gar nicht legiti-
mieren kann, solch ein Wagnis sinnvoll ist und nicht notwendig doch letzt-
lich enttduscht werden mufi. In Jesus nun und durch ihn ist diese Hoffnung
bestitigt worden. In ihm erscheint geschichtlich greifbar ein Mensch, bei
und an dem es (firr den Glaubenden) offenkundig wird, daf die Liebe in
ihrer Absolutheit, in der man sich liebend an ihn wagt, nicht mehr ent-
tauscht werden kann. Er kann darum auch dem Wagnis der Liebe zu ande-
ren die Erlaubnis und die Hoffnung ihrer Unbedingtheit geben. Ein Mensch
aber, der durch sein Sein, sein Geschick und dessen Endgiltigkeit die Un-
bedingtheit einer Liebe zu sich und seinen Briidern absolut legitimiert und
einen letzten Vorbehalt des liebenden Subjekts gegeniiber der letzten Frag-
lichkeit des geliebten Menschen grundsitzlich und endgiiltig iiberholt, ist
(ohne daB dies hier weiter entfaltet werden kann) genau der, den der christ-
liche Glaube in seiner traditionellen Fassung als den Gottmenschen be-
kennt, als den Menschen, der so mit Gott eins ist, daf, wenn man sich unbe-
dingt glaubens- und hoffnungsgewiff an ihn wagt, man sich mit dem ge-
liebten Menschen in Gott hinein wegliebt und nicht mehr in die radikale
Fragwiirdigkeit eines Menschen allein. Darum gilt aber auch umgekehrt:
wer Jesus den lebendigen liebt, in einer berechtigten und ihrer gewissen
Liebe und in einem absoluten Vertrauen, das in ihm selbst seinen absolu-
ten Grund weifl, der hat Jesus schon als den angenommen, den der christ-
liche Glaube aussagt, ob er die klassischen und giiltig bleibenden Formeln
der Christologie versteht oder nicht.

Ein zweiter Zugang zum Verstindnis dessen, was Jesus ist und fiir uns
ist, kann in der Erfahrung des Todes gefunden werden. Dieser Zugang
hingt zunidchst mit dem zusammen, was iiber die Liebe zum Nichsten als
Zugang zum Verstdndnis Jesu gesagt wurde. Die Absolutheit solcher Liebe
scheint ja schon durch die Erfahrung des Todes des geliebten Menschen
radikal bedroht zu sein. Und selbst wenn man sagt, solche Liebe bejahe die
Endgiiltigkeit der geliebten Person, dann ist doch noch einmal zu fragen,
welches der Grund fiir den Mut sei, solche Endgiiltigkeit des geliebten
Menschen zu hoffen, und wo der Mensch sei, dessen Geschick als Tat Gottes



Wer bist Du eigentlich — Jesus? 407

den Sieg solcher Endgiiltigkeit fiir uns geschichtlich erscheinen 1afit. Aber
auch dariiber hinaus ist die Erfahrung des Todes ein Zugang zum Ver-
stindnis der Wirklichkeit und der Bedeutung Jesu fiir uns. So sehr jeder
seinen eigenen Tod sterben mag, so sehr ist in einem tiefsten Sinn der Tod
das gemeinsame Schicksal aller Menschen, in dem sie untereinander durch
das Erleiden des Aufersten verbunden sind und keiner zu Recht dem ande-
ren gleichgiiltig gegeniiberstehen kann. Wo aber ergreifen wir in unserer
Geschichte die konkrete Hoffnung, daf dieses Auflerste unserer Existenz,
in dem wir schlechthin uns entrissen werden, nicht der Sieg der leeren
Nichtigkeit des Menschen ist, sondern in die selige Unbedingtheit der
Liebe Gottes und in seine Ewigkeit einmiindet? Doch nur in einem Men-
schen, dessen ,Auferstehung® als Erfiillung unseres gemeinsamen Todes
glaubend und hoffend erfahren wird. Wenn aber in einer solchen Aufer-
stehung das endgiiltige Zusagewort Gottes an uns als die wahre Wirklich-
keit des Todes Jesu und unseres Todes ergriffen wird, dann wird der Auf-
erstandene als das uniiberholbare Heilswort Gottes an uns, als der escha-
tologische Heilbringer geglaubt. Und wiederum kann gesagt werden: der
so von der todiiberwindenden Hoffnung her als deren Grund Geglaubte
ist genau der, der im christlichen Glauben als das fleischgewordene Wort
bekannt wird, in dem Gott sich endgiiltig und siegreich dem Menschen zu-
sagt.

Von da aus wird eigentlich schon verstidndlich, warum und wie man die
Hoffnung auf die absolute Zukunft als Zugang zum Verstindnis des We-
sens und der Bedeutung Jesu fiir uns bezeichnen kann. Die Hoffnung, die
fir alle, und zwar einen endgiiltigen Sieg der Menschheitsgeschichte hofft,
auch wenn sie kein angebbares, fiir uns schon inhaltlich gefiilltes Ziel ange-
ben kann (will sie nicht aus dem unbegreiflichen Gott der Zukunft einen
Goétzen von Zukunft machen, den wir selbst geschnitzt haben), muf not-
wendig in der Geschichte suchen, wieweit der Lauf in die Zukunft hinein
schon gekommen ist. Nicht um die absolute Zukunft schon ideologisch
vorwegzunehmen und zu einem vom Menschen zu machenden Ziel zu
verfilschen, sondern weil die Hoffnung konkret Rechenschaft von sich
geben mufl. Es darf ihr nicht verwehrt werden, nach den ,Zeichen der
Zeit“ zu fragen, sie darf, wenn sie wirklich auf ihre Erfiilllung hofft,
und dies doch durch die Geschichte hindurch geschehen soll, nicht sel-
ber aus falscher Bescheidenheit verbieten, in der Geschichte selber zu
merken, dafl diese schon in eine Phase eingetreten ist, in der die Mog-
lichkeit eines letzten Absturzes der Geschichte ins Leere von Gott als
der absoluten Zukunft schon iiberholt ist. Wo im Glauben die ,Aufer-
stehung“ Jesu ergriffen wird, ist erfaBt, dafl die eine Geschichte der
Welt als ganze nicht mehr scheitern kann, auch wenn die Frage des Aus-



Franz-Josef Steinmetz 408

gangs der Geschichte des einzelnen offen und die absolute Zukunft die
seligmachende, aber auch namenlos bleibende Unbegreiflichkeit Gottes ist.
Wo aber in einem konkreten Menschen in der Geschichte das nicht mehr
riickgdngig zu machende, siegreiche Wort der Selbstzusage Gottes als der
absoluten Zukunft der Geschichte gegeben ist und geglaubt wird, da ist
jene Einheit von Gott und Mensch gegeben und geglaubt, die der christliche
Glaube in der ,hypostatischen Union® bekennt.

Wer fragt, wie man den Nichsten bedingungslos lieben und seine eigene
Existenz radikal fiir ihn einsetzen konne, wie solche Liebe auch durch den
Tod nicht ungiiltig wird, ob man hoffen kénne, im Tod nicht das Ende, son-
dern die Vollendung in der absoluten Zukunft zu finden, die Gott genannt
wird, der sucht mit dieser Frage, ob er es weif} oder nicht, Jesus. Wer diese
dreifache Frage wirklich aufrechterhilt und nicht verdringt, hat es an sich
nicht so schwer, die Antwort auf diese Frage in der Geschichte bei Jesus
zu finden, wenn dieser ihm recht verkiindet wird. Wenn er aber sich seine
dreifache Frage durch Jesus und sein Leben in Tod und Auferstehung
beantworten 14fit, dann gewinnt er auch einen Verstindniszugang zur tra-
ditionellen Christologie, die zunéchst so schwer verstindlich erscheint, aber
letztlich auch nichts anderes besagt, als dafl in Jesus siegreich und uniiber-
holbar Gott sich selbst dem Menschen zugesagt hat als selige Antwort auf
die dreifache Frage, die der Mensch nicht nur eventuell hat, die er im
Grunde vielmehr selber ist.

Danksagung unter Illusions-Verdacht

Gedanken zu einem scheinbar neuen Problem

Franz-Josef Steinmetz SJ, Miinchen

»In neuen Sprachen zu reden®, ist nach Auskunft des Neuen Testamentes
nicht nur nicht verboten, sondern geradezu ein Zeichen dafiir, dal man glau-
big geworden ist (vgl. Mk 16, 17). Insofern wird man im Bereich des Christ-
lichen eine Rede nicht allein schon deshalb ablehnen, weil sie uns ,neu®
oder ,unerhért” vorkommt. Gefahrlich wire es trotzdem, wollte man allem
Neuen ohne weiteres und ohne kritische Priifung nachlaufen. Vor solcher
Gefahr zu warnen, sieht sich das Neue Testament ebenso veranlafit (vgl.





