
Wer bist Du eigentlich •Jesus? 

Auf der Suche nach Zugängen zum Verständnis des 
gott-menschlichen Geheimnisses Jesu 

Karl Rahner SJ, München 

Es kann auch anders sein, als ich meine. Aber ich denke, es gibt drei Zu- 
gänge zu jenem geheimnisvollen Verhältnis zu Jesus, durch das im Voll- 
zug des Lebens selbst das aufgeht und wirklich verstanden (•realisiert") 
wird, was der Glaube der Kirche von Jesus bekennt. Zugänge zu einem 
geheimnisvollen Verhältnis, sage ich. Der Zugang als solcher und die Bezo- 
genheit der ganzen eigenen Existenz auf Jesus sind zu unterscheiden und 
in ihrem Zusammenhang zu sehen. 

Der andere (der Nächste), der Tod und die Zukunft sind diese drei Zu- 
gänge. Sie hängen unter sich eng zusammen. Man muß den Nächsten, den 
Tod (soweit man •lebend" es kann) und die Hoffnung auf Zukunft aber 
radikal ernst genommen haben, damit sie einweisen in das Verhältnis zu 
Jesus, mit dem ein ausdrückliches und echtes Christentum erst gegeben ist. 

Bevor wir weiterfahren, bevor wir von diesen drei Zugängen im ein- 
zelnen reden, ist noch eine Antwort zu geben auf eine Besorgtheit, der 
man heute öfter begegnet: Man weiß (wenigstens reflex) nicht recht, was 
mit diesem christlichen Verhältnis zu Jesus eigentlich gemeint ist, und war- 
um so etwas nicht nur eine •Ideologie" sei, die man sich •einbildet", um der 
Härte der wirklichen Wirklichkeit zu entfliehen. 

Was ist dazu zu sagen? Zunächst einmal: Kann man Jesus wirklich lie- 
ben? Ist er nicht, was immer sein Schicksal •nach" dem Tod gewesen sein 
mag, durch diesen Tod uns und einer möglichen Liebe entzogen? Wenn so 
gefragt wird, dann ist wirklich er selbst gemeint, der einst lebte, dann ist 
er in seinem irdischen Geschick gemeint, nicht aber als ein Ideal, das man 
mehr oder weniger zufällig und willkürlich mit einem historischen Namen 
belegt hat. Der geschichtliche Jesus, nicht ein Ideal oder eine Ideologie ist 
gemeint, wenn gefragt wird, ob man Jesus •noch" lieben könne. Gegen- 
frage: kann man jemanden lieben, den man im Leben geliebt hat und der 
gestorben ist? Muß man ihn nicht weiterlieben, wenn die Liebe im Leben 
so war, daß sie den geliebten Menschen unbedingt bejahte? Haben wir 
nicht gerade eine Verantwortung für die Toten, also eine radikale Bezie- 
hung zu ihnen? Kann und darf sich einer achselzuckend von ihnen abwen- 
den, weil sie eben nicht mehr sind oder mindestens durch den Tod aus je- 
dem denkbaren Bereich des eigenen Lebens herausgerückt sind? Nein, 



Wer bist Du eigentlich - Jesus? 405 

Liebe und Verantwortung kann von den geliebten Toten, die einen An- 
spruch an uns haben, sich nicht distanzieren. Man mag sie vielleicht ver- 
gessen, weil man nicht recht weiß, was man für sie •tun" kann, weil man 
eben das eigene Leben, aus dem sie nicht getilgt werden können, in der 
fließenden Zeit nicht recht zu bewahren und in seinen Stücken zu integrie- 
ren vermag. Man kann aber nicht sagen: die Toten gehen uns grundsätz- 
lich nichts mehr an. In ihrem bleibenden Anspruch verwandeln sie sich 
nicht in eine ideale, ideologische Forderung, die für die Zukunft zu respek- 
tieren ist (so ungefähr mißdeutet man oft unser Verhältnis zu den im Krieg 
Gefallenen, den ermordeten Menschen in Auschwitz usw., als ob eine Ver- 
gangenheit so durch eine ganz andere Zukunft, der sie nicht angehören 
würden, gültig bliebe), sondern ihr uns immer noch forderndes Leben ist 
für immer, für sie und für uns. Sie existieren nicht weiter mit einem an- 
deren Leben, zu dem wir dann freilich nicht wirklich eine echte Beziehung 
haben könnten; sie sind mit diesem ihrem von uns erfahrenen Leben ewig 
gültig, sie sind und sie können darum geliebt werden. Die konkrete Weise, 
in der sie eine reale Beziehung mit uns durch ihr Leben hatten, mag sehr 
verschieden sein; aber das ist im letzten nicht von grundlegender Bedeu- 
tung für das Verhältnis zu einem •gestorbenen" Lebenden. Ein Kind kann 
auch seine Mutter lieben und die verpflichtende Macht ihres wirklich blei- 
benden Lebens annehmen, wenn diese Mutter bei der Geburt gestorben ist. 
All diesen echten Möglichkeiten eines bleibend liebenden Verhältnisses zu 
den Lebenden, die gestorben sind, widerspricht auch nicht die Tatsache, daß 
die meisten Menschen nur sehr rudimentäre Erfahrungen dieses Verhält- 
nisses kennen, ja es vielleicht sogar ausdrücklich verleugnen, wenn sie aus- 
drücklich mit ihm konfrontiert werden. Wir Menschen sind nun einmal 
Wesen, die nur sehr langsam und fragmentarisch ihre letzten Möglich- 
keiten realisieren. Und nicht jede Zeit muß für die Verwirklichung einer 
solchen Möglichkeit eine gleich günstige Situation bieten. 

Aus all dem folgt, daß man auch Jesus lieben, von seinem Leben radikal 
angefordert werden und in der Annahme dieser Forderung dieses Leben 
als gültig und bleibend, als •existierend" bejahen kann. Es ist noch nicht 
sofort die Frage zu stellen, welches die Zugänge dafür sind, daß diese 
Liebe gerade jene Eigentümlichkeit (ihrem Wesen und ihrer Erkennbar- 
keit nach) erhält, die gerade ihr im Unterschied von der Liebe zu anderen 
Menschen zukommt. An dieser Stelle ist nur einzusehen, daß, wer Jesus 
und sein Leben als endgültige Anforderung an sich persönlich betrachtet, 
ihn als lebendig und gerettet bejaht. Andernfalls würde er nicht Jesus 
selbst in seinem Anspruch an uns bejahen, sondern nur ein abstraktes Ideal, 
eine •Idee", die wir uns höchstens anläßlich des vergangenen Lebens Jesu 
gemacht haben, die aber letztlich von ihm unabhängig wäre. 



Karl Rahner 406 

Nach dieser Zwischenbemerkung fragen wir nun nach den drei schon 
genannten Zugängen zu einem Verständnis dessen, was der christliche 
Glaube von Jesus bekennt. 

Der erste Zugang ist die Liebe zum Nächsten. Jesus selbst deutet dies bei 
Mt 25 durch die Identifizierung zwischen ihm und unserem Nächsten an. 
Jede Liebe zu einem anderen Menschen hat, wenigstens ihrem Wesen nach, 
den Charakter eines absoluten Wagnisses der eigenen Existenz an den 
anderen. Wo darum wirklich geliebt wird, geschieht es, bewußt oder unbe- 
wußt, in der Hoffnung, daß trotz aller Fragwürdigkeit und Gebrechlichkeit, 
derentwegen der andere die Absolutheit der Liebe zu ihm gar nicht legiti- 
mieren kann, solch ein Wagnis sinnvoll ist und nicht notwendig doch letzt- 
lich enttäuscht werden muß. In Jesus nun und durch ihn ist diese Hoffnung 
bestätigt worden. In ihm erscheint geschichtlich greifbar ein Mensch, bei 
und an dem es (für den Glaubenden) offenkundig wird, daß die Liebe in 
ihrer Absolutheit, in der man sich liebend an ihn wagt, nicht mehr ent- 
täuscht werden kann. Er kann darum auch dem Wagnis der Liebe zu ande- 
ren die Erlaubnis und die Hoffnung ihrer Unbedingtheit geben. Ein Mensch 
aber, der durch sein Sein, sein Geschick und dessen Endgültigkeit die Un- 
bedingtheit einer Liebe zu sich und seinen Brüdern absolut legitimiert und 
einen letzten Vorbehalt des liebenden Subjekts gegenüber der letzten Frag- 
lichkeit des geliebten Menschen grundsätzlich und endgültig überholt, ist 
(ohne daß dies hier weiter entfaltet werden kann) genau der, den der christ- 
liche Glaube in seiner traditionellen Fassung als den Gottmenschen be- 
kennt, als den Menschen, der so mit Gott eins ist, daß, wenn man sich unbe- 
dingt glaubens- und hoffnungsgewiß an ihn wagt, man sich mit dem ge- 
liebten Menschen in Gott hinein wegliebt und nicht mehr in die radikale 
Fragwürdigkeit eines Menschen allein. Darum gilt aber auch umgekehrt: 
wer Jesus den lebendigen liebt, in einer berechtigten und ihrer gewissen 
Liebe und in einem absoluten Vertrauen, das in ihm selbst seinen absolu- 
ten Grund weiß, der hat Jesus schon als den angenommen, den der christ- 
liche Glaube aussagt, ob er die klassischen und gültig bleibenden Formeln 
der Christologie versteht oder nicht. 

Ein zweiter Zugang zum Verständnis dessen, was Jesus ist und für uns 
ist, kann in der Erfahrung des Todes gefunden werden. Dieser Zugang 
hängt zunächst mit dem zusammen, was über die Liebe zum Nächsten als 
Zugang zum Verständnis Jesu gesagt wurde. Die Absolutheit solcher Liebe 
scheint ja schon durch die Erfahrung des Todes des geliebten Menschen 
radikal bedroht zu sein. Und selbst wenn man sagt, solche Liebe bejahe die 
Endgültigkeit der geliebten Person, dann ist doch noch einmal zu fragen, 
welches der Grund für den Mut sei, solche Endgültigkeit des geliebten 
Menschen zu hoffen, und wo der Mensch sei, dessen Geschick als Tat Gottes 



Wer bist Du eigentlich - Jesus? 407 

den Sieg solcher Endgültigkeit für uns geschichtlich erscheinen läßt. Aber 
auch darüber hinaus ist die Erfahrung des Todes ein Zugang zum Ver- 
ständnis der Wirklichkeit und der Bedeutung Jesu für uns. So sehr jeder 
seinen eigenen Tod sterben mag, so sehr ist in einem tiefsten Sinn der Tod 
das gemeinsame Schicksal aller Menschen, in dem sie untereinander durch 
das Erleiden des Äußersten verbunden sind und keiner zu Recht dem ande- 
ren gleichgültig gegenüberstehen kann. Wo aber ergreifen wir in unserer 
Geschichte die konkrete Hoffnung, daß dieses Äußerste unserer Existenz, 
in dem wir schlechthin uns entrissen werden, nicht der Sieg der leeren 
Nichtigkeit des Menschen ist, sondern in die selige Unbedingtheit der 
Liebe Gottes und in seine Ewigkeit einmündet? Doch nur in einem Men- 
schen, dessen •Auferstehung" als Erfüllung unseres gemeinsamen Todes 
glaubend und hoffend erfahren wird. Wenn aber in einer solchen Aufer- 
stehung das endgültige Zusagewort Gottes an uns als die wahre Wirklich- 
keit des Todes Jesu und unseres Todes ergriffen wird, dann wird der Auf- 
erstandene als das unüberholbare Heilswort Gottes an uns, als der escha- 
tologische Heilbringer geglaubt. Und wiederum kann gesagt werden: der 
so von der todüberwindenden Hoffnung her als deren Grund Geglaubte 
ist genau der, der im christlichen Glauben als das fleischgewordene Wort 
bekannt wird, in dem Gott sich endgültig und siegreich dem Menschen zu- 
sagt. 

Von da aus wird eigentlich schon verständlich, warum und wie man die 
Hoffnung auf die absolute Zukunft als Zugang zum Verständnis des We- 
sens und der Bedeutung Jesu für uns bezeichnen kann. Die Hoffnung, die 
für alle, und zwar einen endgültigen Sieg der Menschheitsgeschichte hofft, 
auch wenn sie kein angebbares, für uns schon inhaltlich gefülltes Ziel ange- 
ben kann (will sie nicht aus dem unbegreiflichen Gott der Zukunft einen 
Götzen von Zukunft machen, den wir selbst geschnitzt haben), muß not- 
wendig in der Geschichte suchen, wieweit der Lauf in die Zukunft hinein 
schon gekommen ist. Nicht um die absolute Zukunft schon ideologisch 
vorwegzunehmen und zu einem vom Menschen zu machenden Ziel zu 
verfälschen, sondern weil die Hoffnung konkret Rechenschaft von sich 
geben muß. Es darf ihr nicht verwehrt werden, nach den •Zeichen der 
Zeit" zu fragen, sie darf, wenn sie wirklich auf ihre Erfüllung hofft, 
und dies doch durch die Geschichte hindurch geschehen soll, nicht sel- 
ber aus falscher Bescheidenheit verbieten, in der Geschichte selber zu 
merken, daß diese schon in eine Phase eingetreten ist, in der die Mög- 
lichkeit eines letzten Absturzes der Geschichte ins Leere von Gott als 
der absoluten Zukunft schon überholt ist. Wo im Glauben die •Aufer- 
stehung" Jesu ergriffen wird, ist erfaßt, daß die eine Geschichte der 
Welt als ganze nicht mehr scheitern kann, auch wenn die Frage des Aus- 



Franz-Josef Steinmetz 40g 

gangs der Geschichte des einzelnen offen und die absolute Zukunft die 
seligmachende, aber auch namenlos bleibende Unbegreiflichkeit Gottes ist. 
Wo aber in einem konkreten Menschen in der Geschichte das nicht mehr 
rückgängig zu machende, siegreiche Wort der Selbstzusage Gottes als der 
absoluten Zukunft der Geschichte gegeben ist und geglaubt wird, da ist 
jene Einheit von Gott und Mensch gegeben und geglaubt, die der christliche 
Glaube in der •hypostatischen Union" bekennt. 

Wer fragt, wie man den Nächsten bedingungslos lieben und seine eigene 
Existenz radikal für ihn einsetzen könne, wie solche Liebe auch durch den 
Tod nicht ungültig wird, ob man hoffen könne, im Tod nicht das Ende, son- 
dern die Vollendung in der absoluten Zukunft zu finden, die Gott genannt 
wird, der sucht mit dieser Frage, ob er es weiß oder nicht, Jesus. Wer diese 
dreifache Frage wirklich aufrechterhält und nicht verdrängt, hat es an sich 
nicht so schwer, die Antwort auf diese Frage in der Geschichte bei Jesus 
zu finden, wenn dieser ihm recht verkündet wird. Wenn er aber sich seine 
dreifache Frage durch Jesus und sein Leben in Tod und Auferstehung 
beantworten läßt, dann gewinnt er auch einen Verständniszugang zur tra- 
ditionellen Christologie, die zunächst so schwer verständlich erscheint, aber 
letztlich auch nichts anderes besagt, als daß in Jesus siegreich und unüber- 
holbar Gott sich selbst dem Menschen zugesagt hat als selige Antwort auf 
die dreifache Frage, die der Mensch nicht nur eventuell hat, die er im 
Grunde vielmehr selber ist. 

Danksagung unter Illusions-Verdacht 

Gedanken zu einem scheinbar neuen Problem 

Franz-Josef Steinmetz SJ, München 

•In neuen Sprachen zu reden", ist nach Auskunft des Neuen Testamentes 
nicht nur nicht verboten, sondern geradezu ein Zeichen dafür, daß man gläu- 
big geworden ist (vgl. Mk 16,17). Insofern wird man im Bereich des Christ- 
lichen eine Rede nicht allein schon deshalb ablehnen, weil sie uns •neu" 
oder •unerhört" vorkommt. Gefährlich wäre es trotzdem, wollte man allern 
Neuen ohne weiteres und ohne kritische Prüfung nachlaufen. Vor solcher 
Gefahr zu warnen, sieht sich das Neue Testament ebenso veranlaßt (vgl. 




